Zeitschrift: Jahrbuch des Bernischen Historischen Museums
Herausgeber: Bernisches Historisches Museum

Band: 53-54 (1973-1974)

Artikel: Eine spatantike Barenstatue

Autor: Spannagel, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1043503

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1043503
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EINE SPATANTIKE BARENSTATUETTE

MARTIN SPANNAGEL

Die Stadt Bern wurde, so berichten die Quellen, nach
cinem Biren benannt, welcher als erstes Wild im Gebiet
der von Herzog Berchtold V. von Zihringen gerade
gegriindeten Stadt gefangen wurde!. Entsprechendes
wird von Hadrian erzihlt: als er auf einer Jagd in Mysien
cine Birin getdtet hatte, griindete er zur Erinnerung an
diese Jagd die Stadt Hadrianotherai?. Neben dieser wohl
zufilligen Parallele steht der Berner Bar mdglicherweise
auch in einer unmittelbar auf die Antike zuriickgehenden
lokalen Tradition: schon lange vor der Griindung der
Stadt wurde im Gebiet von Bern cine Barengéttin
verehrt. Dies zeigt ein Fund von rémischen Bronze-
statuetten, der 1832 im benachbarten Muri gemacht
wurde. Zu ihm zihlt die Figur eciner Birin. Sie stand
offenbar einst zusammen mit der Statuette ciner thronen-
den Gottin, einem Baum und einem kleinen altarihnli-
chen Pfeiler mit einem Friichtekorb auf einer breiten
Basis, deren Inschrift besagt, da die Gruppe von Licinia
Sabinilla der Dea Artio geweiht worden ist. Die etymo-
logische Verwandtschaft des Namens der Artio mit dem
keltischen Wort fiir Bir, artos, zeigt, dalB3 die Verbindung
nicht zufilliger Art ist, sondern zum Wesen dieser Gott-
heit gehort, die der Darstellung nach wohl eine Frucht-
barkeitsgottin gewesen ist3.

So liBt sich der Berner Bir auf zweierlei Weise mit der
Antike verkniipfen, und es ist ein gliicklicher Zufall,
daB} gerade die Aspekte, unter denen der Bir bei diesen
Beispielen betrachtet wurde — Jagd und Religion -,
zusammen bei der Statuette eines Biren wiederkehren,
dic vor ecinigen Jahren vom Bernischen Historischen
Musecum erworben werden konnte: die griechische
Inschrift bezeichnet das Bildwerk als Weihung an Zeus
Kynegetes, d. h. den Jiger*.

Die Statuette, etwas iiber 50 cm lang, bestcht aus hell-
grauem, dunkel geflecktem Marmor von geringer
Qualitit (Abb. 1/2). Einige Rissc durchzichen den Stein,
und auf dem Riicken vor dem Ansatz der Hinterbeine
finden sich mehrere bis zu 1 cm tiefe Locher, in denen
quarzartige Kristalle sichtbar werden. Das Tier ist nicht
vollstindig erhalten. Alle vier Beine sind weggebrochen
und zusammen mit der Standplatte verloren?.
Dargestellt ist cin minnlicher Bir, offenbar ruhig ste-
hend; die Ansitze der Beine lassen auf keine stirkere
Bewegung schlicBen®, und die Rechtswendung des
Kopfes ist nur bei genauer Betrachtung zu bemerken.
Im Gegensatz zu sonstigen Darstellungen, die den Biren
im Sprung, hockend oder aufgerichtet zeigen?, wirkt die

ganze Figur etwas plump und unbeweglich, ein Ein-
druck, den die Ausfithrung der Skulptur noch verstirke.
Der Rumpf ist oben durch den nahezu geraden Riicken-
kontur, unten durch eine groBe Bogenlinie begrenzt,
die in gleichmiBigem Schwung vom Hals bis zum An-
satz der Hinterbeine durchliuft und im vorderen Drittel
zwischen Vorder- und Hinterbeinen ihren tiefsten Punkt
erreicht. Der charakteristische Buckel tritt nur als eine
quer iiber den Korper gelegte Verbindung der Vorder-
beine in Erscheinung. Die Beine aber sitzen weit auBlen;

Die Anregung zur folgenden Publikation gab Herr Prof. Hans
Jucker. Thm und allen anderen, die mir bei der langwierigen Ar-
beit geholfen haben — Fraulein Dr, Christin Osterwalder, die den
Biren in der Zwischenzeit gehiitet hat, Prof. Christian Habicht,
der mir sein Arbeitsmaterial fiir cinen Abklatsch der Inschrift zur
Verfiigung stellte, Dr. Helmut Priickner und Prof. Tonio Holscher,
dic das Manuskript gelesen und an vielen Stellen verbessert ha-
ben — mdochte ich herzlich danken. — Die Zitierweise folgt den
Richtlinien des Deutschen Archiologischen Instituts im Archio-
logischen Anzeiger 1973, 773 f.

L Die Berner-Chronik des Conrad Justinger, hrsg. von G. Studer
(1871), 8 § 9; danach die anonyme Stadtchronik Studer a.O.
316. — Keltischen Ursprung des Ortsnamens vermutet dagegen
Keune, RE Suppl. IIT 203 s. v. Berna.

2 Scriptt. Hist. Aug., vita Hadr. 20, 13; vgl. Cassius Dio LXIX
10,2.

3 F. Stachelin, Die Schweiz in romischer Zeit3 (1948) s12f. Abb.
138. Eine befriedigende Zusammensetzung der Gruppe ist noch
nicht gelungen, Die jetzige Lsung, die die thronende Gottin
sinnwidrig in Seitenansicht zeigt, um so cin in sich geschlossenes
szenisches Bild zu schaffen, ist wohl falsch. — Zum keltischen art,
das im Mittelirischen erhalten ist, vgl. H. Frisk, Griechisches
etymologisches Worterbuch I's, v, dpxroc.

4 Inv. Nr. 56074. Linge 52,4; Hohe 20 cm. — Schweizerische
Kunst- und Antiquititenmesse 1969, Fiihrer S. 70, Galerie Heidi
Vollmoeller, Ziirich, JbBHM 49/50, 1969/70, 479 f. Abb. 9.

5 Dem Fehlen der Versinterung nach zu schlieBen, die der Ober-
fliche sonst eine lehmige Farbe gibt, sind die Briiche neu. Be-
stofungen finden sich u. a. am linken Ohr.

6 Eine leichte Schrittstellung ist erkennbar: Links stand das
Vorderbein senkrecht, das Hinterbein zuriick, rechts das Vorder-
bein zuriick, das hintere nach vorn.

7 Darstellungen des ruhig auf allen Vieren stehenden Biren sind
in der antiken Kunst selten: Marmorfries des 5./6. Jhs. aus Kon-
stantinopel, Mendel II Nr. 239; I Velkov, BIBulg 1, 1921/22, 25
Abb. 10. Zirkusbiren auf spitantiken attischen Bildlampen,
The Athenian Agora VII Nr. 8go ff. (®dfog ist hier sicher kein
Name fiir einen Dimon, sondern fiir einen realen Biren, der in
der Arena auftrat; vgl. den Panther Nr. 989. Zu weiteren Biren
mit Namen J. M.C. Toynbee, Animals in Roman Life and Art

(1973) 96 £.).

57



Abb, 1, Bir, Wohl Kleinasien, spatantik

Abb. 2. Vorderansicht

cs erscheint kaum glaubhaft, daB sic den Kérper von
unten her stiitzen kénnten. Andere Darstellungen lassen
dagegen den Rumpf zu den Vorderbeinen hin breiter
werden, ihn gleichsam in diese einmiinden, um so den
Eindruck der Kraft der Pranken zu unterstreichen. Der
Kopf erscheint durch den dicken Hals in seiner Beweg-
lichkeit eingeschrinkt. Zudem miifite der ganze Schidel
ctwas kleiner scin, cbenso dic Augen, und das Maul
miiBte spitzer zulaufen. Dic Proportionen erwecken den
Eindruck, es sei ein junges Tier dargestelle®. Es ist aber
fraglich, ob dies beabsichtigt ist. Bei so schlichten Dar-
stellungen werden hiufig die GroBenverhiltnisse ver-
nachlissigt, ohne dall dies cinc besondere Bedeutung
hitte?.

Die Ausfithrung im Finzelnen ist fliichtig; lediglich der
Darstellung des Kopfes wurde gréBere Sorgfalt zuge-

8 Diesen Eindruck bestitigte mir freundlicherweise Dr. P. Rében,
Zoologisches Institut der Universitdt Heidelberg. Er betonte aber,
dal man wegen der starken Stilisierung nichts Sicheres sagen
konne, zumal die Extremititen des Tiers, die das Alter am ehesten
erkennen lieen, fehlen.

9 Selbst die Relationen der ganzen Figuren zueinander stimmen oft
nicht, vgl. etwa den kaum hundegroBen Biren auf der Grabstele
cines Bestiarius aus Amaseia, F. Cumont in Festschrift O. Hirsch-
feld (1903) 275 = L. Robert, Les Gladiateurs dans I’Orient Grec
(1940) 130 Nr. 77.



Abb. 3. Die Inschrift

wendet. Das Fell ist summarisch wiedergegeben. Kurze
Hicbe mit dem Spitzeisen haben cher cine cinheitlich
aufgerauhte Fliche ergeben, als daB sie die Richtung des
Haarwuchses bezeichneten. So wirkt das Fell weich und
zugleich dicht anliegend. Nur am Unterkiefer und an der
Unterscite des Halses ist es stirker aufgelockert: man
gewinnt den Eindruck, als sei hier die Haut weniger
straff gespannt und kdnne sich leichter in Falten legen.
Zwischen Maul und Augen ist die Oberfliche geglittet;
hier glaubt man den harten Knochen durch die Haut zu
spiiren. Einzelheiten wurden sparsam, aber nicht ohne
Riicksicht auf ihre Wirkung angegeben. Im leicht gedf-
neten Maul wird eine Reihe von Zihnen, durch schwa-
che Rillen getrennt, sichtbar. Uber den Augen deuten
cinige Kerben Falten an. Auf den stark gewdlbten Aug-
ipfeln, die hinter weichen, etwas wulstigen Lidern liegen,
ist die Iris durch eine Bogenlinic gekennzeichnet!©.
Deutlich differenziert sind auch die Niistern!!.

Inwieweit dic Ausfiihrung der Skulptur bereits durch
Gegcebenheiten des vorgeschenen Standortes bestimmt
wurde, ist schwer zu sagen. Einige UnregelmiBigkeiten
und Asymmetrien sprechen gegen ihre allseitig freie
Aufstellung, ohne jedoch cinen cindeutigen Hinweis auf
das Ausschen des Ganzen zu geben. So ist, ncben der
schwer zuginglichen und bei niedriger Aufstellung kaum

NIHKY NHI€TE BAC|

ABOR | ANWN 0 ¢ ANE

Abb. 4. Umzeichnung der Inschrift

sichtbaren mittleren Partie des Bauches, auch die bei
freier Aufstellung von hinten gut sichtbare Innenseite des
rechten Hinterbeins nur summarisch gearbeitet. Zu-
sammen mit der Blickrichtung des Ticres konnte diese
Vernachlissigung der Hinterseite auf eine Bevorzugung
der Vorderansicht deuten. DaB indes auch die linke Seite
des Biren gut sichtbar gewesen sein muB, zeigt die Lage
der Weihinschrift. Diese liuft in zwei langen und ciner
kiirzeren Zeile iiber die linke Seite des Riickens nach
hinten; am besten ist sic von cinem etwas erhdhten

10 Im rechten Auge fast zu cinem Kreis geschlossen, im linken
ein groBer offener Bogen.

11 Das linke Nasenloch ist etwa doppelt so tief wie das rechte und
zudem anders geformt: es ist kreisrund, wihrend das rechte in
cine schrig gefiihrte Spalte ausliuft, Die Rille zwischen den
Nasenldchern ist unten nach rechts ausgezogen.

59



Blickpunkt aus zu erfassen. Hierzu passen cinige Asym-
metrien der Korperdarstellung, die bei der ruhigen
Haltung des Biren auffallen. Die rechten Beine sind,
soweit erhalten, erheblich diinner als die linken, zudem
setzen sie hoher an und stehen, von oben gesehen, weiter
vom Korper ab. Der gerade nach hinten abstchende
Schwanzstummel sitzt nicht in der Mitte, sondern deut-
lich nach rechts verschoben. Diese Besonderheiten sind
kaum nur auf die geringe Qualitit der Statuette zuriick-
zuftihren; die beste Erklirung fiir sic wire vielmehr, daB3
der Bir Teil einer Gruppe war. Wegen der Unregel-
miBigkeiten wire cine derartige Gruppe jedoch nur in
enger Verbindung der Einzelfiguren moglich, etwa in
der Art der von einem ursarius, einem Legionsbirenjiger,
geweihten Silvanusstatuette aus Birten am Niederrhein,
wo neben der Figur des Gottes cin friichtenaschender
Bir steht!?; gerade hierzu paBte aber die seitliche An-
bringung der Weihinschrift schlecht. Die Frage der ur-
spriinglichen Aufstellung ist also nicht sicher zu beant-
worten.
Die Inschrift (Abb. 3/4) wirkt nachlissig; der rauhe Grund
1iBt beim Fehlen der cinst wohl vorhandenen Farbe eini-
ge Hasten nur schwer erkennen. Die Buchstaben variie-
ren vielfach in GréBe und Form '3, zum Teil sind sic von
der Kursivschrift beeinfluBlt. E, X und Q sind gerundet,
die rechten Schrighasten bei A, A und A teilweise oben
tiberlingt, diec Mittelhaste des N setzt meist unterhalb der
Spitze der linken Haste an.
Die Weihung ist in ciner knappen Formel abgefalie!4.
Sie lautet, nach der Lesung von W. Peck!5, dem ein
AbguB zur Verfiigung stand:

Au Kuvnyérny Baoi-

o "ASoB{dvewvog Gvé-

Dnrev.

Zu deutsch: Zeus, dem Jiger, hat Basia, Tochter des
Adobidnon, (dies) geweiht. Der Name des Gottes ist
zwar am Ende durch cine Auswaschung im Stein be-
schidigt, aber doch eindeutig zu lesen'®. Schwierigkeiten
bereitet dagegen die Lesung des Namens des Weihenden,
sclbst wenn wir als Voraussetzung annchmen, dall die
Schreibung von A und A, méoglicherweise auch die von
A und A nicht unterschieden ist. Es handelt sich sicher um
cinen cinfachen Namen mit Patronym; durch verschie-
dene Unterteilung ergeben sich dabei mehrere Moglich-
keiten, von denen jedoch keine zu zwei anderweitig
belegten Namen fithrt. Die oben angefiihrte Lesung von
W. Peck hat ciniges fiir sich: der Name Buoio ist zwar,
soviel ich sche, nur als Ortsname belegt'?, aber wohl auch
fiir Personen denkbar, und ’A3oB{3vev lautet an wie
"AdoBoylwv, der Name der galatischen Mutter des
Mithridates von Pergamon!8. Epigraphisch cinfacher,
da die Verschreibung von A in A wegficle!?, ist Bdouie,
cin Name, der mit Verdoppelung des £ mehrfach vor-
kommt, und zwar vor allem im westlichen Kleinasien 20.

60

Der Vatersname lautete dann "OB/8vwv, wozu der
maiotische Volksstamm der "OBi8tonvol zu verglei-
chen wire?!. Auflillig ist, daB wir in jedem Fall einen
weiblichen Namen bekommen. Eine minnliche Namens-
form, Boasimae bzw. Basidhaoc??, erhalten wir nur,
wenn wir eine Verschreibung von 2 in O oder ein Aus-
fallen des X nach dem dhnlichen O annehmen, wozu ein
zwingender Grund fehlt, da auch dann der Vatersname,
Bi3vwv bzw. Bidvewv, nicht belegt wire 3.

12 Espérandien, Recueil 9 Nr. 6583. Vgl. aucha. O. 8 Nr. 6072 und
F. Hettner, Die romischen Steindenkmaler des Provinzialmuseums
zu Trier (1893) Nr. 484.

13 Buchstabenhohe 14-23 mm, Zeilenakstand s—15 mm.

14 Die Formel ist in dieser Form in der Kaiserzeit nur vereinzelt
belegbar, z. B. AvP VIII 2,318.337; sonst ist dic Stellung von
Gott und Dedikant meist umgekehrt, die hiufigste Weihformel
lautet edy7)v,

15 In einem Brief vom 28. 10. 1971 an Dr. Chr. Leon, Bern.

16 Es wire allenfalls Platz fiir ein Iota, das aber nicht notig ist
und wohl von Anfang an gefehlt hat.

17 Ptol. 6,8,8 als Variante zu Bayio,

18 Strab. 13,4,3 (Die Endung des Namens ist nicht eindeutig
tberliefert). Vgl. auch "Adonisede, Stadt in Lykaonien:
Ptol.s,6,16.

19 Die Verschreibung von A in A ist zwar allgemein sehr hiufig —
vgl. die attischen Beispicle in den Listen bei W. Larfeld, Handbuch
der griechischen Epigraphik II (1902) 450 ff. -, sie befremdet
jedoch neben der andersartigen und viel selteneren Verschreibung
von A in A, die wir auf jeden Fall als Voraussetzung fiir eine
Lesung akzeptieren mdissen.

20 Kowwdioe Bdooe: Didyma II, A. Rehm, Die Inschriften,
Nr. 50, 2 A 59; Bdooudhe in Weihinschrift an Anaitis und Men
aus Maionien (Lydien), datiert 212 n. Chr.: OJh 23, 1926 Beibl.
27f. Nr.4 = SEG IV Nr. 650; OdAmio Xepp (thic) Bdooulha:
Forschungen in Ephesos III 155 ff. Nr. 72,8 f.; Bdoouha, Grab-
stein aus Aquileia in Wien: IG XIV 2342. — Das Fehlen des Na-
mens bei L. Zgusta, Kleinasiatische Personennamen (1964),
deutet darauf hin, daB er ihn fiir griechisch hilt; mdoglich
wire jedoch auch ein Zusammenhang mit dem thrakischen
Stamm Booo-, vgl. D. Detschew, Dic thrakischen Sprachreste
(1957) 44.

21 Strab. 11,2,11. Namen mit O-Anlaut sind vor allem im semiti-
schen Sprachgebict hiufig; vgl. Beispicle bei W. Pape, Worter-
buch der griechischen Eigennamen3 (1863), und L. Jalabert-
R. Mouterde, Inscriptions Grecques et Latines de la Syrie (1929 ff.)
22 Baootrdov, Bacsidao und Bessti- als Beamtennamen auf
Miinzen neronischer Zeit von Ankyrain der Abbaitis (Phrygien):
L. Robert, Hellenica XI-XII (1960) 56; SNG Deutschland, Slg. v.
Aulock Nr. 3421, Baothds in Inschrift am Augustustempel von
Ankyra (Galatien): Dittenberger, OGIS Nr. 533,65. Baoaihog
Nuwopndov: Toposinschrift aus dem Gymnasion von Prienc:
F. Hiller v. Gaertringen, Inschriften von Priene (1906) Nr. 313,200.
Bdoothhog: Grabstein aus Rom: IG X1V 1888. Weihinschrift eines
Mosyvie Bassimj[ou Jan ®edg “Ydiotoc auf der Plinthe eines
marmornen Adlers aus Thyateira (Lydien), Briissel, Musée du
Cinquentenaire: F. Cumont, Cat. des Sculpt. et Inscr. Ant.? (1913)
Nr. 54. — Vgl. auch das rémische Cognomen Basila, RE III 41.

23 Namen auf -dvov kann ich keine, auf —dvwvy nur wenige
finden: B. Hansen, Riickliufiges Worterbuch der griechischen
Eigennamen (1957) 116 f. Nach L. Zgusta, Die Personennamen
griecchischer Stiddte der nérdlichen Schwarzmeerkiiste (1955)
143 § 207 ist -an- vielleicht patronymisches Suffix, Die Vorsilbe
Bu- ist im Thrakischen hiufig, vgl. Detschew a. O. 59.



Die Mehrzahl der vergleichbaren Eigennamen kommt
aus Kleinasien und pafit so zu der Angabe des Kunst-
hindlers, die Statuette stamme von dort. Niheres tiber
Herkunft und Fundumstinde ist freilich nicht bekannt;
doch legen auch weitere Anzeichen kleinasiatische Her-
kunft nahe. So hiufen sich die Belege fiir das Vorkom-
men des Biren?4, neben Thrakien und Syrien, die auch
in Frage kimen, gerade dort?3, wihrend er im eigent-
lichen Griechenland selten war — das ,Birenland’ Arka-
dien wurde nicht zufillig zum Hirtenidyll der Dichter 2.
Auch der graugefleckte Marmor, der jedoch nicht niher
untersucht wurde, kommt in Kleinasien vor.

Als Kriterien fiir die Datierung des Werkes kénnen uns
stilistische Merkmale der Schrift und der Skulptur die-
nen.

Dic oben genannten Eigenarten der Schrift tauchen
zwar teilweise schon in vorchristlicher Zeit in Steinin-
schriften auf, doch finden sich iiberzeugende Parallelen
fiir die Austauschbarkeit von A und A und die dem H
angeniherte Form des N in groBerer Zahl erst auf
christlichen Denkmilern®?; dic Form des N ist in
byzantinischer Zeit auch in der Monumentalschrift all-
gemein {iblich. So weist die Schrift, auch wenn sie eine
genauere Datierung nicht zuldBt, am chesten in die Zeit
des Ubergangs von der Antike zur byzantinischen Epo-
che, etwa ins 4.—6. Jahrhundert n. Chr.

Dieser Datierung widersprechen auch die stilistischen
Merkmale der Plastik nicht. Bei Birendarstellungen der
trithen Kaiserzeit verzichtete man gewdhnlich nicht auf
cine detailliertere Wiedergabe des zottigen Fells. Erst
seit der spateren Kaiserzeit unterlieB man bei provin-
ziellen Arbeiten eine plastische Wiedergabe der
Strihnen, suchte aber zunichst doch durch lingere
MeciBBelhiebe die Linge der Haare anzudeuten28. Seit
dieser Zeit wird cine unserer Statuctte entsprechende
Bearbeitung, die wir vorher, abgeschen von unfer-
tigen Skulpturen, nur zur Charakterisierung besonders
rauhen Materials finden?’, auch in der sonstigen, vor
allem in der architcktonischen Skulptur hiufiger30. So
finden wir cine dhnliche Bearbeitung bei den Birten
mancher spitantiker Portrits’!. Auch Details wie die

24 Die antiken Quellen zum Biren behandelt am vollstandigsten
O. Keller, Thiere des classischen Alterthums in culturgeschichtli-
cher Bezichung (1887) 93 ff. Zur Jagd im klassischen Griechen-
land bzw. bei den Romern vgl. A. Schnapp, Les Représentations
de la Chasse en Grece dans les Textes et la Céramique de 700 a
300, ungedr. These Paris 1973; J. Aymard, Essai sur les Chasses
Romaines des Origines 4 la Fin du Siécle des Antonins (1951). —
Es kénnte ein gewohnlicher Braunbir gemeint sein oder der
hellere sog. Syrische Bir, der auBer in Syrien auch in Kleinasien
und Thrakien vorkam, vgl. Keller a.O. 114.

25 Fast alle Darstellungen des Biren in der ilteren griechischen
Kunst stammen aus Kleinasien und Phonizien; sie finden sich in
Jagddarstellungen auf lykischen bzw. sidonischen Sarkophagen

und Grabbauten (Lit. bei I. Maull, OJh 42, 1955, 63 £.) und, meist
als Einzeltiere, auf ,griechisch-persischen” Gemmen (Liste bei
J. Boardman, Greek Gems and Finger Rings (1970), Index zum
Kat. S. 431 fI. auf S. 443 s.v. bear, erginze Nr. 135.140.228).
Aus dem Kubangebiet kommt ein skythischer Silberspiegel:
K. Schefold, Die Griechen und ihre Nachbarn (1967) Taf. 338.
Die Darstellung eines birendhnlichen Ungeheuers auf einem
kretischen Bronzeschild (E. Kunze, Kretische Bronzereliefs (1931)
204 f.) kann von fremden Vorbildern abhingig sein. Aus dem
cigentlichen Griechenland kommen aus klassischer Zeit nur die
Darstellungen auf einer attisch rotfigurigen Scherbe (K. Schauen-
burg, Jagddarstellungen in der griechischen Vasenmalerei (1969)
Anm. 23) und auf Miinzen von Mantineia (Inhoof=Blusier-O.
Keller, Tier- und Pflanzenbilder auf Miinzen und Gemmen des
klassischen Altertums (1889) Taf. II, 3). In der romischen Kunst
finden sich Biren in zur Spitantike hin zunehmender Zahl in allen
Kunstgattungen. Die Darstellungen konnen freilich nur bedingt
fir das Vorkommen des Biren herangezogen werden, Die mei-
sten sind als Reflex der Zirkusspicle zu verstchen ; hinzu kommen
die Darstellungen zahmer Tiere, etwa zusammen mit Orpheus,
und rein dekorative Darstellungen, die wenige festgeprigte
Typen wiederholen. — Von der Verbreitung des Biren im Orient
zeugen zahlreiche Darstellungen: E. Douglas Van Buren, The
Fauna of Ancient Mesopotamia as Represented in Art. AnOr 18
(1939) 20 fl.; L. Keimer, Altigyptische, gricchisch-romische und
byzantinisch-koptische Darstellungen des syrischen Biren, AfO
17, 1954-56, 336 ff. (u.a. zu bronzenen Salbflaschen); H. Potratz,
Bir und Hase in der Bildkunst des alten Luristan, AfO 17, 1954—
56, 121 ff.; K. Otfo-Dorn, Anatolia 6, 1961-62, 22ff., bes. 60
Anm. 111 f. (Beispiele aus der armenischen, islamischen und
zentralasiatischen Kunst).

26 Zur Auffassung der Arkader als Birensohne W. Burkert, Homo
Necans (1972) 101.105; zur sprachwissenschaftlich zweifelhaften
Ableitung des Wortes *Apxdg von dpxtog H. Frisk a.O. (oben
Anm. 3)s.v. dextoc; zum Hirtenland Arkadien zuletzt E.A.
Schmidt, Arkadien: Abendland und Antike, AuA 21, 1975, 36 ff.

27 Gleiches Aussehen von A und A in christlichen Inschriften:
MAMA III Nr. 15.100.101. Form des N: Corinth VIII 3 Nr. 536.
544.556.582.583.586.644, aber auch schon in einer 99 n. Chr.
datierten Inschrift: F. K. Ddrner, Inschriften und Denkmiler aus
Bithynien, IstForsch 14 (1941) Nr. 34.

28 So etwa bei Birendarstellungen aus Neumagen in Trier,
W. v. Massow, Die Grabmiler von Neumagen (1932) Nr. 238,
283, oder aus Intercisa in Budapest, S. Ferri, Arte Romana sul
Danubio (1933) 208 Abb. 252.

29 Z. B. der Baumrinde bei Statuenstiitzen besonders der helle-
nistischen Zeit: F. Muthmann, Statuenstiitzen und dekoratives
Beiwerk an griechischen und rémischen Bildwerken, Abh
Heidelberg 1950, 3 (1951) 23 f.

30 Vgl. etwa die Waffenreliefs vom Stadttor von Antiocheia in
Pisidien, 1. Viert. 3. Jh. (ArtB 9, 1926-27, 45 ff.) oder zahlreiche
einfache Sarkophage in Kleinasien. Fiir die groBe Skulpturs. den
Mantel der spitantiken Gewandstatue, Corinth IX (1931) Nr. 326,
fir Tierdarstellungen den Lowen auf dem Deckel einer Aschen-
kiste aus Kalkstein, H. Swoboda—]. Keil-F. Knell, Denkmiler aus
Lykaonien, Pamphylien und Isaurien (1935) S. 20, a Abb. 17, oder
den Biren ciner Tierkampfdarstellung im Theater von Myra,
J. Borchhardt u, a., Myra, IstForsch 30 (1975) 59 Taf. 24 A. In den
Publikationen werden derartige Denkmiler hiufig als unfertig
bezeichnet, aber selbst offenkundige Unfertigkeit war kein
Hinderungsgrund, eine Statue aufzustellen, wie etwa den Kentau-
ren im Theater von Korinth, H. S. Robinson, AJA 73, 1969, 193 fI.
Taf. 53.

31 Z.B. J.Inan-E. Rosenbaum, Roman and Early Byzantine
Portrait Sculpture in Asia Minor (1966) Nr. 234 (um 230/40).
274 (tetrarchisch). 282 (friihes 4. Jh.).

01



Irisumrandung oder die Einkerbung der Brauen haben
dort Entsprechungen?2.

Unmittelbare thematische Parallelen zu dem Denkmal
sind nicht bekannt?3. So kénnen wir seine urspriingliche
Umgebung und Aufgabe nur aus der Darstellung selbst in
Verbindung mit dem Namen des Gottes erschlieBen.
Zunichst scheint alles ganz einfach. Ein Bir wird einem
Jagergott geweiht — man denkt sofort an ein Weihge-
schenk zum Dank fiir eine gliickliche Jagd. Dabei ergibt
sich aber die Schwierigkeit, daB die Statuette wahrschein-
lich von einer Frau geweiht wurde, dic man sich kaum
als Jigerin vorstellen mochte. Darum wird man den
Zusammenhang zwischen Anla} der Weihung und Jagd
nicht allzu eng schen diirfen. Der Bir kénnte auch eine
selbstindige, aus dem urspriinglichen Zusammenhang
der Jagd herausgeléste Bedeutung haben.

Der Beiname des Zeus gibt keinen eindeutigen Bewets.
Die Geschichte des Wortes xuvnyérne (,Hundefiihrer’)
und der damit zusammenhingenden Begriffe wurde von
P. Chantraine untersucht®*. Kuvyyérng ist schon fir
die mykenische Zeit belegt, trat jedoch in der Kaiser-
zeit hinter den kiirzeren Audruck xuvyyde zuriick.
Ganz so selten allerdings, wic Chantraine es darstellt,
ist das Wort auch in der Kaiserzeit nicht. Zumindest
dort, wo die Jagd als unzeitgemilB gewordenes Ideal
beschworen wird, wie etwa bei Dion von Prusa3s
oder dessen spitantikem Nachahmer Synesios?®, ist
vom xuvnyérne die Rede, wihrend die xuvnyol der
Inschriften meist mit dem Amphitheater in Zusammen-
hang stehen3’. Vielleicht hatte das Wort in unserem
Fall cinen etwas altertiimlichen Klang. Auf das Alter des
Kultes kénnen wir aber daraus keinen SchluB3 zichen.
Als Kultname ist xuvyyétne bisher nur in klassischer Zeit
und nur in Attika belegt. Eine von cinem Asklepios-
priester im 4. Jahrhundert v. Chr. gestiftete, im Pirius
gefundene Inschrift3® gibt Anweisungen fiir Voropfer
an mehrere Gotter: auBer Apollon, Hermes und ver-
schiedenen Heilgéttern sollen dabei auch den ,Hunden’
und ,Jagern’ je drei Opferkuchen dargebracht werden.
Ein entsprechender Kult erscheint in einem bei Athenaios
tiberlicferten Fragment aus dem 391 v. Chr. aufgefiihr-
ten ,Phaon’ des Komikers Platon3?. Dort ist cbenfalls von
cinem Opfer, und zwar durch Frauen, an die ,Hunde’ und
Jiger’ die Rede. Wie man sich diese Jigerdimonen und
ihre Begleiter dachte und welche Funktion sie im Volks-
glauben erfiillten, geht aus den Quellen nicht hervor.
Immerhin wird deutlich, da sic nicht nur von Jigern
verehrt wurden und auch in keiner ausschlieBlichen Be-
zichung zur Jagd standen. Ebensowenig ist ein Zu-
sammenhang mit der Jagd bei dem Herakles KuveryiSac
bzw. Kouvveyidug zweier Weihungen aus Makedonien
erkennbar, eines Votivreliefs mit der Darstellung des
ausruhenden Herakles und cines von cinem Priester
geweihten Altars40.

62

Fiir Artemis, an die wir bei der Jagd zunichst denken,
sind verwandte Beinamen, Kuvayde bzw. Kuvyyéric
nur literarisch bezeugt#!, woraus man nicht unbedingt
auf einen Kultnamen schlieBen darf. Selbst wenn dies
aber Kultnamen scin sollten, wiirden sic den Wirkungs-
bereich der so bezeichneten Gottheit nicht auf diesen
cinen Aspekt festlegen. Artemis ist uns zwar aus Dich-

32 Zur einfachen Umrandung der Iris ohne Darstellung der
Glanzlichter, die freilich als Einzelmerkmal weder auf spitantike
noch auf provinzielle Beispicle zu beschranken ist, vgl. den
Lowenkopf eines Wasserspeiers aus Apollonia  (Albanien),
F. Willemsen, Die Lowenkopf-Wasserspeier vom Dach des Zeus-
tempels, OlForsch 4 (1959) 120.128 Taf. 121. — Die Einkerbung
der Brauen findet ihre genauesten Parallelen erst bei Portrits des
5.—6. Jhs.: Inan-Rosenbaum a.O. Nr. 243.198.

33 Bei den wenigen Birenskulpturen, die auBer der unsrigen aus
der Antike bekannt sind, wissen wir nicht, ob und wem sie ge-
weiht waren: Marmorstatuette eines hockenden Biren, Athen,
Akropolis: L. v. Sybel, Katalog der Sculpturen zu Athen (1881)
436 Nr.7045; P.Le Bas-S. Reinach, Voyage Archéologique en
Grece et Asie Mineure (1888) Monuments figurés Taf. 62,1.
Ahnliche Statuette in Istanbul: Mendel II Nr. 400. Bronzestatue
in Aachen: E.G. Grimme, Der Aachener Domschatz = Aachener
Kunstbll. 42, 1972, Kat. Nr. 1. Martial III 19 handelt von einem
Jungen, der beim Spielen ahnungslos in den Rachen einer bron-
zenen Birenstatue greift und von ciner darin verborgenen
Schlange gebissen wird. In der Kleinplastik gibt es auBer Terra-
kotta-, Bronze-, Bernstein- und Gagatstatuctten eine Anzahl
bronzener Gefille in Form hockender Biren, die man mit dem
als Heilmittel gegen alle moglichen Leiden (Wellimann, RE II 2760)
verwendeten Birenfett in Verbindung gebracht hat: M. Com-
stock—C. Vermeule, Greek Etruscan and Roman Bronzes in the
Museum of Fine Arts Boston (1971) Nr. 486.

34 P. Chantraine, Etudes sur le Vocabulaire Grec (1956) 83 ff,

35 Or, VII (EoBowxdg) § 4.70.71.129.

3¢ Ep. 148 § 287 b/c (Epistolographi graeci ed. Hercher 753).
Alwv 1) mepl Tij vt adtov Swxywyis § 2,2.

37 L. Robert, Les Gladiateurs dans I'Orient Grec (1940) 321 ff.

38 F. Sokolowski, Lois Sacrées des Cités Grecques (1969) Nr. 21,
o f. wuolv momave Tpio wuvnyétats Tomave Tel(a).

39 Athen. X 442 a = Platon fr. 174,16 Kock. Uberlieferter Text:
TpYNG TETUPTYG ®UGL Te ol wuvnyétals. Moderne Kommenta-
toren schen in der Stelle unter Hinweis auf Hesych xivec:
dvoudeis obszonen Sinn, vgl. J. M. Edmonds, The Fragments of
Attic Comedy I (1957) 544 f. — Von Reinigungsriten fiir Hunde
und Jiger nach der Jagd berichtet Arrian Cyn. 33.

40 G.I Kazarow, BCH 47, 1923, 291 f. Die Deutung des Wortes
als Jiger ist unsicher. Die Endung -i8xc ist gewdhnlich
patronymisch, was freilich wieder auf % (0)uvaydg fiihrt, — Kaum
ctwas mit der Jagd zu tun hat der Beiname Kuvadng, unter dem
in Athen Poseidon (Wiist, RE XXII s00: «wohl vom Jiger Posei-
don zu verstehen»), in Makedonien Herakles (Inschrift eines
Freigelassenen: Gruppe, RE Suppl. III 955) verchrt wurde; nach
Hesych bedeutet xuvddng auch ,unfrei’. Zum angeblich in Priene
verehrten Dionysos Kuvnydg (Daremberg-Saglio V 681 Anm. 22)
s. F. Hiller v. Gaertringen, Inschriften von Priene Nr. 313,268,
334.

41 xuvaryds: Soph. EL 563 (von Artemis in Aulis). Kuvnyénis:
Orph. h. 36,5; Cornutus, theol. Graeca 34; Nicetas, de deorum
cognominibus 8. — Sicher libertragen gemeint sind ausfiihrlichere
Attribute anderer Gétter wie "Epawg 6 Kingidog xuvayde (Timoth.
fr. 2 Kock), Moipa %edvidv xol xaxdv »xuvnyétt (trag. anon,
fr. 504 Nauck) oder BdxyLog xuvayétas (Eur.bacch. 1189).



tung und Kunst als Jigerin geliufig, aber in der kulti-
schen Verchrung tritt diese Eigenschaft in auffilliger
Weise zuriick #2. Das schlicBt nicht aus, daB sic jederzeit
in der fiir sie typischen Erscheinung als Jigerin darge-
stelle und gedacht wurde, aber ihr Einflu reichte weit
iiber die Jagd hinaus. Dic Tatsache, daB sic auch dann,
wenn sic unter einem anderen Aspekt verehrt wurde,
als Jigerin vorgestellt werden konnte, 1dBt allenfalls die
Herkunft dieser Vorstellung aus eciner historischen
Schicht erkennen, in der die Jagd von besonderer Be-
deutung gewesen war. Auch auBerhalb Griechenlands ist
zu beobachten, daB als Jager dargestellte Gottheiten einen
weit umfangreicheren Wirkungsbereich besessen ha-
ben“?. Ein Beiname wic Kynegetes schlieBt demnach
zwar die Verchrung durch Jiger und anliBlich einer
Jagd keineswegs aus, fordert sie aber nicht unbedingt.
Dieser Beiname ist hier nun mit Zeus verbunden. Das
befremdet zunichst. Ein Zeus Kynegetes ist uns nicht nur
bisher unbekannt, er pa3t auch nicht in das Bild, das wir
uns aus Mythos und Kult von Zeus zu machen gewohnt
sind. Zeus ist primir Wettergott und zudem der hochste
Gott im Olymp, und wenn er mit lokalen Géttern
gleichgesetzt wird, so gewdhnlich mit der Hauptgott-
heit des betreffenden Ortes. Von den Hunderten von
kultischen Beinamen, mit denen sein Name verbunden
wird#, bezeichnen die meisten cinfach den Ort des
Heiligtums oder den Namen des adaptierten einheimi-
schen Gottes, andere in irgendeiner Form scine GroBe
und Macht. Die Verbindung des Beinamens gerade mit
Zeus kdnnte so darauf deuten, daB hier cin lokaler Gott
iiber die Jagd hinaus cinen schr umfassenden Macht-
bereich besal.

Er kann aber auch als cinfache Epiklese des Zeus ver-
standen werden, die diesem einen fest umrissenen Bereich
zuweist. Ein Beiname, der Zeus mit einer bestimmten
Titigkeit oder cinem bestimmten Berufsstand verbindet,
ist freilich ungewdhnlich; doch gibt es auch hierfiir ein
Beispiel. Ein privater Opferkalender der frithen Kaiser-
zeit aus Athen*® nennt neben zahlreichen anderen Got-
tern auch Zede Mewpyde, und vielleicht ist es eine ver-
wandte Vorstellung, dic ihn hier zum Bauern, dort zum
Jager hat werden lassen. Zur Verbindung derartiger Bei-
namen mit Zeus mag beigetragen haben, daB3 sein Name
mehr und mehr zum allgemeinen Synonym fiir Gott
geworden ist 0. Zeus Kynegetes konnte Schutzgott einer
bestimmten Gruppe von Verchrern gewesen sein, etwa
einer privaten Kultgemeinschaft von Jigern. In dhnlicher
Weise wurde der Kriegsgott Ares in Agypten von einer
Gruppe von militirisch organisierten Jigern als Edoypoc
verchrt47.

Allein aus dem Namen des Gottes heraus ist der Umfang
seines Machtbereichs, und damit auch der Grund fiir die
Weihung der Statuette an ihn jedoch nicht zu bestimmen.
Einen Anhaltspunkt fiir diec Deutung des Denkmals

konnte weiterhin die Darstellung selbst bieten. In Ver-
bindung mit Zeus Kynegetes ist der Bir zunichst
zweifellos als Jagdtier zu verstehen, unabhingig davon ob
der Machtbereich des Gottes tiber diesen Aspekt hinaus-
ging oder nicht. Da er aber — wegen der Weihung durch
cine Frau — kaum nur das Beutetier cines erfolgreichen
Jagers meinte, konnte er auch - gerade als Jagdwild - ein
fester Begleiter des Gottes gewesen sein. So ist zu unter-
suchen, welche Rolle der Bir in den religiésen Vorstel-
lungen der Griechen spiclte, und ob sich hieraus die
Annahme ciner festen Verbindung des Biren mit Zeus
Kynegetes stiitzen liBt.

Die Uberlieferung, die zudem hiufig iiber den eigentlich
griechischen Bereich hinausweist, 3Bt sich leicht iiber-
blicken. Als Opfertier - Wildopfer waren iiberhaupt
sclten*® — wird der Bir nur cinmal genannt: Pausanias*’
beschreibt den aus Atolien nach Patrai ibertragenen Kult
der Artemis Laphria, in dem neben anderen wilden
Tieren auch junge Biren geopfert wurden. Lebende
Tiere wurden der GroBen Gottin im syrischen Hierapo-
lis geweiht, in deren Heiligtum zahme Stiere, Pferde,
Adler, Biren und Léowen umbherliefen 50,

Damit sind dic Zeugnisse tiber das tatsichliche Vorkom-
men des Biren im Kult bereits erschdpft. Andere Nach-
richten aus Kult und Mythos weisen dagegen eher auf
die tiberragende Bedeutung, die der Bir als Jagdwild in
der Vorzeit besessen hatte. Birinnen, dpxrot, hieBen die
jungen Midchen, die, in safrangelbe Gewinder gehiillt,
im Kult der Artemis Brauronia dienten®!. Dieser Kult
wurde als Siihne fiir die T6tung ciner Birin verstanden,
aber in historischer Zeit zumindest spielten in ihm echte

42 M. P. Nilsson, Geschichte der griechischen Religion 12 (1955)
483 ff. Auch fiir Artemis Agrotera (RE I 906 £.; II 1378 £.), die
man meist als Jagdgottin ansieht, zeigen nur wenige Belege ihre
Verchrung durch Jiger. Die Spartaner opferten ihr vor der
Schlacht (Xen. hell. IV 2,20), und die jahrlichen Ziegenopfer in
Athen galten der Erinnerung an die Schlacht von Marathon. Auch
Votivreliefs, die Artemis als Jigerin zeigen, miissen nicht wegen
einer Jagd geweiht sein, vgl. etwa das Relief BIBulg 4, 1926/27, 95
f., von einer Frau fiir sich und ihr Kind geweiht.

43 Etwa der Thrakische Reiter, der u. a. auch mit Apollon und
Asklepios identifiziert wurde: G. I, Kazarow, Die Denkmaler des
thrakischen Reitergottes in Bulgarien (1938).

44 Liste: RE X A 253 ff. s. v. Zeus L. Epiklesen (Schwabl).

45 Sokolowski a.O. Nr. §2.

46 Nilsson a. O, 112 (1961) 197.

47 Brit, Mus. Inscr. 1064; H.R. Hall, ClRev 12, 1898, 274 fI. -
Vgl. F. Poland, Geschichte des griechischen Vereinswesens (1909)
177 ff. (zu Zeus als Vereinsgott) 208 (Weihung der Jager von
Panopolis an Pan).

48 Zur Seltenheit von Wildopfern bei den Griechen bzw. zu
deren volligem Fehlen bei den Rémern P. Stengel, Opferbriuche
der Griechen (1910) 197 ff.; K. Latte, Romische Religionsge-
schichte (1960) 380.

49 Paus. VII 18, 12.

50 Lukian, de Dea Syria 41,

51 Nilsson a.O. 12 485 f.

03



Biren keine Rolle, und die Verehrung der Brauronia
hatte auch nichts mit der Jagd zu tun: der G6ttin wurden
die Kleider der im Wochenbett Verstorbenen geopfert.
Verschiedene Sagen erklirten die Sternbilder des GroBen
und Kleinen Biren. In diesen sah man dic verwandelten
und an den Himmel versetzten Ammen des Zeus von
Kreta oder von der ,Bireninsel’ bei Kyzikos oder, im
GroBen Biren allein, Kallisto, die von Zeus Mutter des
Arkas wurde, des Stammvaters der Arkader 32,

Es fillt auf, daB in all diesen Beispielen nur von Birinnen,
nicht von minnlichen Tieren die Rede ist. Die Tatsache,
daBB das Wort dpxtog nur feminin gebraucht wurde, ist
nicht zufillig. In der griechischen Vorstellung vom
Biren dominierte offenbar dessen weibliche Seite; sic
hatte, im religidsen Bereich ebenso wie in den pseudo-
wissenschaftlichen Legenden, die man sich von ihm er-
zihlte, das Bild vom Biren als Jagdtier in den Hinter-
grund gedringt>3.

Unsere Statuette stellt dagegen ein ménnliches Tier dar.
Wenn das Geschlecht des Tiers tiberhaupt cine weiter-
reichende Bedeutung hat, stammt die Vorstellung offen-
bar aus einer Umgebung, wo man mit dem Biren cher
minnliche Kraft assoziierte. Fiir diese Vorstellung aber
lassen sich in griechischen Quellen nur wenige Hinweise
finden. Einmal verwandelte Zeus selbst sich in cinen
Biren, um ecine Amaltheia oder Manthea, Tochter des
Phokos, zu verfithren®4. Leider kennen wir weder Her-
kunft noch Alter dieser Sage, dic nur in ciner summari-
schen Aufzihlung der Liebschaften des Zeus iiberliefert
ist. Eine andere Nachricht bezeugt die Verbreitung der
Vorstellung des ;minnlichen’ Biren in Thrakien. In der
,Ornithogonie’ der Boio (oder des Boios)?> wurde die
Geschichte von der leidenschaftlichen Liebe der Thrake-
rin Polyphonte zu einem Biren erzihlt, dem sie zwei
Shne gebar. Auf Vorstellungen, die dem Biren {iber-
menschliche Krifte zuschreiben, weisen schlicBlich auch
Berichte von Birenfellen, mit denen man sich selbst
bekleidete oder bestimmte Gegenstinde verhiillte.
Derartige Verkleidungen kommen in verschiedenen
Bereichen vor30. Sie gchen urspriinglich wohl auf Jagd-
riten zuriick, deren Sinn es war, dic Tétung des Wildes
zu sithnen, und sollten die Macht des Tiers auf den Tri-
ger, sei es einen Jiger, Krieger oder cine Gottheit, tiber-
tragen; vielleicht deuteten sie manchmal auch urspriing-
liche oder mégliche spitere Tiergestalt an. Dabei zeigt
sich gelegentlich auch eine Verbindung des Biren mit
Unsterblichkeitsvorstellungen. So hiillte Typhon die
geraubten Schnen des Zeus in ein Birenfell und verbarg
sic in der Korykischen Grotte in Kilikien7. Und der
Name des thrakischen Gottes Zalmoxis wurde von
cinem Birenfell abgeleitet, in das er nach seiner Geburt
gehiillt worden sei %; hicraus hat man auf cine urspriing-
liche Birengestalt des Gottes schlieBen wollen, von dem
jedoch als wesentlicher Grundzug nur seine Verbindung

64

mit dem Glauben der Thraker an Wiedergeburt iiber-
liefert ist.

Es ist also, zumal auBerhalb des engeren griechischen
Kulturkreises, durchaus moglich, daB auch der Bir
unscrer Statuette ebenso wie die Gottheit eine tiber die
Jagd hinausgehende Bedeutung hatte. Ein sicherer
Anhaltspunket fehlt freilich auch hier.

So werden wir auf die Deutung als Jagddenkmal zuriick-
geftihrt. Wieder sind jedoch Parallelen nicht nachzu-
weisen. Literarische wie bildliche Quellen schildern
andere Formen von Jagdweihungen: vor allem die
Weihung von Fell, Kopf, Geweih, Gehorn, Krallen oder
Zihnen des Beutetieres?. Als Beispiel kénnen die Jagden
Hadrians dienen: Ein Weihepigramm aus Thespiai in
Bootien, wo Hadrian eine Birin gejagt hatte und darauf
deren Trophie dem Eros weihte °©, und die hadrianischen
Relieftondi mit Jagd- und Opferdarstellungen, die am
Konstantinsbogen wiederverwendet wurden®!.

Niher betrachtet zeigen diese Quellen jedoch, ebenso wie
dic oben erwihnte Birenjagd in Mysien, wo Hadrian als
Grunderheros nach mythischem Vorbild auftrat®2, wie
sehr hier bewuft stilisierte Formen vorliegen, deren
Intention mit den unmittelbaren Bediirfnissen der Jagd
nichts zu tun hat. Das Epigramm Hadrians ist ein mit
zahlreichen Assoziationen spiclendes crotisches Gediche,
das nur aus der Kenntnis der literarischen Tradition her-
aus in all seinen Beziigen verstindlich wird, und auf den
Tondi wird dic Jagd durch die Verwendung von Bild-
typen, dic als Anspiclungen auf andere Bereiche deutbar
sind, sowie durch die Einbezichung des Aufbruchs und
mehrerer Opfer an Gétter, deren Bezug zur Jagd nicht in

52 A.B. Cook, Zeus I 112 Anm. 3.5; I[ 227 f.

53 Vgl. J.J. Bachofen, Der Baer in den Religionen des Alterthums
(1863). Unter den Legenden ist die bekannteste diejenige, dal3 die
Birin ihr Junges erst durch stindiges Lecken formt. Sie wird
als Beispiel fiir ein Naturwunder noch im spatmittelalterlichen
Defensorium inviolatae virginitatis beatae Mariae als Bewelis fiir die
jungfriuliche Geburt Christi angefiihrt,

54 Clem. Rom. hom. 5,13,3; Rufin. recogn. 10,22,4; vgl. Cook
a.0. II 229 Anm. 1. Der Name des Vaters ist in verschiedenen
Lokalmythen belegt: Roscher, ML III 2,24 10 ff.

55 Antoninus Liberalis 21.

56 Eitrem, RE VI A 874 f. go3 ft.; W. Burkert, Homo Necans
(1972) 129.

57 Apollodor I 6,9; vgl. Cook a.O. II 449.

58 Porphyrios, vita Pythag. 14; RE VI A 9oz (Eitrem : Deutung
als Birengott).

59 Daremberg-Saglio V- 680 ff. s.v. venatio 1 (A. Reinach);
Aymard a.O. (oben Anm. 24) 503 ff.

60 IG VII 1828; Bulle, JdI 34, 1919, 146. — Auch die Inschrift einer
derartigen Weihung aus Spanien, die dort mit der Stiftung eines
Heiligtums verbunden ist, ist bezeichnenderweise in Form von
Epigrammen abgefaBt: CIL II 2660.

6t Aymard a. 0. 527 ff.; Maull, OJh 42, 1955, 53 ff. (mit Lit.).
62 Vgl etwa die Legende von der Griindung von Ephesos nach
der Eberjagd des Androklos, Athen. VIII 361 d-e. Weitere
Beispiele RE VI A 913 ff.



allen Fillen greifbar ist, in ecinen duBerst komplexen
Rahmen gestellt®. Das Motiv der Fellweihung, das hier
als Bildformel wiederkehrt, aber in seiner literarischen
Tradition eindeutiger faBbar ist, wird als Formel ver-
stindlich, die das Geschchen an Gepflogenheiten der
mythischen Zeit angleichen soll. Das schlieBt nicht aus,
daB der Brauch in manchen Gegenden bis in spite Zeiten
gepflegt wurde, aber allgemeine Verbreitung diirfte er
kaum noch besessen haben ¢4,

Andere Quellen legen jedenfalls nahe, daB3 dieses Bild von
den tatsichlichen Gegebenheiten normaler Jagden stark
abweicht. Denn die {ibliche GroBwildjagd in der Kaiser-
zeit war gar nicht darauf aus, das Wild auf der Jagd zu
tdten, sondern diente dem Einfangen lebender Tiere fiir
die ,Jagden’ und Tierkimpfe der Arenen — das beste
Beispiel hierfiir ist die ausfiihrliche Schilderung der
Birenjagd im Jagdgedicht des Oppian®3. Dieser Situation
entsprach auch die Form des Danks an die Gétter:
iiblich waren zweifellos gewdhnliche Opfer, nicht ctwa
die Weihung von Trophien des Jagdwildes. Derartige
Opfer bezeugen zahlreiche private Altarweihungen©¢;
von eciner strenger geregelten Form — allerdings bei den
Kelten — berichtet uns Arrian 7.

DalB es daneben auch die Weihung der Statue eines
Beutetieres gab, ist wahrscheinlich, aber meines Wissens
nicht ausdriicklich bezeugt 5. Auch das mag teilweise mit
der Art der Uberlieferung — iiber Jagddenkmiler wie
tiber Tierstatuen — zusammenhingen. Denn wo unsere
Quellen statuarische Denkmiler zur Erinnerung an
Jagden erwihnen, handelt es sich um ambititsere Monu-
mente, die, meist durch Epigramme, den Akzent der
Weihung vom unmittelbaren Dank nach der Jagd zu
anderen Aussagen verschicben. Ausdriicklich aus dem
Ertrag einer Jagd — dmapynv (Erstlingsopfer) bzw.
dexdtny dypog (den Zehnten der Jagd) —, und zwar
genauer ciner Jagd zur See, d. h. cines Fischfangs wurden
eine archaische Kore von der Athener Akropolis, deren
Weihinschrift erhalten 1st®, und — nach Pausanias7® —
die Stiere der Korkyrder in Olympia und Delphi ge-
weiht. Bei beiden Beispielen 1iBt die Darstellung keinen
unmittelbaren Hinweis auf den AnlaB der Weihung,
den erfolgreichen Fischzug, erkennen. Bei der Lowen-
jagdgruppe des Krateros in Delphi standen politische
Motive im Vordergrund”!, wihrend das Epigramm der
Statuc eines jugendlichen Hasenjigers in Smyrna an die
Vorstellung des Hasen als Licbesgeschenk ankniipft72.
Wieder in ciner cigenen Tradition stehen etwa die
Statuc cines Jagdhundes oder die Weihung von aus-
gedientem Jagdgerit73. Die Statue eines Beutetieres
dagegen war offenbar kein passendes Thema fiir litera-
rische Stilisierung und spielt vielleicht nur deshalb in
unseren Quellen keine Rolle.

Umgckehrt gibt auch die allgemeine Uberlieferung iiber
die Bedeutung antiker Tierstatuen keinen Hinweis auf

eine Deutung unserer Statuette als Jagddenkmal;
auch hier miissen wir jedoch den Charakter der Uber-
licferung in Rechnung stellen. Autoren wie Pausanias
neigen dazu, die Darstellung mit einem bestimmten
Ereignis zu verbinden. Gern erzihlen sie cine Geschichte,
wie das Tier, etwa durch sein Briillen, dem Stifter
geholfen hatte74. Dem stehen die Denkmiler gegeniiber,
deren knappe Weihinschriften allenfalls die Herkunft des
Reichtums, etwa aus einer Beute, nennen, aber kaum die
Situation beschreiben. So liegt es nahe, den Grund fiir die
Darstellung eines bestimmten Tieres in allgemeineren
Beziehungen zu suchen. Hier bieten sich verschiedene
Méglichkeiten an, die Darstellung mit dem Stifter
oder dem Empfinger der Weihung, der Gottheit, zu
verbinden.

Die Tiere konnten cine Art Wappentier ciner Stadt sein
oder auf die soziale Stellung des Weihenden und den
Ursprung scines Reichtums hinweisen; auch etymologi-

63 Eine Untersuchung tiber die verschiedenen Bereiche, mit dencn
die Jagd in Literatur und Kunst verbunden wurde, méchte ich an
anderer Stelle vorlegen. Sie wird, so hoffe ich, zeigen konnen,
daB auch die kaiserlichen Jagden unter sehr viel mehr Aspekten zu
sehen sind als nur unter dem der virtus, womit Miinzbeischriften
sie gern etikettieren.

64 Funde von Hirschgeweihen und Eberzihnen in gallischen
Heiligtiimern: Kyll, TrZ 29, 1961, 70 f. (auch zur Weihung von
Jagdwild in christlicher Zeit). Birenzihne im Artemisheiligtum
von Lusoi: OJh 4, 1901, 37; vgl. W. H. D. Rouse, Greck Votive
Offerings (1902) so f.

65 Oppian Cyn. IV 354-424.

66 Ausdriicklich von einem gefangenen Eber ist bei einem Altar
die Rede, den ein Offizier in Britannien dem Silvanus Invictus
weihte ob aprum eximiae formae captum, quenm antecessores eitis
praedari non potuerunt: CIL VII 451 = R.G. Collingwood-R.P.
Wright, The Roman Inscriptions of Britain I (1965) Nr. 1041.
Arrian Cyn. 33 erwihnt dmapyds T@v dAcxopévey,

67 Arrian Cyn. 34

68 Bei den Beispielen, die Rouse a. O. 67-69 nennt, ist der Anlafl
nicht gesichert. Durch seine Wunden als Jagdtier gekennzeichnet
ist ein bronzener Eber in Istanbul, der, vielleicht in sekundirer
Verwendung, allein auf einer eigenen Basis bei einem thrakischen
Kuppelgrab gefunden wurde: P. Devambez, Grands Bronzes du
Musée de Stamboul (1937) 13 ff. (Deutung als Jagddenkmal);
P. Jacobsthal, Early Celtic Art (1944) 152 Taf. 260 g; 1. Venedikov—
T. Gerassimov, Thrakische Kunst (1973) 55 f. Abb. 6o. Jagdtiere
ohne Jdger, aber mit Jagdwaffen und Hunden sind im Relief auf
einem Monument unbekannter Bestimmung vom Hermel in
Syrien dargestellt: P. Perdrizet, Syria 19, 1938, 47 ff.

69 A. Raubitschek, Dedications from the Athenian Acropolis (1949)
Nr. 229. Nach Raubitschek konnte es sich bei diesem Fischzug
auch um eine andere Art von Beute gehandelt haben.

70 Paus, X 9,4. Die Erzihlung des Pausanias konnte eine itiologi-
sche Legende sein, um die Darstellung mit dem in der wohl
knappen Inschrift genannten Anlall der Weihung zu verbinden.
71 T. Holscher, Griechische Historienbilder des 5. und 4. Jahr-
hunderts v. Chr. (1973) 181 ff.

72 L. Robert, Hellenica II (1946) 109 ff,

73 Jagdhund: Anth. Pal. VI 175; Jagdgerit: Aymard a.O. 506 {.
74 Z.B. Paus. X 9,3 £.; 14,7; 18,4.

65



sche Anspielungen auf den Weihenden waren beliebt75.
Vor allem die groBen Staatsanatheme, die wir besser aus
der Beschreibung des Pausanias als aus vorhandenen
Resten kennen, zeigen solche Beziige.

Hiufig liegt auch eine Deutung als Attribut der die
Weihung empfangenden Gottheit nahe. DaB die Quellen
diesen Aspekt vernachlissigen?¢, kann darauf zuriick-
gehen, daB er ohnehin selbstverstindlich war. Epigram-
me suchen ihn, wo er evident erscheint, eher zu ver-
schleiern, um eine eigene Deutung dagegenzustellen. So
setzt das Epigramm cines der Kybele geweihten Lowen?”
die Macht der Goéttin iiber das Tier durchaus voraus,
erzihlt aber als Begriindung fiir die Weihung eine
Geschichte von der wunderbaren Errettung eines Prie-
sters, bezieht die Darstellung also auf einen konkreten
Fall. Die vollige Ablehnung der Deutung einer Tier-
statue als Attribut einer Gottheit, diec Rouse’® zumin-
dest fiir die iltere Zeit vertritt, ist sicher iibertrie-
ben, auch wenn die Verbindungen cinzelner Tiere mit
bestimmten Géttern nicht immer stringent zu beweisen
sind 7.

Eine weitere Moglichkeit bildet die Deutung als Opfer-
ersatz. Sie wird nur fiir kleine Figuren aus Teig oder
Wachs ausdriicklich bezeugt®®, kann jedoch auch bei
sonstigen Tierfiguren gegenwirtig gewesen sein, da der
Gegensatz zwischen Weihgeschenk und Opfer, der sich
durch die jeweils eigene Tradition herausgebildet hatte,
in der Praxis nicht immer zum Tragen kommt — vor
allem bei bescheidenen Statuetten, die sich oft in groBer
Zahl in einem Heiligtum finden, und die so, dhnlich wie
beim Opfer, eine ritualisierte Form des Weihgeschenks
darstellten. Allzuoft kommt diese Deutung freilich nicht
in Frage, da die Mchrzahl der Denkmiler keine typischen
Opfertiere darstellt.

Abgeschen von solchen jeweils zur Darstellung eines
bestimmten Tieres fithrenden speziellen Bedeutungs-
moglichkeiten war es fiir Tierfiguren groBeren Formats,
nicht anders als fiir Standbilder von Menschen oder
Gottern®!, ganz allgemein bezeichnend, daB sie in einer
festen Beziehung zu ihrer duBeren Umgebung standen:
sie hatten also auch eine unmittelbar auf ihren Standort
bezogene Funktion, die sich aus der Art ihrer Aufstellung,
und zwar vielfach sogar als ecinzige klar erkennbare
Bedeutung, ablesen 138t. So standen, lagen oder hockten
Tierstatuen, etwa Lowen oder Stiere, als Wichter auf
Gribern und in Heiligtiimern®2. Man rechnete mit einer
unmittelbaren Wirkung auf den Betrachter, dem die
Figur gleichsam lebendig gegeniibertrat. Dabei schlossen
sich die Fiktion der Lebendigkeit und der denkmalartige
Charakter derartiger Statuen, die hiufig auf hohen Basen
standen, keineswegsaus; eine erhdhte Aufstellung steigerte
cher noch die Wirkung. Die Richtung dieser Wirkung
war mit der Blickrichtung verkniipft, die so zugleich die
Hauptansichtsseite bezeichnet; auf dieser Seite war, soweit

66

nach der Form des ganzen Denkmals moglich, auch die
Weihinschrift angebracht®3.

Grundsitzlich kénnen alle genannten Bedcutungen bei
allen Tierfiguren zutreffen; an welche man im jeweiligen
Einzelfall in erster Linie gedacht hat, ist, wo cindeutige
Quellenaussagen fehlen, schwer zu bestimmen. Die
knappen Weiheformeln legen sogar den Gedanken nahe,
daB} man sich teilweise gar nicht auf einen bestimmten

75 Zu etymologischen Anspielungen vgl. F. Holscher, Die Be-
deutung archaischer Tierkampfbilder (1972) 65 Anm. 366. Auch
der Stier der Eretrier und das Rind der Karystier sind, ebenso wie
auf Miinzen, als Wappentier des ,Rinderlandes’ Eubda verstind-
lich. Fiir das Rind der Karystier wies W. Gauer, Weihgeschenke
aus den Perserkriegen, IstMitt Bh. 2 (1968) 113 ff. nach, daB die
Deutung des Pausanias X 16,6, der die Darstellung mit dem ver-
muteten AnlaB der Weihung, den Perserkriegen, verkniipfen
will, sekundir ist.

76 Pausanias erwihnt die Deutung als Attribut nur bei einem von
Hadrian der Hera von Argos geweihten Pfau, II 17,6.

77 Anth. Pal. VI 218; vgl. auch VI 219, wo die Pointe darauf
beruht, daB der ,stiertétende’ Lowe durch den Klang der Stier-
haut erschreckt davonliuft. Zu der Erscheinung, daf} die ,norma-
le’ Deutung durch eine itiologische Legende zuriickgedringt
wird, vgl. die Beispiele aus Pausanias in Anm. 70 und 75.

78 Rouse a. O. 380 fI. Seine allzu rationale Kritik ist als Gegenpol
zu dem Symbolismus zu verstehen, der die Religionswissenschaft
seiner Zeit beherrschte,

79 Vgl. die Deutung des Lowen als Attribut des Apollon oder der
Athena durch H. A. Cahn, MusHelv 7, 1950, 185 ff. = Kleine
Schriften (1975) 17 ff., und F. Hilscher a.O. 83 ff.

80 L. Deubner, Attische Feste (1932) 209 f.; K. Latte, Romische
Religionsgeschichte (1960) 380. — Fiir die GroBplastik ist die
Deutung dagegen nicht fiir Einzelfiguren, sondern nur fiir die
Darstellung cines ganzen Opferzuges bezeugt: Paus, X 18,5, Die
Erzihlung des Pausanias X 9,3 f. {iber die Stiere der Korkyrier
trennt ausdriicklich zwischen dem dargestellten Stier, der selbst
dem Poscidon geopfert wurde, und den Weihgeschenken an
Apollon und Zeus. Immerhin beriicksichtigte die Aufstellung des
Stiers der Eretrier in Olympia offenbar eine Deutung als Opfer-
tier: F. Eckstein, ANAOHMATA (1969) s2.

81 Den grundsitzlichen Unterschied in der Ausrichtung von
Menschen- und Tierstatuen, den H.B, Siedentopf, Gnomon 43,
1971, 698, festzustellen glaubt und als Unterscheidung von Ich
und Es bzw, ,Bildnis’ und ,Bild’ interpretiert, gibt es nicht. Eine
Aufstellung parallel zum Weg sagt nichts dariiber, wie hoch man
die Wirksamkeit des Dargestellten einschitzte, sondern zeigt nur,
daB nicht jedes Denkmal auf einen verweilenden Betrachter be-
zogen war. Der Stier der Korkyrier in Delphi etwa, dessen Basis
freilich nur in sekundirem Zustand erhalten ist, stand zwar
parallel zum Weg, war dabei aber als monumentaler Torwichter
auf den entgegenkommenden Betrachter berechnet: G. Roux in
J. Pouilloux-G. Roux, Enigmes a Delphes (1963) 14 Anm. 2.

82 Zur abwehrenden Bedeutung vgl. F. Holscher a. O. Eine Mo-
nographie tber Tierfiguren auf attischen Gribern ist von
C. Vermeule und P. v. Kersburg angekiindigt: AJA 72, 1968, 96
Anm. 2.

83 So trug etwa der Stier der Korkyrier in Delphi seine Weih-
inschrift auf der Frontseite, wie das erhaltene Fragment der ur-
spriinglichen Basis, AM 31, 1906, 454 f., zeigt. Auch die Be-
schriftung des ehernen Wolfes in Delphi auf der Stirnseite, die uns
Plutarch, Perikles 21 iiberliefert, zeigt deren Prioritit. Hiufig
wihlte man auch eine Seitwirtswendung des Kopfes, um so
Frontalitit des Blicks mit Seitenansicht des Kérpers zu verbinden.



Aspekt festlegen wollte, und selbst eine cindeutige Aus-
sage schlieBt nicht aus, daB nicht noch eine weitere Aus-
sage impliziert wire. Die Schwerpunkte, die die literari-
sche Uberlieferung setzt, sind weitgehend durch die Ab-
sicht der Quellen bestimmt und diirfen nicht unmittelbar
auf die Denkmiler ibertragen werden. So mufl man nach
weiteren Moglichkeiten der Differenzierung suchen.
Rouse84 versucht dies mit dem Argument einer histori-
schen Entwicklung, indem er eine Deutung als Attribut
einer Gottheit erst ab dem 4. vorchristlichen Jahrhundert
gelten liBt. Ein allgemeiner Uberblick iiber den Bestand
an Weihgeschenken bestitigt diese Einteilung bis zu
einem gewissen Grad, auch wenn sie teilweise nur auf
soziale Verschicbungen zuriickzufihren ist, die hierbei
mit beriicksichtigt werden miissen. Die Zeit der monu-
mentalen Weihgeschenke war in der Kaiserzeit im
wesentlichen vorbei; ihre Funktion als Manifestation
politischer Selbstdarstellung war langst durch andere
Arten von Denkmilern ersetzt, etwa Ehrenstatuen, die
die stirkere Abhingigkeit des stidtischen Lebens von
Einzelnen spiegelten. Einfache Weihegaben gab es in
groBer Zahl, aber sie beruhen auf anderen Voraussetzun-
gen als die groBen Denkmiler der klassischen Zeit. Die
groBe Masse dieser Weihegaben sind Altire und Votiv-
reliefs; die weitaus selteneren statuarischen Weihgeschen-
ke stellen zumeist Gotterbilder, die wenigen einzeln
geweihten Tierfiguren tatsichlich am chesten Gotter-
attribute dar85. All diese Weihegaben sind inhaltlich
verhiltnismiBig eng auf die kultische Verchrung bezo-
gen; wollte man den AnlaB der Weihung schildern,
konnte man dies in einem Epigramm tun. Denkmiler,
die allein durch ihre Gestalt unmittelbar auf den Anlal
der Weihung weisen, scheinen, abgeschen von Heilvo-
tiven, selten. Die Entwicklung zeigt also eine bestimmte
Tendenz, die mit grundsitzlichen Verinderungen der
Religiositit zusammenhingt8¢; Beweiskraft kommt ihr
im einzelnen Fall jedoch kaum zu. Unsere Statuette
stiinde zwar als Jagddenkmal gerade unter den einfachen
Votiven der Kaiserzeit recht isoliert da — eher sind Figu-
ren von Jagdgdttern wie Artemis oder Silvanus, auch
wenn ihre Weihinschrift den AnlaB8 nicht ausdriicklich
erwihnt, von Jigern geweiht worden -, aber auszu-
schlieBen ist diese Deutung natiirlich nicht.

Eine weitere Mdglichkeit der Differenzierung bietet
allenfalls die Form des Denkmals. Es ist durchaus denk-
bar, daB ein Zusammenhang bestcht zwischen der oben
geschilderten aus der Art der Aufstellung ablesbaren
juBeren Funktion eines Denkmals und einer mit der
Darstellung des jeweiligen bestimmten Tiers intendierten
Aussage. Dabei muBl man sich freilich dariiber im klaren
sein, daB die Art der Aufstellung zunichst von rein
technischen Faktoren abhingt, nimlich der GroBe des
Denkmals und duBeren Gegebenheiten seines Standortes.
Diese bringen aber auch Unterschiede der Wirkung mit

sich, die ihrerseits wieder die Form beeinflussen. Grofle
Denkmiler werden mit anderen Augen betrachtet als
kleine; bei ihnen wird Monumentalitit, auch der
Wirkung, gefordert, bei einem kleinen kann sie vernach-
lissigt werden. Was sich daraus ergibt, ist zwar nicht
mehr als cin subjektiver Eindruck, tiber den man sich
kaum Rechenschaft abgelegt haben wird, aber deshalb
kann er doch die Vorstellungen beeinfluBit haben, die man
mit einem Denkmal verbunden hat. Bin Denkmal,
dessen Aufstellung die unmittelbare Wirkung auf den
Betrachter berticksichtigt, suggeriert zweifellos cher eine
bestimmte Macht und 1iBt so, abgesechen von einer
moglichen Funktion als Wichter, cher an eine Gottheit
denken als an ein ,unschuldiges’ Opfertier; an solche
erinnern dagegen cher kleine Terrakotta- oder Bronze-
statuctten, dic sich oft in groBer Zahl in einem Heiligtum
finden.

Eine derartige Einteilung ist zwar nicht schematisch
durchzufiihren - ein monumentales Denkmal kann
trotzdem cbensogut als Opfertier verstanden werden
und eine kleine frei aufgehingte Statuette als Hinweis auf
cine Gottheit —, aber auch sie wird durch einzelne Denk-
miler nahegelegt. Als Beispiel will ich zwei Tiervotive
heranzichen, die in GréBe und Qualitit etwa mit unserer
Birenstatuette vergleichbar sind und die sich in der An-
bringung der Weihinschrift voneinander unterscheiden.
Eine dem ,Hochsten Gott' geweihte Adlerstatuctte der
Kaiserzeit aus Thyateira®? 1iBt sofort an den Adler des
Zeus denken; sie ist frontal auf den Betrachter aus-
gerichtet und trigt ihre Weihinschrift auf der Vorder-
seite der Plinthe. Dagegen kennen wir aus dem Demeter-
heiligtum in Knidos mehrere Statuetten kleiner Schwei-
ne, wohl aus dem 4. Jh. v. Chr,, die sicher Opfertiere

84 3,0, 380 fl.

85 Z. B. Adler fiir Zeus Agoraios (um 150 v. Chr.): Lindos II
Nr.221; Adler fiir @cic “Ydrotog: oben Anm. 22; Gazelle fiir Isis
(spatantik): E. Bernard, Inscriptions Métriques de I’'Egypte Gréco-
Romaine (1969) Nr. 105 (von Rouse a. O. 68 Anm. 2 gegen seine
eigene These als Jagddenkmal gedeutet; nach Aelian de nat.
anim. X 23 wurde die Gazelle jedoch als Tier der Isis verehrt).
86 Dieselbe Tendenz zu stirker religios gebundenen Formen
zeigen auch Verdnderungen der Weiheformeln. So werden die
urspriinglich vorherrschenden Begriffe drapyrv, Sexatnv und
dxpodeiviov, die die Weihegabe als Teil eines Ganzen bezeichnen,
d. h. unter einem materiellen Aspekt betrachten, bedeutungslos
zugunsten der Formel €0yv, die nur das Geliibde hervorhebt:
H. Beer, *Amapy?” und verwandte Ausdriicke in griechischen
Weihinschriften (1914). Dem entspricht auch die Wandlung des
Begriffs dyaipo, Er besagt zunichst nur, daB es sich um ein der
Gottheit wohlgefilliges Werk handelt, und zwar wegen seines
durch Material und kunstfertige Ausfiihrung bedingten Wertes.
Er driickt also eine Begriindung der Weihung gerade einer der-
artigen Statue allein durch Schoénheit der Form und materiellen
Wert aus. Uber den Inhalt der Darstellung sagt er nichts, d. h. er
148t alle Moglichkeiten offen. Spiter wird der Begriff dagegen
auf das Gotterbild eingeschrinkt; er bezeichnet nur noch die Dar-
stellung, als Begriindung fiir die Weihung wird er unbrauchbar.
87 oben Anm. 22. Hohe der Statuette 52 cm.

67



darstellten —  Ferkelopfer an Demeter sind gelaufig 88
Bei einer dieser Statuetten ist die Weihinschrift erhalten,
und zwar auf der Lingsscite der Standplatte: die un-
mittelbare Wirkung auf den Betrachter wird vernach-
lissigt, die Statuette unterscheidet sich darin prinzipiell
kaum von anderen Weihgeschenken in demselben Hei-
ligtum wie den steinernen Nachbildungen eines Sche-
mels oder eines Wollkorbs®9.

Die Anbringung der Weihinschrift auf dem Riicken des
Tiers, wie sie bei unserer Statuette vorliegt, 1iBit sich
zweifellos cher mit der letztgenannten Art vergleichen
als mit den die Frontalitit betonenden Inschriften auf der
Basisvorderseite; sic kénnte somit auf eine Deutung als
Opfer- oder auch als Beutetier weisen.

Die unmittelbare Beschriftung der Figur ist jedoch in
jedem Fall auffillig. Sie ist bei kleinen Votiven, die nicht
fiir cine feste Aufstellung gedacht sind, nicht ungewhn-
lich, ebenso bei Geriten, dic so vor Entweihung ge-
schiitzt werden, und selbstverstindlich auch bei Weih-
reliefs oder Altiren®. Bei groBeren, weniger leicht
beweglichen Monumenten dagegen, und hierzu gehéren
normalerweise solche aus Stein, ist die Weihinschrift,
zumindest seit dem mittleren 5. Jahrhundert v. Chr,,
gcwéhnlich auf der Basis oder allenfalls auf der Plinthe
angebracht, nicht jedoch auf der Figur selbst®!. Dies
deutet vielmehr auf optische Zuriicksetzung  oder
gar volliges Fehlen ciner Basis, was der zunchmenden
Bedeutung  reprisentativer  Aufstellungsweise  wider-
spricht®?. So wird die unmittelbare Beschriftung in
nacharchaischer Zeit, abgesehen von Randgebieten wie
Etrurien oder Agypten®3, selten. Wo sie vorkommt, ist
zudem hiufig cher bewuBtes Archaisieren als einfaches
Festhalten an der Tradition im Spiel; zumeist erscheint
sic in zurlickhaltenderer Form, etwa auf dem Saum eines
Gewandes oder auf dem Schenkel einer Jiinglingsstatuc %4.
Dic iiber den ganzen Riicken laufende Weihinschrift
unserer Statuette ist zwar durch deren GroBe bedingt,
jedoch auch bei hierin vergleichbaren Denkmilern ohne
Beispiel.

Dic beste formale Parallele zeigt vielmehr ecine nahezu
lebensgroBe Statue, nimlich der marmorne Stier vom
Nymphium der Regilla, der Gattin des Herodes Atticus,
in Olympia“®. Dieser Stier stand, nach der Fundlage im
vorderen Becken zu schlieBen, auf dem mittleren
Beckenrand, offenbar ohne unmittelbaren Bezug auf den
Betrachter oder eine andere Figur in strenger Seitenan-
sicht nach rechts gerichtet. Auf seiner rechten Flanke ist
in groBen Buchstaben dic Weihinschrift fir dic ganze
Brunnenanlage ecingemeiBelt: Regilla, Priesterin  der
Demeter, hat das Wasser und das ,Drumherum’, d. h.
diec Wasseranlage, dem Zeus gewetht.

Dabei fillt jedoch Verschiedenes auf. Einmal die eigen-
artige Formulierung der Weihinschrift, dann die alter-
timlich-steife Haltung des Stiers, Details wic die stern-

68

formige Stilisierung des Stirnhaares?, die Aufstcllung
auf dem Beckenrand 97, schlieBlich die Tatsache, daB der
Stier Inschrifttriger fiir cin ganzes Ensemble von geweih-
ten Gegenstanden ist?8. All das 1Bt sich nur als bewuBtes
Aufgreifen traditioneller Elemente verstehen, um so das

88 Brit. Mus. Cat., Smith, Sculpture II Nr. 1303 ff.; G.M. A.
Richter, Animals in Greek Sculpture (1930) Abb. 118. Zur Deu-
tung vgl. G.E. Mylonas, Eleusis and the Eleusinian Mysteries
(1961) 201 Abb. 66.

89 Brit. Mus. Cat. a.O. Nr. 1311 f.

90 Fiir Tierstatuetten vgl. etwa die zahlreichen Stiere vom Kabi-
rion, z. B. Comstock—Vermeule a.O. (oben Anm. 33) Nr. 57 f.,
oder den bronzenen Fisch vom Amyklaion, Delt 25, 1970, I 116
Nr. 1 Taf. 37. In der Kaiserzeit kommt die Beschriftung nur noch
bei Geriten hiufiger vor: ASAtene 45/46, 1967/68, 437 (dem
Asklepios geweihtes Marmorbecken); Syria 28, 1951, 101 ff.
(bronzenes Votivschiff).

91 Beispiele fiir Inschriften auf Figuren sammelt M, Jacob-Felsch,
Die Entwicklung griechischer Statuenbasen und die Aufstellung
der Statuen (1969) 21 f. Anm. 75. Sie differenziert freilich weder
nach der Form der Denkmailer noch nach dem Inhalt der In-
schriften. Nr. 19 der Liste ist zu streichen (iibrigens nicht die
einzige erfundene Inschrift in diesem Buch).

92 Davon zu trennen ist die um einer wirklichkeitsnahenWirkung
willen bewuBt gewihlte Aufstellung auf dem Boden, die bei
lebensgrofen Statuen in Girten und Heiligtiimern beliebt war:
OJh 6, 1903, 233.

93 Beispiele fiir Namen- oder Weihinschriften auf Statuen bzw.
Statuetten aus Etrurien: weibliche Gewandstatuen, A. Andrén,
AntP1 VII (1967) 34 ff. Nr. 9.11; Bronzestatue des sog. Arringa-
tore, T. Dohrn, Der Arringatore (1968); bronzene Votivtaube,
Helbig4 III Nr. 2669; aus Agypten: spithellenistische (2) Basalt-
statuette, M. Rostovtzeff, Gesellschafts- und Wirtschaftsgeschichte
der hellenistischen Welt IT (1955) Taf, 100,3; Bronzestatuette des
Harpokrates (?) mit Weihinschrift auf dem Schenkel, L. J. Bli-
quez, AJA 76, 1972, 189 ff. Taf. 43 ; aus Zypern: Kalksteinstatuette
New York, Metr. Mus., Cesnola Coll. Atlas III § Taf. 146,3 =
J.L. Myres, Handbook of the Cesnola Coll. (1914) 321 f. Nr.
1913,

94 Fragmente bronzener Siegerstatuen mit Weihinschriften der
Kaiserzeit: Olympia V Nr. 234 f.; vgl. dazu Vorbilder wie Paus.
V 27, 12, — Etwas grundsitzlich anderes st die gerade in der Kai-
serzeit hiufige Beschriftung der Statuen mit Kiinstlerinschriften,
da sic nicht dem ganzen Denkmal, sondern der Skulptur gilt:
Beispiele bei E. Loewy, Inschriften griechischer Bildhauer S. VII;
vgl. auch Cic. Verr. IV 93.

95 Olympia III 270 ff.; V Nr. 610. A. Mallwitz, Olympia und
seine Bauten (1972) 151 ff.

% FdD V, C. Rolley, Les Statuettes de Bronze (1969) 176.

7 Die Aufstellung auf dem Beckenrand konnte durch Kessel-
randfiguren inspiriert sein — zahlreiche frithe Stierfiguren aus
Olympia waren urspriinglich Teile von bronzenen Gefd3en,
und die Weihinschrift des Nymphiums ist sicher absichtlich so
abgefal3t, da sie ebensogut auf ein einfaches Wasserbecken zu-
trife.

98 Vgl. die Weihinschrift auf einem archaischen Lowen aus
Didyma, London, Brit, Mus, B 281, die ausdriicklich mehrere
aydipote nennt: K. Tuchelt, Die archaischen Skulpturen von
Didyma, IstForsch 27 (1970) Kat. K 66; S. 212 mit Anm. 1oT1.
Fragmente eines zweiten Lowen sind vorhanden, das Aussehen
des ganzen Weihgeschenks kann jedoch nicht rekonstruiert
werden. Die Weihinschrift des frithklassischen Weihgeschenks
des Phormis in Olympia stand nach Paus. V 27,2 auf der Flanke
eines Pferdes,



Weihgeschenk an die Anatheme der fritheren Zeit an-
zukniipfen.

In diesem Rahmen ist dic Anbringung der Inschrift in
erster Linie als Archaismus zu verstehen; dariiber hinaus
mag sie noch andere Bedeutungen, ctwa den Hinweis auf
ein Opfertier, implizieren. Vielleicht ist auch der durch
dic monumentale Form der Beschriftung noch betonte
Gegensatz zwischen dem ,toten’ Denkmal und der Fik-
tion der Lebendigkeit des Dargestellten bewuBt mit
hereingenommen; dieser Gegensatz crscheint als Pointe
zahlreicher Epigramme®°.

Bei unserer Birenstatuette hingegen haben wir es mit
einem bescheidenen Weihgeschenk zu tun. Wir diirfen
keine raffinierte gedankliche Konstruktion erwarten
und wiirden deshalb Vergleichbares cher bei einfachen
Werken der ,Volkskunst’ suchen. Dort fehlen jedoch
genaue Parallelen. So wird man unseren Biren anhand
formaler Kriterien kaum auf einen bestimmten Aspekt
festlegen konnen, zumal wir geschen haben, daB seine
Ausfithrung eine eindeutige Aussage dariiber, wie die
Statuette zu betrachten sei, gar nicht zulift. Eine isolierte
Aufstellung ist zwar wahrscheinlicher, aber die Unregel-
miBigkeiten der Skulptur lieBen auch eine Erginzung
als Teil ciner Gruppe nicht undenkbar erscheinen; das
Beispiel des Stiers der Regilla zeigt, wenngleich unter
vollig anderen Voraussetzungen, daB auch in cinem
solchen Fall eine scitliche Beschriftung méglich wire.
Und selbst wenn wir cine Deutung als Ersatz fiir cin
Opfertier annihmen, kénnte dies das Opfer cines Baren-
jigers gewesen sein oder ein fiir den Gott aus irgcnd
cinem Grunde spezifisches Opfertier, bei dem die
Weihung dann nichts mehr mit der Jagd zu tun haben
miiBte; selbstverstindlich kénnte auch beides gemeinsam
zutreffen. Umgckehrt wiirde cine Festlegung als Attribut
des Zeus Kynegetes nichts dariiber aussagen, wie der Bir
dazu geworden ist. Es kénnte cine eigene religidse Tra-
dition dahinterstchen, der Bir konnte aber auch, wie bei
der von cinem ursarius geweihten Silvanusstatuette 190, nur
fiir cinen Barenjiger zum Attribut des Jagdgottes gewor-
den sein, um dessen Macht iiber das Jagdwild anschaulich
zu machen. Diese letzte Deutung hat im ganzen geschen
die groBte Wahrscheinlichkeit; sic lieBe wohl auch eine
lockere Verbindung zur Jagd zu, wie sie diec Weihung

durch eine Frau nahelegt. Die Losung lige damit in ei-
ner Synthese zwischen verschiedenen Méglichkeiten —
Géotterattribut und Jagdtier —, dic in unserer Analyse
ohnehin schirfer geschieden wurden, als die Wirklich-
keit des religidsen Brauchtums es zuliBt. Eine genauere
Bestimmung ist kaum moglich. Unsere Statuette hatte
im Rahmen cines bestimmten Heiligtums einen festen
Platz. Ohne dessen Kenntnis sind jedoch weder diec Um-
stinde der Weihung noch die Art der Bezichung der
Darstellung zum Weihenden oder zur Gottheit prizise
zu erschlieBen.

Es bleibt uns nur festzustellen, daB3 die Statuette in kein
gegebenes Schema paBt. Von welcher Seite aus man sie
auch betrachten mag — ob vom Inhalt der Weihinschrift
her oder unter rein formalen Aspekten, ob in Einzel-
heiten oder als Ganzes —, immer steht sie einzigartig da
und liBt Fragen offen. Thre positive Bedeutung liegt
freilich nicht in der bloBen Feststellung ihrer Einmalig-
keit, die sic jederzeit durch neue Funde verlieren kann,
sondern darin, daB sie dazu AnlaB8 bot, uns Gedanken
tiber die Grenzen der Interpretationsmoglichkeit zu
machen. Es diirfte dabei deutlich geworden sein, daB die
literarische Uberlieferung nicht nur der Erginzung durch
die Monumente bedarf, sondern daB3 auch die Monumen-
te ihrerseits je nach ihrer Umgebung verschieden be-
trachtet werden miissen: wihrend groe Denkmiler
hiufig auf einer Reflexionsebene stehen, die derjenigen
der Litcratur verwandt ist, ahmen die Werke der ,Volks-
kunst’ nicht verlorene ,Grofle Kunst’ nach, sondern folgen
eigenen Gesetzen. Dabei sind hiufig ein und dieselben
Phinomene auf verschiedenen Ebenen verschieden deut-
bar. Unsere Statuette nun gehért in einen Bereich, der in
der literarischen chrlicfcrung kaum Beachtung findet,
allenfalls aus gelegentlichen mehr zufilligen Notizen zu
erschlieBen ist. Gerade hier aber kann auch ein noch so
unscheinbares  Denkmal eine  Bereicherung unserer
Kenntnis darstellen, die es auf den ersten Blick kaum
vermuten l4Bt.

99 Z. B. Kallimachos ¢p. 56 vom Hahn, der den eigenen Sieg nur
vom Horensagen kennt,
100 oben Anm. 12.

69






	Eine spätantike Bärenstatue

