
Zeitschrift: Jahrbuch des Bernischen Historischen Museums

Herausgeber: Bernisches Historisches Museum

Band: 53-54 (1973-1974)

Artikel: Eine spätantike Bärenstatue

Autor: Spannagel, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1043503

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1043503
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EINE SPÄTANTIKE BÄRENSTATUETTE

MARTIN SPANNAGEL

Die Stadt Bern wurde, so berichten die Quellen, nach
einem Bären benannt, welcher als erstes Wild im Gebiet
der von Herzog Berchtold V. von Zähringen gerade
gegründeten Stadt gefangen wurde1. Entsprechendes
wird von Hadrian erzählt: als er auf einer Jagd in Mysien
eine Bärin getötet hatte, gründete er zur Erinnerung an
diese Jagd die Stadt Hadrianotherai2. Neben dieser wohl
zufälligen Parallele steht der Berner Bär möglicherweise
auch in einer unmittelbar auf die Antike zurückgehenden
lokalen Tradition: schon lange vor der Gründung der
Stadt wurde im Gebiet von Bern eine Bärengöttin
verehrt. Dies zeigt ein Fund von römischen
Bronzestatuetten, der 1832 im benachbarten Muri gemacht
wurde. Zu ihm zählt die Figur einer Bärin. Sie stand
offenbar einst zusammen mit der Statuette einer thronenden

Göttin, einem Baum und einem kleinen altarähnlichen

Pfeiler mit einem Friichtckorb auf einer breiten
Basis, deren Inschrift besagt, daß die Gruppe von Licinia
Sabinilla der Dea Artio geweiht worden ist. Die
etymologische Verwandtschaft des Namens der Artio mit dem
keltischen Wort für Bär, artos, zeigt, daß die Verbindung
nicht zufälliger Art ist, sondern zum Wesen dieser Gottheit

gehört, die der Darstellung nach wohl eine
Fruchtbarkeitsgöttin gewesen ist3.
So läßt sich der Berner Bär auf zweierlei Weise mit der
Antike verknüpfen, und es ist ein glücklicher Zufall,
daß gerade die Aspekte, unter denen der Bär bei diesen

Beispielen betrachtet wurde - Jagd und Religion -,
zusammen bei der Statuette eines Bären wiederkehren,
die vor einigen Jahren vom Bernischen Historischen
Museum erworben werden konnte: die griechische
Inschrift bezeichnet das Bildwerk als Weihung an Zeus

Kynegetes, d. h. den Jäger4.
Die Statuette, etwas über 50 cm lang, besteht aus

hellgrauem, dunkel geflecktem Marmor von geringer
Qualität (Abb. 1/2). Einige Risse durchziehen den Stein,
und auf dem Rücken vor dem Ansatz der Hinterbeine
finden sich mehrere bis zu 1 cm tiefe Löcher, in denen

quarzartige Kristalle sichtbar werden. Das Tier ist nicht
vollständig erhalten. Alle vier Beine sind weggebrochen
und zusammen mit der Standplatte verloren5.
Dargestellt ist ein männlicher Bär, offenbar ruhig
stehend; die Ansätze der Beine lassen auf keine stärkere

Bewegung schließen6, und die Rechtswendung des

Kopfes ist nur bei genauer Betrachtung zu bemerken.
Im Gegensatz zu sonstigen Darstellungen, die den Bären
im Sprung, hockend oder aufgerichtet zeigen7, wirkt die

ganze Figur etwas plump und unbeweglich, ein
Eindruck, den die Ausführung der Skulptur noch verstärkt.
Der Rumpf ist oben durch den nahezu geraden Rückenkontur,

unten durch eine große Bogenlinic begrenzt,
die in gleichmäßigem Schwung vom Hals bis zum Ansatz

der Hinterbeine durchläuft und im vorderen Drittel
zwischen Vorder- und Hinterbeinen ihren tiefsten Punkt
erreicht. Der charakteristische Buckel tritt nur als eine

quer über den Körper gelegte Verbindung der Vorderbeine

in Erscheinung. Die Beine aber sitzen weit außen;

Die Anregung zur folgenden Publikation gab Herr Prof. Hans
Jucker. Ihm und allen anderen, die mir bei der langwierigen
Arbeit geholfen haben - Fräulein Dr. Christin Osterwalder, die den
Bären in der Zwischenzeit gehütet hat, Prof. Christian Habicht,
der mir sein Arbeitsmaterial für einen Abklatsch der Inschrift zur
Verfügung stellte, Dr. Helmut Prückner und Prof. Tonio Hölscher,
die das Manuskript gelesen und an vielen Stellen verbessert
haben - möchte ich herzlich danken. - Die Zitierweise folgt den
Richtlinien des Deutschen Archäologischen Instituts im
Archäologischen Anzeiger 1973, 773 ff.

1 Die Berner-Chronik des Conrad Justinger, hrsg. von G. Stnder

(1871), 8 § 9; danach die anonyme Stadtchronik Studer a.O.
316. - Keltischen Ursprung des Ortsnamens vermutet dagegen
Kenne, RE Suppl. III 203 s. v. Berna.
2 Scriptt. Hist. Aug., vita Hadr. 20, 13; vgl. Cassius Dio LXIX
10,2.
3 F. Staehelin, Die Schweiz in römischer Zeit3 (1948) 512 f. Abb.
138. Eine befriedigende Zusammensetzung der Gruppe ist noch
nicht gelungen. Die jetzige Lösung, die die thronende Göttin
sinnwidrig in Seitenansicht zeigt, um so ein in sich geschlossenes
szenisches Bild zu schaffen, ist wohl falsch. - Zum keltischen art,
das im Mittelirischen erhalten ist, vgl. H. Frisk, Griechisches

etymologisches Wörterbuch I s. v. apx-roç.
4 Inv. Nr. 56074. Länge 52,4; Höhe 20 cm. - Schweizerische
Kunst- und Antiquitätenmesse 1969, Führer S. 70, Galerie Heidi
Vollmoeller, Zürich. JbBHM 49/50, 1969/70, 479 f. Abb. 9.
5 Dem Fehlen der Versinterung nach zu schließen, die der Oberfläche

sonst eine lehmige Farbe gibt, sind die Brüche neu. Be-
stoßungen finden sich u. a. am linken Ohr.
6 Eine leichte Schrittstellung ist erkennbar: Links stand das

Vorderbein senkrecht, das Hinterbein zurück, rechts das Vorderbein

zurück, das hintere nach vorn.
7 Darstellungen des ruhig auf allen Vieren stehenden Bären sind
in der antiken Kunst selten: Marmorfries des 5./Ö. Jhs. aus

Konstantinopel, Mendel II Nr. 239; I. Velkov, BIBulg 1, 1921/22, 25
Abb. 10. Zirkusbären auf spätantiken attischen Bildlampen,
The Athenian Agora VII Nr. 890 ff. (®ößo<; ist hier sicher kein
Name für einen Dämon, sondern für einen realen Bären, der in
der Arena auftrat; vgl. den Panther Nr. 989. Zu weiteren Bären
mit Namen J.M.C. Toynbee, Animals in Roman Life and Art
(1973) 96 f.).

57



Abb. i. Bär. Wohl Kleinasien, spätantik

Abb. 2. Vorderansicht

es erscheint kaum glaubhaft, daß sie den Körper von
unten her stützen könnten. Andere Darstellungen lassen

dagegen den Rumpf zu den Vorderbeinen hin breiter
werden, ihn gleichsam in diese einmünden, um so den

Eindruck der Kraft der Pranken zu unterstreichen. Der
Kopf erscheint durch den dicken Hals in seiner Beweglichkeit

eingeschränkt. Zudem müßte der ganze Schädel

etwas kleiner sein, ebenso die Augen, und das Maul
7 O 7

müßte spitzer zulaufen. Die Proportionen erwecken den

Eindruck, es sei ein junges Tier dargestellt8. Es ist aber

fraglich, ob dies beabsichtigt ist. Bei so schlichten
Darstellungen werden häufig die Größenverhältnisse
vernachlässigt, ohne daß dies eine besondere Bedeutung
hätte9.
Die Ausführung im Einzelnen ist flüchtig; lediglich der

Darstellung des Kopfes wurde größere Sorgfalt zuge-

8 Diesen Eindruck bestätigte mir freundlicherweise Dr. P. Röbett,

Zoologisches Institut der Universität Heidelberg. Er betonte aber,
daß man wegen der starken Stilisierung nichts Sicheres sagen
könne, zumal die Extremitäten des Tiers, die das Alter am ehesten
erkennen ließen, fehlen.
9 Selbst die Relationen der ganzen Figuren zueinander stimmen oft
nicht, vgl. etwa den kaum hundegroßen Bären auf der Grabstele
eines Bestiarius aus Amaseia, F. Cumont in Festschrift O. Hirschfeld

(1903) 275 L. Robert, Les Gladiateurs dans l'Orient Grec
(1940) 130 Nr. 77.

58



Abb. 3. Die Inschrift

wendet. Das Fell ist summarisch wiedergegeben. Kurze
Hiebe mit dem Spitzeisen haben eher eine einheitlich
aufgerauhte Fläche ergeben, als daß sie die Richtung des

Haarwuchses bezeichneten. So wirkt das Fell weich und

zugleich dicht anliegend. Nur am Unterkiefer und an der
Unterseite des Halses ist es stärker aufgelockert: man
gewinnt den Eindruck, als sei hier die Haut weniger
straff gespannt und könne sich leichter in Falten legen.
Zwischen Maul und Augen ist die Oberfläche geglättet;
hier glaubt man den harten Knochen durch die Haut zu

spüren. Einzelheiten wurden sparsam, aber nicht ohne
Rücksicht auf ihre Wirkung angegeben. Im leicht geöffneten

Maul wird eine Reihe von Zähnen, durch schwache

Rillen getrennt, sichtbar. Uber den Augen deuten

einige Kerben Falten an. Auf den stark gewölbten
Augäpfeln, die hinter weichen, etwas wulstigen Lidern liegen,
ist die Iris durch eine Bogenlinie gekennzeichnet10.
Deutlich differenziert sind auch die Nüstern11.
Inwieweit die Ausführung der Skulptur bereits durch

Gegebenheiten des vorgesehenen Standortes bestimmt
wurde, ist schwer zu sagen. Einige Unregelmäßigkeiten
und Asymmetrien sprechen gegen ihre allseitig freie

Aufstellung, ohne jedoch einen eindeutigen Hinweis auf
das Aussehen des Ganzen zu geben. So ist, neben der
schwer zugänglichen und bei niedriger Aufstellung kaum

M A Y IM H re Th BAC |

AA A 0 k I AN ujKJ 0 C ANçôH A h
Abb. 4. Umzeichnung der Inschrift

sichtbaren mittleren Partie des Bauches, auch die bei
freier Aufstellung von hinten gut sichtbare Innenseite des

rechten Hinterbeins nur summarisch gearbeitet.
Zusammen mit der Blickrichtung des Tieres könnte diese

Vernachlässigung der Hinterseite auf eine Bevorzugung
der Vorderansicht deuten. Daß indes auch die linke Seite
des Bären gut sichtbar gewesen sein muß, zeigt die Lage
der Weihinschrift. Diese läuft in zwei langen und einer
kürzeren Zeile über die linke Seite des Rückens nach

hinten; am besten ist sie von einem etwas erhöhten

10 Im rechten Auge fast zu einem Kreis geschlossen, im linken
ein großer offener Bogen.
11 Das linke Nasenloch ist etwa doppelt so tief wie das rechte und
zudem anders geformt: es ist kreisrund, während das rechte in
eine schräg geführte Spalte ausläuft. Die Rille zwischen den
Nasenlöchern ist unten nach rechts ausgezogen.

59



Blickpunkt aus zu erfassen. Hierzu passen einige
Asymmetrien der Körperdarstellung, die bei der ruhigen
Haltung des Bären auffallen. Die rechten Beine sind,
soweit erhalten, erheblich dünner als die linken, zudem
setzen sie höher an und stehen, von oben gesehen, weiter
vom Körper ab. Der gerade nach hinten abstehende

Schwanzstummel sitzt nicht in der Mitte, sondern deutlich

nach rechts verschoben. Diese Besonderheiten sind
kaum nur auf die geringe Qualität der Statuette
zurückzuführen; die beste Erklärung für sie wäre vielmehr, daß

der Bär Teil einer Gruppe war. Wegen der
Unregelmäßigkeiten wäre eine derartige Gruppe jedoch nur in
enger Verbindung der Einzelfiguren möglich, etwa in
der Art der von einem ursarius, einem Legionsbärenjäger,
geweihten Silvanusstatuette aus Birten am Niederrhein,
wo neben der Figur des Gottes ein früchtenaschender
Bär steht12; gerade hierzu paßte aber die seitliche
Anbringung der Weihinschrift schlecht. Die Frage der

ursprünglichen Aufstellung ist also nicht sicher zu
beantworten.

Die Inschrift (Abb. 3 /4) wirkt nachlässig ; der rauhe Grund
läßt beim Fehlen der einst wohl vorhandenen Farbe einige

Hasten nur schwer erkennen. Die Buchstaben variieren

vielfach in Größe und Form13, zum Teil sind sie von
der Kursivschrift beeinflußt. E, 2 und Q sind gerundet,
die rechten Schräghasten bei A, A und A teilweise oben

überlängt, die Mittelhaste des N setzt meist unterhalb der

Spitze der linken Haste an.
Die Weihung ist in einer knappen Formel abgefaßt14.
Sie lautet, nach der Lesung von W. Peek15, dem ein

Abguß zur Verfügung stand:

Au KuvvjyeT^ Bocai-

a 'ASoßt'Svwvoq ave-
hyjxsv.

Zu deutsch: Zeus, dem Jäger, hat Basia, Tochter des

Adobidnon, (dies) geweiht. Der Name des Gottes ist

zwar am Ende durch eine Auswaschung im Stein
beschädigt, aber doch eindeutig zu lesen16. Schwierigkeiten
bereitet dagegen die Lesung des Namens des Weihenden,
selbst wenn wir als Voraussetzung annehmen, daß die

Schreibung von A und A, möglicherweise auch die von
A und A nicht unterschieden ist. Es handelt sich sicher um
einen einfachen Namen mit Patronym; durch verschiedene

Unterteilung ergeben sich dabei mehrere Möglichkeiten,

von denen jedoch keine zu zwei anderweitig
belegten Namen führt. Die oben angeführte Lesung von
W. Peek hat einiges für sich: der Name Baata ist zwar,
soviel ich sehe, nur als Ortsname belegt17, aber wohl auch
für Personen denkbar, und 'ASoß/Svmv lautet an wie
'ASoßoyiwv, der Name der galatischen Mutter des

Mithridates von Pergamon18. Epigraphisch einfacher,
da die Verschreibung von A in A wegfiele19, ist BamXXa,
ein Name, der mit Verdoppelung des S mehrfach
vorkommt, und zwar vor allem im westlichen Kleinasien20.

Der Vatersname lautete dann 'OßtSvwv, wozu der
maiotische Volksstamm der 'OßiStaxYjvot zu vergleichen

wäre21. Auffällig ist, daß wir in jedem Fall einen
weiblichen Namen bekommen. Eine männliche Namensform,

BaofXXocç bzw. Baai'XXaoç22, erhalten wir nur,
wenn wir eine Verschreibung von S in 0 oder ein
Ausfallen des S nach dem ähnlichen 0 annehmen, wozu ein

zwingender Grund fehlt, da auch dann der Vatersname,
BfSvcov bzw. Bidvwv, nicht belegt wäre23.

12 Espérandieu, Recueil 9 Nr. 6583. Vgl. auch a. O. 8 Nr. 6072 uud
F. Hcttner, Die römischen Steindenkmäler des Provinzialmuseums
zu Trier (1893) Nr. 484.
13 Buchstabenhöhe 14-23 mm, Zeilenabstand 5-15 mm.
14 Die Formel ist in dieser Form in der Kaiserzeit nur vereinzelt
belegbar, z. B. AvP VIII 2,318.337; sonst ist die Stellung von
Gott und Dedikant meist umgekehrt, die häufigste Weihformel
lautet e«xf/v.
15 In einem Brief vom 28. 10. 1971 an Dr. Chr. Leon, Bern.
16 Es wäre allenfalls Platz fiir ein Iota, das aber nicht nötig ist
und wohl von Anfang an gefehlt hat.
17 Ptol. 6,8,8 als Variante zu Boey/a.
18 Strab. 13,4,3 (Die Endung des Namens ist nicht eindeutig
überliefert). Vgl. auch 'ASortiacroç, Stadt in Lykaonien:
Ptol. 5,6,16.
19 Die Verschreibung von A in A ist zwar allgemein sehr häufig -
vgl. die attischen Beispiele in den Listen bei W. Larfeld, Handbuch
der griechischen Epigraphik II (1902) 450 ff. -, sie befremdet
jedoch neben der andersartigen und viel selteneren Verschreibung
von A in A, die wir auf jeden Fall als Voraussetzung für eine
Lesung akzeptieren müssen.
20 KXauSia BdaaiAXoc: Didynra II, A. Rellin, Die Inschriften,
Nr. 50, 2 A 59; BdcroiAAa in Weihinschrift an Anaitis und Men
aus Maionien (Lydien), datiert 212 11. Chr.: OJh 23, 1926 Bcibl.
27 f. Nr. 4 SEG IV Nr. 650; OvAra'a Sepß(iAi'a) BaamAXa:
Forschungen in Ephesos III 155 ff. Nr. 72,8 f.; BaoaiXXa, Grabstein

aus Aquileia in Wien: IG XIV 2342. - Das Fehlen des

Namens bei L. Zgusta, Kleinasiatische Personennamen (1964),
deutet darauf hin, daß er ihn für griechisch hält; möglich
wäre jedoch auch ein Zusammenhang mit dem thrakischen
Stamm Bacro-, vgl. D. Detschew, Die thrakischen Sprachreste
(1957) 44-
21 Strab. 11,2,11. Namen mit O-Anlaut sind vor allem im semitischen

Sprachgebiet häufig; vgl. Beispiele bei W. Pape, Wörterbuch

der griechischen Eigennamen3 (1863), und L.Jalabert-
R. Mouterde, Inscriptions Grecques et Latines de la Syrie (1929 ff.)
22 BaaaiAdoo, Bocai'Aao und BaamA- als Beamtennamen auf
Münzen neronischer Zeit von Ankyra in der Abbaitis (Phrygien) :

L. Robert, Hellenica XI-XII (i960) 36; SNG Deutschland, Slg. v.
Aulock Nr. 3421. BaatXâç in Inschrift am Augustustempel von
Ankyra (Galatien): Dittenbergcr, OGIS Nr. 533,65. BacaiAop
NixopjSou: Toposinschrift aus dem Gymnasion von Priene:
F. Hillerp. Gaertringen, Inschriften von Priene (1906) Nr. 313,200.
BdcroLAAoç: Grabsteinaus Rom: IG XIV 1888. Weihinschrifteines
Mocxiavoç BaaaiAA?j[ou ]an ©soç "Tijiwrxop auf der Plinthe eines

marmornen Adlers aus Thyateira (Lydien), Brüssel, Musée du

Cinquentenaire : F. Cumont, Cat. des Sculpt, etlnscr. Ant.2 (1913)
Nr. 54. - Vgl. auch das römische Cognomen Basila, RE III 41.
23 Namen auf -Svcov kann ich keine, auf -dvcov nur wenige
finden: B.Hansen, Rückläufiges Wörterbuch der griechischen
Eigennamen (1957) 116 f. Nach L. Zgnsta, Die Personennamen
griechischer Städte der nördlichen Schwarzmeerküste (1955)
143 § 207 ist -än- vielleicht patronymisches Suffix. Die Vorsilbe
Bt- ist im Thrakischen häufig, vgl. Detschew a. O. 59.

60



Die Mehrzahl der vergleichbaren Eigennamen kommt
aus Klcinasien und paßt so zu der Angabe des

Kunsthändlers, die Statuette stamme von dort. Näheres über
Herkunft und Fundumstände ist freilich nicht bekannt;
doch legen auch weitere Anzeichen kleinasiatische
Herkunft nahe. So häufen sich die Belege für das Vorkommen

des Bären24, neben Thrakien und Syrien, die auch
in Frage kämen, gerade dort23, während er im eigentlichen

Griechenland selten war - das .Bärenland' Arkadien

wurde nicht zufällig zum Hirtenidyll der Dichter26.
Auch der graugefleckte Marmor, der jedoch nicht näher
untersucht wurde, kommt in Kleinasien vor.
Als Kriterien für die Datierung des Werkes können uns
stilistische Merkmale der Schrift und der Skulptur
dienen.

Die oben genannten Eigenarten der Schrift tauchen

zwar teilweise schon in vorchristlicher Zeit in
Steininschriften auf, doch finden sich überzeugende Parallelen
für die Austauschbarkeit von A und A und die dem H
angenäherte Form des N in größerer Zahl erst auf
christlichen Denkmälern27; die Form des N ist in
byzantinischer Zeit auch in der Monumentalschrift
allgemein üblich. So weist die Schrift, auch wenn sie eine

genauere Datierung nicht zuläßt, am ehesten in die Zeit
des Ubergangs von der Antike zur byzantinischen Epoche,

etwa ins 4.-6. Jahrhundert n. Chr.
Dieser Datierung widersprechen auch die stilistischen
Merkmale der Plastik nicht. Bei Bärendarstellungen der
frühen Kaiserzeit verzichtete man gewöhnlich nicht auf
eine detailliertere Wiedergabe des zottigen Fells. Erst
seit der späteren Kaiserzeit unterließ man bei provinziellen

Arbeiten eine plastische Wiedergabe der
Strähnen, suchte aber zunächst doch durch längere
Meißclhiebc die Länge der Haare anzudeuten28. Seit
dieser Zeit wird eine unserer Statuette entsprechende
Bearbeitung, die wir vorher, abgesehen von unfertigen

Skulpturen, nur zur Charakterisierung besonders
rauhen Materials finden29, auch in der sonstigen, vor
allem in der architektonischen Skulptur häufiger30. So

finden wir eine ähnliche Bearbeitung bei den Bärten
mancher spätantiker Porträts31. Auch Details wie die

24 Die antiken Quellen zum Bären behandelt am vollständigsten
O. Keller, Thiere des classischen Alterthums in culturgeschichtli-
cher Beziehung (1887) 93 ff. Zur Jagd im klassischen Griechenland

bzw. bei den Römern vgl. A. Schnapp, Les Représentations
de la Chasse en Grèce dans les Textes et la Céramique de 700 à

300, ungedr. Thèse Paris 1973 ; J. Aymard, Essai sur les Chasses

Romaines des Origines à la Fin du Siècle des Antonius (1951). -
Es könnte ein gewöhnlicher Braunbär gemeint sein oder der
hellere sog. Syrische Bär, der außer in Syrien auch in Kleinasien
und Thrakien vorkam, vgl. Keller a. O. 114.
25 Fast alle Darstellungen des Bären in der älteren griechischen
Kunst stammen aus Kleinasien und Phönizien; sie finden sich in
Jagddarstellungen auf lykischen bzw. sidonischen Sarkophagen

und Grabbauten (Lit. bei I. Maull, ÖJh 42, 1955, 63 f.) und, meist
als Einzeltiere, auf .griechisch-persischen' Gemmen (Liste bei
J. Boardman, Greek Gems and Finger Rings (1970), Index zum
Kat. S. 431 ff. auf S. 443 s.v. bear, ergänze Nr. 135.140.228).
Aus dem Kubangebiet kommt ein skythischer Silberspiegel:
K. Schefold, Die Griechen und ihre Nachbarn (1967) Taf. 338.
Die Darstellung eines bärenähnlichen Ungeheuers auf einem
kretischen Bronzeschild (E. Kunze, Kretische Bronzereliefs (1931)
204 f.) kann von fremden Vorbildern abhängig sein. Aus dem
eigentlichen Griechenland kommen aus klassischer Zeit nur die

Darstellungen auf einer attisch rotfigurigen Scherbe (K. Schauenburg,

Jagddarstellungen in der griechischen Vasenmalerei (1969)
Anm. 23) und auf Münzen von Mantineia (Imhoof-Blumer-O.
Keller, Tier- und Pflanzenbilder auf Münzen und Gemmen des

klassischen Altertums (1889) Taf. II, 3). In der römischen Kunst
finden sich Bären in zur Spätantike hin zunehmender Zahl in allen
Kunstgattungen. Die Darstellungen können freilich nur bedingt
für das Vorkommen des Bären herangezogen werden. Die meisten

sind als Reflex der Zirkusspiele zu verstehen ; hinzu kommen
die Darstellungen zahmer Tiere, etwa zusammen mit Orpheus,
und rein dekorative Darstellungen, die wenige festgeprägte
Typen wiederholen. — Von der Verbreitung des Bären im Orient
zeugen zahlreiche Darstellungen: E. Douglas Van Buren, The
Fauna of Ancient Mesopotamia as Represented in Art. AnOr 18

(1939) 20 ff. ; L. Keiiuer, Altägyptische, griechisch-römische und
byzantinisch-koptische Darstellungen des syrischen Bären, AfO
17, 1954-56, 336 ff. (u.a. zu bronzenen Salbflaschen); H. Polratz,
Bär und Hase in der Bildkunst des alten Luristan, AfO 17, 1954-
56, 121 ff; K. Otto-Dom, Anatolia 6, 1961-62, 22ff, bes. 60
Anm. in f. (Beispiele aus der armenischen, islamischen und
zentralasiatischen Kunst).
26 Zur Auffassung der Arkader als Bärensöhne W. Burkert, Homo
Nccans (1972) 101.105; zur sprachwissenschaftlich zweifelhaften
Ableitung des Wortes 'Apxdç von apxToç H. Frisk a. O. (oben
Anm. 3) s.v. apxroç; zum Hirtenland Arkadien zuletzt E.A.
Schmidt, Arkadien: Abendland und Antike, AuA 21, 1975, 36 ff.
27 Gleiches Aussehen von A und A in christlichen Inschriften:
MAMA III Nr. 15.100.101. Form des N : Corinth VIII 3 Nr. 536.
544.556.582.583.586.644, aber auch schon in einer 99 n. Chr.
datierten Inschrift: F.K. Dörner, Inschriften und Denkmäler aus

Bithynien, IstForsch 14 (1941) Nr. 34.
28 So etwa bei Bärendarstellungen aus Neumagen in Trier,
W. v.Massow, Die Grabmäler von Neumagen (1932) Nr. 238.
283, oder aus Intercisa in Budapest, S. Ferri, Arte Romana sul
Danubio (1933) 208 Abb. 252.
29 Z. B. der Baumrinde bei Statuenstiitzcn besonders der
hellenistischen Zeit : F. Muthinann, Statuenstützen und dekoratives
Beiwerk an griechischen und römischen Bildwerken, Abh
Heidelberg 1950, 3 (1951) 23 ff
30 Vgl. etwa die Waffenrcliefs vom Stadttor von Antiocheia in
Pisidien, 1. Viert. 3. Jh. (ArtB 9, 1926-27, 45 ff.) oder zahlreiche
einfache Sarkophage in Kleinasien. Für die große Skulptur s. den
Mantel der spätantiken Gewandstatue, Corinth IX (1931) Nr. 326,
für Tierdarstellungen den Löwen auf dem Deckel einer Aschenkiste

aus Kalkstein, H. Swoboda-J. Keil-F. Knell, Denkmäler aus

Lykaonien, Pamphylien und Isaurien (1935) S. 20, a Abb. 17, oder
den Bären einer Tierkampfdarstellung im Theater von Myra,
J. Borchhardt u. a., Myra, IstForsch 30 (1975) 59 Taf. 24 A. In den
Publikationen werden derartige Denkmäler häufig als unfertig
bezeichnet, aber selbst offenkundige Unfertigkeit war kein
Hinderungsgrund, eine Statue aufzustellen, wie etwa den Kentauren

im Theater von Korinth, H. S. Robinson, AJA 73, 1969, 193 ft.
Taf. 53.
31 Z. B. J. Inan-E. Rosenbaum, Roman and Early Byzantine
Portrait Sculpture in Asia Minor (1966) Nr. 234 (um 230/40).
274 (tetrarchisch). 282 (frühes 4. Jh.).

6l



Irisumrandung oder die Einkerbung der Brauen haben
dort Entsprechungen32.
Unmittelbare thematische Parallelen zu dem Denkmal
sind nicht bekannt33. So können wir seine ursprüngliche
Umgebung und Aufgabe nur aus der Darstellung selbst in
Verbindung mit dem Namen des Gottes erschließen.
Zunächst scheint alles ganz einfach. Ein Bär wird einem

Jägergott geweiht - man denkt sofort an ein Wcihge-
schenk zum Dank für eine glückliche Jagd. Dabei ergibt
sich aber die Schwierigkeit, daß die Statuette wahrscheinlich

von einer Frau geweiht wurde, die man sich kaum
als Jägerin vorstellen möchte. Darum wird man den

Zusammenhang zwischen Anlaß der Weihung und Jagd
nicht allzu eng sehen dürfen. Der Bär könnte auch eine

selbständige, aus dem ursprünglichen Zusammenhang
der Jagd herausgelöste Bedeutung haben.

Der Beiname des Zeus gibt keinen eindeutigen Beweis.
Die Geschichte des Wortes xuv7)y£TY]<; (,Hundeführer')
und der damit zusammenhängenden Begriffe wurde von
P. Chantraine untersucht34. Kuvr)y£T7]<; ist schon für
die mykenische Zeit belegt, trat jedoch in der Kaiserzeit

hinter den kürzeren Andruck xuvyjyoç zurück.
Ganz so selten allerdings, wie Chantraine es darstellt,
ist das Wort auch in der Kaiserzeit nicht. Zumindest
dort, wo die Jagd als unzeitgemäß gewordenes Ideal
beschworen wird, wie etwa bei Dion von Prusa35

oder dessen spätantikem Nachahmer Synesios36, ist

vom xuvyyêTTjç die Rede, während die xuvrjyot der
Inschriften meist mit dem Amphitheater in Zusammenhang

stehen37. Vielleicht hatte das Wort in unserem
Fall einen etwas altertümlichen Klang. Auf das Alter des

Kultes können wir aber daraus keinen Schluß ziehen.
Als Kultname ist xuvyyfiTyç bisher nur in klassischer Zeit
und nur in Attika belegt. Eine von einem Asklepios-
priester im 4. Jahrhundert v. Chr. gestiftete, im Piräus

gefundene Inschrift38 gibt Anweisungen für Voropfer
an mehrere Götter: außer Apollon, Hermes und
verschiedenen Heilgöttern sollen dabei auch den Hunden'
und Jägern' je drei Opfcrkuchcn dargebracht werden.
Ein entsprechender Kult erscheint in einem bei Athenaios
überlieferten Fragment aus dem 391 v. Chr. aufgeführten

,Phaon' des Komikers Piaton39. Dort ist ebenfalls von
einem Opfer, und zwar durch Frauen, an die ,Hunde' und

Jäger' die Rede. Wie man sich diese Jägerdämonen und
ihre Begleiter dachte und welche Funktion sie im
Volksglauben erfüllten, geht aus den Quellen nicht hervor.
Immerhin wird deutlich, daß sie nicht nur von Jägern
verehrt wurden und auch in keiner ausschließlichen
Beziehung zur Jagd standen. Ebensowenig ist ein

Zusammenhang mit der Jagd bei dem Herakles KuvaytSxc
bzw. Kouvayt'Saç zweier Weihungen aus Makedonien
erkennbar, eines Votivreliefs mit der Darstellung des

ausruhenden Herakles und eines von einem Priester
geweihten Altars40.

Für Artemis, an die wir bei der Jagd zunächst denken,
sind verwandte Beinamen, Kuvayoç bzw. Kuv-rçyÉTiç

nur literarisch bezeugt41, woraus man nicht unbedingt
auf einen Kultnamen schließen darf. Selbst wenn dies
aber Kultnamen sein sollten, würden sie den Wirkungsbereich

der so bezeichneten Gottheit nicht auf diesen

einen Aspekt festlegen. Artemis ist uns zwar aus Dich-

32 Zur einfachen Umrandung der Iris ohne Darstellung der
Glanzlichter, die freilich als Einzelmerkmal weder auf spätantike
noch auf provinzielle Beispiele zu beschränken ist, vgl. den
Löwenkopf eines Wasserspeiers aus Apollonia (Albanien),
F. Willemsen, Die Löwenkopf-Wasserspeier vom Dach des

Zeustempels, OlForsch 4 (1959) 120.128 Taf. 121. - Die Einkerbung
der Brauen findet ihre genauesten Parallelen erst bei Porträts des

5.-6. Jhs. : Inan-Rosenbaum a.O. Nr. 243.198.
33 Bei den wenigen Bärenskulpturen, die außer der unsrigen aus
der Antike bekannt sind, wissen wir nicht, ob und wem sie
geweiht waren: Marmorstatuette eines hockenden Bären, Athen,
Akropolis: L. v. Sybel, Katalog der Sculpturcn zu Athen (1881)
436 Nr. 7045; P.Le Bas-S. Reinach, Voyage Archéologique en
Grèce et Asie Mineure (1888) Monuments figurés Taf. 62,1.
Ähnliche Statuette in Istanbul: Mendel II Nr. 490. Bronzestatue
in Aachen:E.G. Grimme, Der Aachener Domschatz Aachener
Kunstbll. 42, 1972, Kat. Nr. 1. Martial III 19 handelt von einem
Jungen, der beim Spielen ahnungslos in den Rachen einer bronzenen

Bärenstatue greift und von einer darin verborgenen
Schlange gebissen wird. In der Kleinplastik gibt es außer Terrakotta-,

Bronze-, Bernstein- und Gagatstatuetten eine Anzahl
bronzener Gefäße in Form hockender Bären, die man mit dem
als Heilmittel gegen alle möglichen Leiden (Wellmann, RE II 2760)
verwendeten Bärenfett in Verbindung gebracht hat: M.C0111-
stock-C. Vermeide, Greek Etruscan and Roman Bronzes in the
Museum of Fine Arts Boston (1971) Nr. 486.
34 P. Chantraine, Etudes sur le Vocabulaire Grec (1956) 83 ff.
35 Or. VII (Eußoixop) § 4.70.71.129.
36 Ep. 148 § 287 b/c (Epistolographi graeci cd. Hercher 753).
At'cov ij Ttepi xfjç y.xr' atlxdv Siaycoyf/ç § 2,2.
37 L. Robert, Les Gladiateurs dans l'Orient Grec (1940) 321 ff
38 F. Sokolowski, Lois Sacrées des Cités Grecques (1969) Nr. 21,
9 f. xuaiv TtOTTava xpt'a- xuvzjyéxaiç troTrava xp((a).
39 Athen. X 442 a Platon fr. 174,16 Kock. Überlieferter Text:
7xépy-ï]ç xsxdpxyç XUOT xe xai xuvrçyéxat,;. Moderne Kommentatoren

sehen in der Stelle unter Hinweis auf Hcsych xéveç-
dvaiSeiç obszönen Sinn, vgl. J. M. Edmonds, The Fragments of
Attic Comedy I (1957) 544 f. - Von Reinigungsriten für Hunde
und Jäger nach der Jagd berichtet Arrian Cyn. 33.
40 G.I. Kazarow, BCH 47, 1923, 291 f. Die Deutung des Wortes
als Jäger ist unsicher. Die Endung -t'Saç ist gewöhnlich
patronymisch, was freilich wieder auf x(o)uvayôç führt. - Kaum
etwas mit der Jagd zu tun hat der Beiname KuvdS?)ç, unter dem
in Athen Poseidon (Wiist, RE XXII 500: «wohl vom Jäger Poseidon

zu verstehen»), in Makedonien Herakles (Inschrift eines

Freigelassenen: Gruppe, RE Suppl. III 955) verehrt wurde; nach
Hesych bedeutet xuvdSvjç auch .unfrei'. Zum angeblich in Priene
verehrten Dionysos Kuvrçyéç (Daremberg-Saglio V 681 Anm. 22)
s. F. Hiller v. Gaertringen, Inschriften von Priene Nr. 313,268;
334-
41 xuvocyéç: Soph. El. 563 (von Artemis in Aulis). Kuvïjyéxtç:
Orph. h. 36,5; Cornutus, theol. Graeca 34; Nicetas, de deorum
cognominibus 8. - Sicher übertragen gemeint sind ausführlichere
Attribute anderer Götter wie "Epcoç o KibrpiSoç xovayoç (Timoth.
fr. 2 Kock), Mofpa xeSvcüv xai xaxcöv xuv7)yéxt (trag. anon.
fr. 504 Nauck) oder Bdxytoç xuvayéxa; (Eur.bacch. 1189).

62



tung und Kunst als Jägerin geläufig, aber in der kultischen

Verehrung tritt diese Eigenschaft in auffälliger
Weise zurück42. Das schließt nicht aus, daß sie jederzeit
in der für sie typischen Erscheinung als Jägerin dargestellt

und gedacht wurde, aber ihr Einfluß reichte weit
über die Jagd hinaus. Die Tatsache, daß sie auch dann,

wenn sie unter einem anderen Aspekt verehrt wurde,
als Jägerin vorgestellt werden konnte, läßt allenfalls die
Herkunft dieser Vorstellung aus einer historischen
Schicht erkennen, in der die Jagd von besonderer

Bedeutung gewesen war. Auch außerhalb Griechenlands ist

zu beobachten, daß als Jäger dargestellte Gottheiten einen

weit umfangreicheren Wirkungsbereich besessen

haben43. Ein Beiname wie Kynegetes schließt demnach

zwar die Verehrung durch Jäger und anläßlich einer

Jagd keineswegs aus, fordert sie aber nicht unbedingt.
Dieser Beiname ist hier nun mit Zeus verbunden. Das

befremdet zunächst. Ein Zeus Kynegetes ist uns nicht nur
bisher unbekannt, er paßt auch nicht in das Bild, das wir
uns aus Mythos und Kult von Zeus zu machen gewohnt
sind. Zeus ist primär Wcttcrgott und zudem der höchste

Gott im Olymp, und wenn er mit lokalen Göttern
gleichgesetzt wird, so gewöhnlich mit der Hauptgottheit

des betreffenden Ortes. Von den Hunderten von
kultischen Beinamen, mit denen sein Name verbunden
wird44, bezeichnen die meisten einfach den Ort des

Heiligtums oder den Namen des adaptierten einheimischen

Gottes, andere in irgendeiner Form seine Größe
und Macht. Die Verbindung des Beinamens gerade mit
Zeus könnte so darauf deuten, daß hier ein lokaler Gott
über die Jagd hinaus einen sehr umfassenden Machtbereich

besaß.

Er kann aber auch als einfache Epiklese des Zeus
verstanden werden, die diesem einen fest umrissenen Bereich
zuweist. Ein Beiname, der Zeus mit einer bestimmten

Tätigkeit oder einem bestimmten Berufsstand verbindet,
ist freilich ungewöhnlich; doch gibt es auch hierfür ein

Beispiel. Ein privater Opferkalcnder der frühen Kaiserzeit

aus Athen43 nennt neben zahlreichen anderen Göttern

auch Zsùç rscopybç, und vielleicht ist es eine
verwandte Vorstellung, die ihn hier zum Bauern, dort zum
Jäger hat werden lassen. Zur Verbindung derartiger
Beinamen mit Zeus mag beigetragen haben, daß sein Name
mehr und mehr zum allgemeinen Synonym für Gott
geworden ist46. Zeus Kynegetes könnte Schutzgott einer
bestimmten Gruppe von Verehrern gewesen sein, etwa
einer privaten Kultgemeinschaft von Jägern. In ähnlicher
Weise wurde der Kriegsgott Ares in Ägypten von einer

Gruppe von militärisch organisierten Jägern als Euocypoç
verehrt47.

Allein aus dem Namen des Gottes heraus ist der Umfang
seines Machtbereichs, und damit auch der Grund für die

Weihung der Statuette an ihn jedoch nicht zu bestimmen.
Einen Anhaltspunkt für die Deutung des Denkmals

könnte weiterhin die Darstellung selbst bieten. In
Verbindung mit Zeus Kynegetes ist der Bär zunächst
zweifellos als Jagdtier zu verstehen, unabhängig davon ob
der Machtbcreich des Gottes über diesen Aspekt hinausging

oder nicht. Da er aber - wegen der Weihung durch
eine Frau - kaum nur das Beutetier eines erfolgreichen
Jägers meinte, könnte er auch - gerade als Jagdwild - ein
fester Begleiter des Gottes gewesen sein. So ist zu
untersuchen, welche Rolle der Bär in den religiösen Vorstellungen

der Griechen spielte, und ob sich hieraus die
Annahme einer festen Verbindung des Bären mit Zeus

Kynegetes stützen läßt.
Die Überlieferung, die zudem häufig über den eigentlich
griechischen Bereich hinausweist, läßt sich leicht
überblicken. Als Opfertier - Wildopfer waren überhaupt
selten48 - wird der Bär nur einmal genannt: Pausanias49

beschreibt den aus Ätolicn nach Patrai übertragenen Kult
der Artemis Laphria, in dem neben anderen wilden
Tieren auch junge Bären geopfert wurden. Lebende
Tiere wurden der Großen Göttin im syrischen Hierapo-
lis geweiht, in deren Heiligtum zahme Stiere, Pferde,
Adler, Bären und Löwen umherliefen50.
Damit sind die Zeugnisse über das tatsächliche Vorkommen

des Bären im Kult bereits erschöpft. Andere
Nachrichten aus Kult und Mythos weisen dagegen eher auf
die überragende Bedeutung, die der Bär als Jagdwild in
der Vorzeit besessen hatte. Bärinnen, apx-rot, hießen die

jungen Mädchen, die, in safrangelbe Gewänder gehüllt,
im Kult der Artemis Brauronia dienten51. Dieser Kult
wurde als Sühne für die Tötung einer Bärin verstanden,
aber in historischer Zeit zumindest spielten in ihm echte

42 M.P. Nilssou, Geschichte der griechischen Religion I2 (1955)
483 ff. Auch für Artemis Agrotera (RE I 906 f.; II 1378 f.), die
man meist als Jagdgöttin ansieht, zeigen nur wenige Belege ihre
Verehrung durch Jäger. Die Spartaner opferten ihr vor der
Schlacht (Xen. hell. IV 2,20), und die jährlichen Ziegenopfer in
Athen galten der Erinnerung an die Schlacht von Marathon. Auch
Votivreliefs, die Artemis als Jägerin zeigen, müssen nicht wegen
einer Jagd geweiht sein, vgl. etwa das Relief BIBulg 4, 1926/27, 95
f., von einer Frau für sich und ihr Kind geweiht.
43 Etwa der Thrakische Reiter, der u. a. auch mit Apollon und
Asklepios identifiziert wurde: G.I. Kazarow, Die Denkmäler des

thrakischen Reitergottes in Bulgarien (1938).
44 Liste: RE X A 253 ff. s. v. Zeus I. Epiklesen (Schwabl).
45 Sokolowski a.O. Nr. 52.
46 Nilsson a.O. II2 (1961) 197.
47 Brit. Mus. Inscr. 1064; H.R. Hall, CIRev 12, 1898, 274 ff. -
Vgl. F. Poland, Geschichte des griechischen Vereinswesens (1909)
177 ff. (zu Zeus als Vereinsgott) 208 (Weihung der Jäger von
Panopolis an Pan).
48 Zur Seltenheit von Wildopfern bei den Griechen bzw. zu
deren völligem Fehlen bei den Römern P. Stengel, Opferbräuche
der Griechen (1910) 197 ff; K. Latte, Römische Religionsgeschichte

(i960) 380.
49 Paus. VII 18, 12.
50 Lukian, de Dea Syria 41.
51 Nilsson a.O. I2 485 f.

63



Bären keine Rolle, lind die Verehrung der Brauronia
hatte auch nichts mit der Jagd zu tun: der Göttin wurden
die Kleider der im Wochenbett Verstorbenen geopfert.
Verschiedene Sagen erklärten die Sternbilder des Großen
und Kleinen Bären. In diesen sah man die verwandelten
und an den Himmel versetzten Ammen des Zeus von
Kreta oder von der ,Bäreninsel' bei Kyzikos oder, im
Großen Bären allein, Kallisto, die von Zeus Mutter des

Arkas wurde, des Stammvaters der Arkader52.
Es fällt auf, daß in all diesen Beispielen nur von Bärinnen,
nicht von männlichen Tieren die Rede ist. Die Tatsache,
daß das Wort ctpxTOç nur feminin gebraucht wurde, ist
nicht zufällig. In der griechischen Vorstellung vom
Bären dominierte offenbar dessen weibliche Seite; sie

hatte, im religiösen Bereich ebenso wie in den
pseudowissenschaftlichen Legenden, die man sich von ihm
erzählte, das Bild vom Bären als Jagdtier in den Hintergrund

gedrängt53.
Unsere Statuette stellt dagegen ein männliches Tier dar.

Wenn das Geschlecht des Tiers überhaupt eine weitcr-
rcichende Bedeutung hat, stammt die Vorstellung offenbar

aus einer Umgebung, wo man mit dem Bären eher

männliche Kraft assoziierte. Für diese Vorstellung aber

lassen sich in griechischen Quellen nur wenige Hinweise
finden. Einmal verwandelte Zeus selbst sich in einen

Bären, um eine Amaltheia oder Manthea, Tochter des

Phokos, zu verführen54. Leider kennen wir weder
Herkunft noch Alter dieser Sage, die nur in einer summarischen

Aufzählung der Liebschaften des Zeus überliefert
ist. Eine andere Nachricht bezeugt die Verbreitung der

Vorstellung des ,männlichen' Bären in Thrakien. In der

,Ornithogonic' der Boio (oder des Boios)55 wurde die
Geschichte von der leidenschaftlichen Liebe der Thrakerin

Polyphonte zu einem Bären erzählt, dem sie zwei
Söhne gebar. Auf Vorstellungen, die dem Bären
übermenschliche Kräfte zuschreiben, weisen schließlich auch

Berichte von Bärenfellen, mit denen man sich selbst

bekleidete oder bestimmte Gegenstände verhüllte.
Derartige Verkleidungen kommen in verschiedenen
Bereichen vor56. Sie gehen ursprünglich wohl auf Jagdriten

zurück, deren Sinn es war, die Tötung des Wildes
zu sühnen, und sollten die Macht des Tiers auf den Träger,

sei es einen Jäger, Krieger oder eine Gottheit,
übertragen; vielleicht deuteten sie manchmal auch ursprüngliche

oder mögliche spätere Ticrgestalt an. Dabei zeigt
sich gelegentlich auch eine Verbindung des Bären mit
Unsterblichkeitsvorstellungen. So hüllte Typhon die

geraubten Sehnen des Zeus in ein Bärenfell und verbarg
sie in der Korykischen Grotte in Kilikicn57. Und der

Name des thrakischen Gottes Zalmoxis wurde von
einem Bärenfell abgeleitet, in das er nach seiner Geburt

gehüllt worden sei58; hieraus hat man auf eine ursprüngliche

Bärengestalt des Gottes schließen wollen, von dem

jedoch als wesentlicher Grundzug nur seine Verbindung

mit dem Glauben der Thraker an Wiedergeburt
überliefert ist.
Es ist also, zumal außerhalb des engeren griechischen
Kulturkreises, durchaus möglich, daß auch der Bär
unserer Statuette ebenso wie die Gottheit eine über die

Jagd hinausgehende Bedeutung hatte. Ein sicherer

Anhaltspunkt fehlt freilich auch hier.
So werden wir auf die Deutung als Jagddenkmal
zurückgeführt. Wieder sind jedoch Parallelen nicht nachzuweisen.

Literarische wie bildliche Quellen schildern
andere Formen von Jagdweihungen: vor allem die

Weihung von Fell, Kopf, Geweih, Gehörn, Krallen oder
Zähnen des Beutetieres59. Als Beispiel können die Jagden
Hadrians dienen: Ein Weihepigramm aus Thespiai in
Böotien, wo Hadrian eine Bärin gejagt hatte und darauf
deren Trophäe dem Eros weihte60, und die hadrianischen
Relieftondi mit Jagd- und Opfcrdarstellungen, die am
Konstantinsbogcn wiederverwendet wurden61.
Näher betrachtet zeigen diese Quellen jedoch, ebenso wie
die oben erwähnte Bärenjagd in Mysien, wo Hadrian als

Gründerheros nach mythischem Vorbild auftrat62, wie
sehr hier bewußt stilisierte Formen vorliegen, deren
Intention mit den unmittelbaren Bedürfnissen der Jagd
nichts zu tun hat. Das Epigramm Hadrians ist ein mit
zahlreichen Assoziationen spielendes erotisches Gedicht,
das nur aus der Kenntnis der literarischen Tradition heraus

in all seinen Bezügen verständlich wird, und auf den
Tondi wird die Jagd durch die Verwendung von
Bildtypen, die als Anspielungen auf andere Bereiche deutbar
sind, sowie durch die Einbeziehung des Aufbruchs und
mehrerer Opfer an Götter, deren Bezug zur Jagd nicht in

52 A.B. Cook, Zeus I 112 Anm. 3.5; II 227 f.
53 Vgl.J.J. Bachofen, Der Baer in den Religionen des Alterthums
(1863). Unter den Legenden ist die bekannteste diejenige, daß die
Bärin ihr Junges erst durch ständiges Lecken formt. Sie wird
als Beispiel für ein Naturwunder noch im spätmittelalterlichen
Defensorium inviolatae virginitatis beatae Mariae als Beweis für die
jungfräuliche Geburt Christi angeführt.
54 Clem. Rom. hom. 5,13,3; Rufin. recogn. 10,22,4; vgl- Cook
3.O. II 229 Anm. 1. Der Name des Vaters ist in verschiedenen
Lokalmythen belegt: Roscher, ML III 2,2410 ff.
55 Antoninus Liberalis 21.
56 Eilrein, RE VI A 874 f. 903 ff. ; W. Bnrkert, Homo Necans
(1972) 129.
57 Apollodor I 6,9; vgl. Cook a.O. II 449.
58 Porphyrios, vita Pythag. 14; RE VI A 902 (Eitrem : Deutung
als Bärengott).
59 Daremberg-Saglio V 680 ff. s.v. venatio 1 (A. Reinach);
Ayniard a. O. (oben Anm. 24) 503 ff.
60 IG VII 1828; Bulle, Jdl 34, 1919, 146. - Auch die Inschrift einer
derartigen Weihung aus Spanien, die dort mit der Stiftung eines

Heiligtums verbunden ist, ist bezeichnenderweise in Form von
Epigrammen abgefaßt: CIL II 2660.
61 Aymard a.O. 527 ff.; Maull, ÖJh 42, 1955, 53 ff. (mit Lit.).
62 Vgl. etwa die Legende von der Gründung von Ephesos nach
der Eberjagd des Androklos, Athen. VIII 361 d-e. Weitere
Beispiele RE VI A 913 ff

64



allen Fällen greifbar ist, in einen äußerst komplexen
Rahmen gestellt63. Das Motiv der Fellweihung, das hier
als Bildformel wiederkehrt, aber in seiner literarischen
Tradition eindeutiger faßbar ist, wird als Formel
verständlich, die das Geschehen an Gepflogenheiten der

mythischen Zeit angleichen soll. Das schließt nicht aus,
daß der Brauch in manchen Gegenden bis in späte Zeiten
gepflegt wurde, aber allgemeine Verbreitung dürfte er
kaum noch besessen haben64.

Andere Quellen lcgenjedenfalls nahe, daß dieses Bild von
den tatsächlichen Gegebenheiten normaler Jagden stark
abweicht. Denn die übliche Großwildjagd in der Kaiserzeit

war gar nicht darauf aus, das Wild auf der Jagd zu
töten, sondern diente dem Einfangen lebender Tiere für
die Jagden' und Tierkämpfe der Arenen - das beste

Beispiel hierfür ist die ausführliche Schilderung der

Bärenjagd imJagdgedicht des Oppian65. Dieser Situation
entsprach auch die Form des Danks an die Götter:
üblich waren zweifellos gewöhnliche Opfer, nicht etwa
die Weihung von Trophäen des Jagdwildes. Derartige
Opfer bezeugen zahlreiche private Altarweihungen66;
von einer strenger geregelten Form - allerdings bei den

Kelten - berichtet uns Arrian67.
Daß es daneben auch die Weihung der Statue eines

Bcuteticrcs gab, ist wahrscheinlich, aber meines Wissens

nicht ausdrücklich bezeugt68. Auch das mag teilweise mit
der Art der Überlieferung - über Jagddenkmäler wie
über Tierstatucn - zusammenhängen. Denn wo unsere

Quellen statuarische Denkmäler zur Erinnerung an
Jagden erwähnen, handelt es sich um ambitiösere Monumente,

die, meist durch Epigramme, den Akzent der

Weihung vom unmittelbaren Dank nach der Jagd zu
anderen Aussagen verschieben. Ausdrücklich aus dem

Ertrag einer Jagd - dbtapyrp (Erstlingsopfer) bzw.

Ssxöttjv aypaç (den Zehnten der Jagd) -, und zwar
genauer einer Jagd zur See, d. h. eines Fischfangs wurden
eine archaische Kore von der Athener Akropolis, deren
Weihinschrift erhalten ist69, und - nach Pausanias70 -
die Stiere der Korkyräcr in Olympia und Delphi
geweiht. Bei beiden Beispielen läßt die Darstellung keinen
unmittelbaren Hinweis auf den Anlaß der Weihung,
den erfolgreichen Fischzug, erkennen. Bei der Löwen-
jagdgruppe des Krateros in Delphi standen politische
Motive im Vordergrund71, während das Epigramm der
Statue eines jugendlichen Hasenjägers in Smyrna an die

Vorstellung des Hasen als Liebesgeschenk anknüpft72.
Wieder in einer eigenen Tradition stehen etwa die
Statue eines Jagdhundes oder die Weihung von
ausgedientem Jagdgerät73. Die Statue eines Beutetieres

dagegen war offenbar kein passendes Thema für literarische

Stilisierung und spielt vielleicht nur deshalb in
unseren Quellen keine Rolle.

Umgekehrt gibt auch die allgemeine Überlieferung über
die Bedeutung antiker Tierstatuen keinen Hinweis auf

eine Deutung unserer Statuette als Jagddenkmal;
auch hier müssen wir jedoch den Charakter der
Überlieferung in Rechnung stellen. Autoren wie Pausanias

neigen dazu, die Darstellung mit einem bestimmten

Ereignis zu verbinden. Gern erzählen sie eine Geschichte,
wie das Tier, etwa durch sein Brüllen, dem Stifter
geholfen hatte74. Dem stehen die Denkmäler gegenüber,
deren knappe Weihinschriften allenfalls die Herkunft des

Reichtums, etwa aus einer Beute, nennen, aber kaum die
Situation beschreiben. So liegt es nahe, den Grund für die

Darstellung eines bestimmten Tieres in allgemeineren
Beziehungen zu suchen. Hier bieten sich verschiedene

Möglichkeiten an, die Darstellung mit dem Stifter
oder dem Empfänger der Weihung, der Gottheit, zu
verbinden.
Die Tiere konnten eine Art Wappentier einer Stadt sein
oder auf die soziale Stellung des Weihenden und den

Ursprung seines Reichtums hinweisen; auch etymologi-

63 Eine Untersuchung über die verschiedenen Bereiche, mit denen
die Jagd in Literatur und Kunst verbunden wurde, möchte ich an
anderer Stelle vorlegen. Sie wird, so hoffe ich, zeigen können,
daß auch die kaiserlichen Jagden unter sehr viel mehr Aspekten zu
sehen sind als nur unter dem der virtus, womit Münzbeischriften
sie gern etikettieren.
64 Funde von Hirschgeweihen und Eberzähnen in gallischen
Heiligtümern: Kyll, TrZ 29, 1961, 70 f. (auch zur Weihung von
Jagdwild in christlicher Zeit). Bärenzähne im Artemisheiligtum
von Lusoi: OJh 4, 1901, 37; vgl. W.H.D. Rouse, Greek Votive
Offerings (1902) 50 f.
65 Oppian Cyn. IV 3 54-424.
66 Ausdrücklich von einem gefangenen Eber ist bei einem Altar
die Rede, den ein Offizier in Britannien dem Silvanus Invictus
weihte ob apruin exiiniae fortune captutn, quem antecessores eins

praedari non potuerunt: CIL VII 451 R.G. Collingwood-R.P.
Wright, The Roman Inscriptions of Britain I (1965) Nr. 1041.
Arrian Cyn. 33 erwähnt dnap/dç tcùv dÀtcxop.£vcov.
67 Arrian Cyn. 34
68 Bei den Beispielen, die Rouse a. O. 67-69 nennt, ist der Anlaß
nicht gesichert. Durch seine Wunden als Jagdtier gekennzeichnet
ist ein bronzener Eber in Istanbul, der, vielleicht in sekundärer
Verwendung, allein auf einer eigenen Basis bei einem thrakischen
Kuppelgrab gefunden wurde : P. Devambez, Grands Bronzes du
Musée de Stamboul (1937) 13 ff. (Deutung als Jagddenkmal) ;

P. Jacobsthal, Early Celtic Art (1944) 152 Taf. 260 g; I. Venedikov-
T. Gerassimov, Thrakische Kunst (1973) 55 f. Abb. 60. Jagdtiere
ohne Jäger, aber mit Jagdwaffen und Hunden sind im Relief auf
einem Monument unbekannter Bestimmung vom Hermel in
Syrien dargestellt: P. Perdrizet, Syria 19, 1938, 47 ff.
69 A. Raubitschek, Dedications from the Athenian Acropolis (1949)
Nr. 229. Nach Raubitschek könnte es sich bei diesem Fischzug
auch um eine andere Art von Beute gehandelt haben.
70 Paus. X 9,4. Die Erzählung des Pausanias könnte eine ätiologische

Legende sein, um die Darstellung mit dem in der wohl
knappen Inschrift genannten Anlaß der Weihung zu verbinden.
71 T.Hölscher, Griechische Historienbilder des 5. und 4.Jahr¬
hunderts v. Chr. (1973) 181 ff.
72 L. Robert, Hellenica II (1946) 109 ff.
73 Jagdhund: Anth. Pal. VI 175; Jagdgerät: Ayinard a.O. 506 f.
74 Z. B. Paus. X 9,3 f.; 14,7; 18,4.

5 65



sehe Anspielungen auf den Weihenden waren beliebt75.
Vor allem die großen Staatsanatheme, die wir besser aus
der Beschreibung des Pausanias als aus vorhandenen
Resten kennen, zeigen solche Bezüge.
Häufig liegt auch eine Deutung als Attribut der die

Weihung empfangenden Gottheit nahe. Daß die Quellen
diesen Aspekt vernachlässigen76, kann darauf zurückgehen,

daß er ohnehin selbstverständlich war. Epigramme
suchen ihn, wo er evident erscheint, eher zu

verschleiern, um eine eigene Deutung dagegenzustellen. So

setzt das Epigramm eines der Kybele geweihten Löwen77
die Macht der Göttin über das Tier durchaus voraus,
erzählt aber als Begründung für die Weihung eine
Geschichte von der wunderbaren Errettung eines Priesters,

bezieht die Darstellung also auf einen konkreten
Fall. Die völlige Ablehnung der Deutung einer
Tierstatue als Attribut einer Gottheit, die Rouse78 zumindest

für die ältere Zeit vertritt, ist sicher übertrieben,

auch wenn die Verbindungen einzelner Tiere mit
bestimmten Göttern nicht immer stringent zu beweisen
sind79.

Eine weitere Möglichkeit bildet die Deutung als Opferersatz.

Sie wird nur für kleine Figuren aus Teig oder
Wachs ausdrücklich bezeugt80, kann jedoch auch bei

sonstigen Tierfiguren gegenwärtig gewesen sein, da der

Gegensatz zwischen Weihgeschenk und Opfer, der sich
durch die jeweils eigene Tradition herausgebildet hatte,
in der Praxis nicht immer zum Tragen kommt - vor
allem bei bescheidenen Statuetten, die sich oft in großer
Zahl in einem Heiligtum finden, und die so, ähnlich wie
beim Opfer, eine ritualisierte Form des Weihgeschenks
darstellten. Allzuoft kommt diese Deutung freilich nicht
in Frage, da die Mehrzahl der Denkmäler keine typischen
Opfertiere darstellt.

Abgesehen von solchen jeweils zur Darstellung eines

bestimmten Tieres führenden speziellen
Bedeutungsmöglichkeiten war es für Tierfiguren größeren Formats,
nicht anders als für Standbilder von Menschen oder

Göttern81, ganz allgemein bezeichnend, daß sie in einer
festen Beziehung zu ihrer äußeren Umgebung standen:
sie hatten also auch eine unmittelbar auf ihren Standort
bezogene Funktion, die sich aus der Art ihrer Aufstellung,
und zwar vielfach sogar als einzige klar erkennbare

Bedeutung, ablesen läßt. So standen, lagen oder hockten
Tierstatuen, etwa Löwen oder Stiere, als Wächter auf
Gräbern und in Heiligtümern82. Man rechnete mit einer
unmittelbaren Wirkung auf den Betrachter, dem die

Figur gleichsam lebendig gegenübertrat. Dabei schlössen
sich die Fiktion der Lebendigkeit und der denkmalartige
Charakter derartiger Statuen, die häufig auf hohen Basen

standen, keineswegs aus ; eine erhöhte Aufstellung steigerte
eher noch die Wirkung. Die Richtung dieser Wirkung
war mit der Blickrichtung verknüpft, die so zugleich die

Hauptansichtsseite bezeichnet; auf dieser Seite war, soweit

nach der Form des ganzen Denkmals möglich, auch die
Weihinschrift angebracht83.
Grundsätzlich können alle genannten Bedeutungen bei
allen Ticrfiguren zutreffen; an welche man imjeweiligen
Einzelfall in erster Linie gedacht hat, ist, wo eindeutige
Quellenaussagen fehlen, schwer zu bestimmen. Die
knappen Weihcformelnlegen sogar den Gedankennahe,
daß man sich teilweise gar nicht auf einen bestimmten

75 Zu etymologischen Anspielungen vgl. F. Hölscher, Die
Bedeutung archaischer Tierkampfbilder (1972) 65 Anm. 366. Auch
der Stier der Eretrier und das Rind der Karystier sind, ebenso wie
auf Münzen, als Wappentier des ,Rinderlandes' Euböa verständlich.

Für das Rind der Karystier wies W. Gauer, Weihgeschenke
aus den Perserkriegen, IstMitt Bh. 2 (1968) 113 ff. nach, daß die
Deutung des Pausanias X 16,6, der die Darstellung mit dem
vermuteten Anlaß der Weihung, den Perserkriegen, verknüpfen
will, sekundär ist.
76 Pausanias erwähnt die Deutung als Attribut nur bei einem von
Hadrian der Hera von Argos geweihten Pfau, II 17,6.
77 Anth. Pal. VI 218; vgl. auch VI 219, wo die Pointe darauf
beruht, daß der ,stiertötende' Löwe durch den Klang der Stierhaut

erschreckt davonläuft. Zu der Erscheinung, daß die formale'
Deutung durch eine ätiologische Legende zurückgedrängt

wird, vgl. die Beispiele aus Pausanias in Anm. 70 und 75.
78 Rouse a. O. 380 ff. Seine allzu rationale Kritik ist als Gegenpol
zu dem Symbolismus zu verstehen, der die Religionswissenschaft
seiner Zeit beherrschte.
79 Vgl. die Deutung des Löwen als Attribut des Apollon oder der
Athena durch H.A.Cahn, MusHelv 7, 1950, 185 ft". Kleine
Schriften (1975) 17 ff,, und F. Hölscher a. O. 83 ff.
80 L.Dcubner, Attische Feste (1932) 209 f.; K.Latte, Römische
Religionsgeschichte (i960) 380. - Für die Großplastik ist die
Deutung dagegen nicht für Einzelfiguren, sondern nur für die
Darstellung eines ganzen Opferzuges bezeugt: Paus. X 18,5. Die
Erzählung des Pausanias X 9,3 f. über die Stiere der Korkyräer
trennt ausdrücklich zwischen dem dargestellten Stier, der selbst
dem Poseidon geopfert wurde, und den Weihgeschenken an
Apollon und Zeus. Immerhin berücksichtigte die Aufstellung des
Stiers der Eretrier in Olympia offenbar eine Deutung als Opfertier:

F.Eckstein, ANAÖHMATA (1969) 52.
81 Den grundsätzlichen Unterschied in der Ausrichtung von
Menschen- und Tierstatuen, den H.B. Siedentopf, Gnomon 43,
1971, 698, festzustellen glaubt und als Unterscheidung von Ich
und Es bzw. .Bildnis' und ,Bild' interpretiert, gibt es nicht. Eine
Aufstellung parallel zum Weg sagt nichts darüber, wie hoch man
die Wirksamkeit des Dargestellten einschätzte, sondern zeigt nur,
daß nicht jedes Denkmal auf einen verweilenden Betrachter
bezogen war. Der Stier der Korkyräer in Delphi etwa, dessen Basis
freilich nur in sekundärem Zustand erhalten ist, stand zwar
parallel zum Weg, war dabei aber als monumentaler Torwächter
auf den entgegenkommenden Betrachter berechnet : G. Roux in
J. Pouilloux-G. Roux, Enigmes à Delphes (1963) 14 Anm. 2.
82 Zur abwehrenden Bedeutung vgl. F. Hölscher a. O. Eine
Monographie über Tierfiguren auf attischen Gräbern ist von
C. Vermeide und P. v.Kersburg angekündigt: AJA 72, 1968, 96
Anm. 2.
83 So trug etwa der Stier der Korkyräer in Delphi seine
Weihinschrift auf der Frontseite, wie das erhaltene Fragment der
ursprünglichen Basis, AM 31, 1906, 454 f., zeigt. Auch die
Beschriftung des ehernen Wolfes in Delphi auf der Stirnseite, die uns
Plutarch, Perikles 21 überliefert, zeigt deren Priorität. Häufig
wählte man auch eine Seitwärtswendung des Kopfes, um so
Frontahtät des Blicks mit Seitenansicht des Körpers zu verbinden.

66



Aspekt festlegen wollte, und selbst eine eindeutige Aussage

schließt nicht aus, daß nicht noch eine weitere Aussage

impliziert wäre. Die Schwerpunkte, die die literarische

Überlieferung setzt, sind weitgehend durch die
Absicht der Quellen bestimmt und dürfen nicht unmittelbar
auf die Denkmäler übertragen werden. So muß man nach

weiteren Möglichkeiten der Differenzierung suchen.

Rouse84 versucht dies mit dem Argument einer historischen

Entwicklung, indem er eine Deutung als Attribut
einer Gottheit erst ab dem 4. vorchristlichen Jahrhundert
gelten läßt. Ein allgemeiner Überblick über den Bestand

an Weihgeschenken bestätigt diese Einteilung bis zu
einem gewissen Grad, auch wenn sie teilweise nur auf
soziale Verschicbungen zurückzuführen ist, die hierbei

mit berücksichtigt werden müssen. Die Zeit der
monumentalen Weihgeschenke war in der Kaiserzeit im
wesentlichen vorbei; ihre Funktion als Manifestation

politischer Selbstdarstellung war längst durch andere

Arten von Denkmälern ersetzt, etwa Ehrenstatuen, die
die stärkere Abhängigkeit des städtischen Lebens von
Einzelnen spiegelten. Einfache Weihegaben gab es in
großer Zahl, aber sie beruhen auf anderen Voraussetzungen

als die großen Denkmäler der klassischen Zeit. Die
große Masse dieser Weihegaben sind Altäre und Votiv-
reliefs; die weitaus selteneren statuarischen Weihgeschen-
ke stellen zumeist Götterbilder, die wenigen einzeln

geweihten Tierfiguren tatsächlich am ehesten
Götterattribute dar85. All diese Weihegaben sind inhaltlich
verhältnismäßig eng auf die kultische Verehrung bezogen;

wollte man den Anlaß der Weihung schildern,
konnte man dies in einem Epigramm tun. Denkmäler,
die allein durch ihre Gestalt unmittelbar auf den Anlaß
der Weihung weisen, scheinen, abgesehen von Heilvo-
tiven, selten. Die Entwicklung zeigt also eine bestimmte
Tendenz, die mit grundsätzlichen Veränderungen der

Religiosität zusammenhängt85; Beweiskraft kommt ihr
im einzelnen Fall jedoch kaum zu. Unsere Statuette
stünde zwar als Jagddenkmal gerade unter den einfachen
Votiven der Kaiserzeit recht isoliert da - eher sind Figuren

von Jagdgöttern wie Artemis oder Silvanus, auch

wenn ihre Weihinschrift den Anlaß nicht ausdrücklich
erwähnt, von Jägern geweiht worden -, aber
auszuschließen ist diese Deutung natürlich nicht.
Eine weitere Möglichkeit der Differenzierung bietet
allenfalls die Form des Denkmals. Es ist durchaus denkbar,

daß ein Zusammenhang besteht zwischen der oben

geschilderten aus der Art der Aufstellung ablesbaren
äußeren Funktion eines Denkmals und einer mit der

Darstellung des jeweiligen bestimmten Tiers intendierten

Aussage. Dabei muß man sich freilich darüber im klaren

sein, daß die Art der Aufstellung zunächst von rein
technischen Faktoren abhängt, nämlich der Größe des

Denkmals und äußeren Gegebenheiten seines Standortes.
Diese bringen aber auch Unterschiede der Wirkung mit

sich, die ihrerseits wieder die Form beeinflussen. Große
Denkmäler werden mit anderen Augen betrachtet als

kleine; bei ihnen wird Monumentalität, auch der

Wirkung, gefordert, bei einem kleinen kann sie vernachlässigt

werden. Was sich daraus ergibt, ist zwar nicht
mehr als ein subjektiver Eindruck, über den man sich

kaum Rechenschaft abgelegt haben wird, aber deshalb
kann er doch die Vorstellungen beeinflußt haben, die man
mit einem Denkmal verbunden hat. Ein Denkmal,
dessen Aufstellung die unmittelbare Wirkung auf den
Betrachter berücksichtigt, suggeriert zweifellos eher eine
bestimmte Macht und läßt so, abgesehen von einer

möglichen Funktion als Wächter, eher an eine Gottheit
denken als an ein ,unschuldiges' Opfertier; an solche

erinnern dagegen eher kleine Terrakotta- oder
Bronzestatuetten, die sich oft in großer Zahl in einem Heiligtum
finden.
Eine derartige Einteilung ist zwar nicht schematisch
durchzuführen - ein monumentales Denkmal kann
trotzdem ebensogut als Opfertier verstanden werden
und eine kleine frei aufgehängte Statuette als Hinweis auf
eine Gottheit -, aber auch sie wird durch einzelne Denkmäler

nahegelegt. Als Beispiel will ich zwei Tiervotive
heranziehen, die in Größe und Qualität etwa mit unserer
Bärenstatuette vergleichbar sind und die sich in der

Anbringung der Weihinschrift voneinander unterscheiden.
Eine dem ,Höchsten Gott' geweihte Adlerstatuette der
Kaiserzeit aus Thyateira87 läßt sofort an den Adler des

Zeus denken; sie ist frontal auf den Betrachter
ausgerichtet und trägt ihre Weihinschrift auf der Vorderseite

der Plinthe. Dagegen kennen wir aus dem Demeter-
hciligtum in Knidos mehrere Statuetten kleiner Schweine,

wohl aus dem 4. Jh. v. Chr., die sicher Opfertiere

84 a. O. 3 80 ff.
85 Z. B. Adler für Zeus Agoraios (um 150 v. Chr.): Lindos II
Nr. 221 ; Adler für 0soç "YJaaToç: obenAnm. 22; Gazelle für Isis

(spätantik) : E. Bernard, Inscriptions Métriques de l'Egypte Gréco-
Romaine (1969) Nr. 105 (von Rouse a. O. 68 Anm. 2 gegen seine

eigene These als Jagddenkmal gedeutet; nach Aelian de nat.
anim. X 23 wurde die Gazelle jedoch als Tier der Isis verehrt).
86 Dieselbe Tendenz zu stärker religiös gebundenen Formen
zeigen auch Veränderungen der Weiheformeln. So werden die

ursprünglich vorherrschenden Begriffe ebrapyj/v, SexdT7jv und
axpoHe/viov, die die Weihegabe als Teil eines Ganzen bezeichnen,
d. h. unter einem materiellen Aspekt betrachten, bedeutungslos
zugunsten der Formel die nur das Gelübde hervorhebt:
H. Beer, 'Anapx1! und verwandte Ausdrücke in griechischen
Weihinschriften (1914). Dem entspricht auch die Wandlung des

Begriffs dyaXpa. Er besagt zunächst nur, daß es sich um ein der
Gottheit wohlgefälliges Werk handelt, und zwar wegen seines

durch Material und kunstfertige Ausführung bedingten Wertes.
Er drückt also eine Begründung der Weihung gerade einer
derartigen Statue allein durch Schönheit der Form und materiellen
Wert aus. Über den Inhalt der Darstellung sagt er nichts, d. h. er
läßt alle Möglichkeiten offen. Später wird der Begriff dagegen
auf das Götterbild eingeschränkt; er bezeichnet nur noch die
Darstellung, als Begründung für die Weihung wird er unbrauchbar.
87 oben Anm. 22. Höhe der Statuette 52 cm.

67



darstellten - Fcrkelopfer an Demeter sind geläufig8S.
Bei einer dieser Statuetten ist die Weihinschrift erhalten,
und zwar auf der Längsseite der Standplattc: die
unmittelbare Wirkung auf den Betrachter wird vernachlässigt,

die Statuette unterscheidet sich darin prinzipiell
kaum von anderen Weihgeschenken in demselben
Heiligtum wie den steinernen Nachbildungen eines Schemels

oder eines Wollkorbs89.
Die Anbringung der Weihinschrift auf dem Rücken des

Tiers, wie sie bei unserer Statuette vorliegt, läßt sich
zweifellos eher mit der letztgenannten Art vergleichen
als mit den die Frontalität betonenden Inschriften auf der

Basisvorderseite; sie könnte somit auf eine Deutung als

Opfer- oder auch als Beutetier weisen.

Die unmittelbare Beschriftung der Figur ist jedoch in
jedem Fall auffällig. Sie ist bei kleinen Votiven, die nicht
für eine feste Aufstellung gedacht sind, nicht ungewöhnlich,

ebenso bei Geräten, die so vor Entweihung
geschützt werden, und selbstverständlich auch bei Wcih-
relicfs oder Altären90. Bei größeren, weniger leicht
beweglichen Monumenten dagegen, und hierzu gehören
normalerweise solche aus Stein, ist die Weihinschrift,
zumindest seit dem mittleren J.Jahrhundert v.Chr.,
gewöhnlich auf der Basis oder allenfalls auf der Plinthe
angebracht, nicht jedoch auf der Figur selbst91. Dies
deutet vielmehr auf optische Zurücksetzung oder

gar völliges Fehlen einer Basis, was der zunehmenden

Bedeutung repräsentativer Aufstellungsweise
widerspricht92. So wird die unmittelbare Beschriftung in
nacharchaischer Zeit, abgesehen von Randgebieten wie
Etrurien oder Ägypten93, selten. Wo sie vorkommt, ist
zudem häufig eher bewußtes Archaisieren als einfaches
Festhalten an der Tradition im Spiel; zumeist erscheint
sie in zurückhaltenderer Form, etwa auf dem Saum eines

Gewandes oder auf dem Schenkel einerJünglingsstatue94.
Die über den ganzen Rücken laufende Weihinschrift
unserer Statuette ist zwar durch deren Größe bedingt,
jedoch auch bei hierin vergleichbaren Denkmälern ohne

Beispiel.
Die beste formale Parallele zeigt vielmehr eine nahezu

lebensgroße Statue, nämlich der marmorne Stier vom
Nymphäum der Regilla, der Gattin des Herodes Atticus,
in Olympia95. Dieser Stier stand, nach der Fundlage im
vorderen Becken zu schließen, auf dem mittleren
Beckenrand, offenbar ohne unmittelbaren Bezug auf den
Betrachter oder eine andere Figur in strenger Seitenansicht

nach rechts gerichtet. Auf seiner rechten Flanke ist
in großen Buchstaben die Weihinschrift für die ganze
Brunnenanlage eingemeißelt: Regilla, Priesterin der

Demeter, hat das Wasser und das .Drumherum', d. h.

die Wasseranlage, dem Zeus geweiht.
Dabei fällt jedoch Verschiedenes auf. Einmal die eigenartige

Formulierung der Weihinschrift, dann die
altertümlich-steife Haltung des Stiers, Details wie die stern¬

förmige Stilisierung des Stirnhaares96, die Aufstellung
auf dem Beckenrand97, schließlich die Tatsache, daß der
Stier Inschriftträger für ein ganzes Ensemble von geweihten

Gegenständen ist98. All das läßt sich nur als bewußtes

Aufgreifen traditioneller Elemente verstehen, um so das

88 Brit. Mus. Cat., Smith, Sculpture II Nr. 1303 ft".; G.M.A.
Richter, Animals in Greek Sculpture (1930) Abb. 118. Zur Deutung

vgl. G.E. Mylonas, Eleusis and the Eleusinian Mysteries
(1961) 201 Abb. 66.
89 Brit. Mus. Cat. a. O. Nr. 1311 f.
90 Für Tierstatuetten vgl. etwa die zahlreichen Stiere vom Kabi-
rion, z.B. Comstock-Vermenle a.O. (oben Anm. 33) Nr. 57 f.,
oder den bronzenen Fisch vom Amyklaion, Delt 25, 1970, I 116

Nr. 1 Taf. 37. Iii der Kaiserzeit kommt die Beschriftung nur noch
bei Geräten häufiger vor: ASAtene 45/46, 1967/68, 437 (dem
Asklepios geweihtes Marmorbecken); Syria 28, 1951, 101 ff.
(bronzenes Votivschiff).
91 Beispiele für Inschriften auf Figuren sammelt M.Jacoh-Feisch,
Die Entwicklung griechischer Statuenbasen und die Aufstellung
der Statuen (1969) 21 f. Anm. 75. Sie differenziert freilich weder
nach der Form der Denkmäler noch nach dem Inhalt der
Inschriften. Nr. 19 der Liste ist zu streichen (übrigens nicht die

einzige erfundene Inschrift in diesem Buch).
92 Davon zu trennen ist die um einer wirklichkeitsnahenWirkung
willen bewußt gewählte Aufstellung auf dem Boden, die bei
lebensgroßen Statuen in Gärten und Heiligtümern beliebt war :

ÖJh 6, 1903, 233.
93 Beispiele für Namen- oder Weihinschriften auf Statuen bzw.
Statuetten aus Etrurien: weibliche Gewandstatuen, A.Andrén,
AntPl VII (1967) 34 ff. Nr. 9.11; Bronzestatue des sog. Arringa-
tore, T. Dohm, Der Arringatore (1968); bronzene Votivtaube,
Heibig4 III Nr. 2669; aus Ägypten: späthellenistische
Basaltstatuette, M. Rostovtzejf, Gesellschafts- und Wirtschaftsgeschichte
der hellenistischen Welt II (1955) Taf. 100,3 1 Bronzestatuette des

Harpokrates mit Weihinschrift auf dem Schenkel, L.J.BIi-
qtiez, AJA 76, 1972, 189 ff. Taf. 43 ; aus Zypern: Kalksteinstatuette
New York, Metr. Mus., Cesnola Coli. Atlas III 5 Taf. 146,3

J.L. Myres, Handbook of the Cesnola Coll. (1914) 321 f. Nr.
1913.
94 Fragmente bronzener Siegerstatuen mit Weihinschriften der
Kaiserzeit: Olympia V Nr. 234 f.; vgl. dazu Vorbilder wie Paus.

V 27, 12. - Etwas grundsätzlich anderes ist die gerade in der
Kaiserzeit häufige Beschriftung der Statuen mit Künstlerinschriften,
da sie nicht dem ganzen Denkmal, sondern der Skulptur gilt:
Beispiele bei E. Loewy, Inschriften griechischer Bildhauer S. VII;
vgl. auch Cic. Verr. IV 93.
95 Olympia III 270 ff; V Nr. 610. A. Mallwitz, Olympia und
seine Bauten (1972) 151 ff
96 FdD V, C. Rolley, Les Statuettes de Bronze (1969) 176.
97 Die Aufstellung auf dem Beckenrand könnte durch Kessel-

randfiguren inspiriert sein - zahlreiche frühe Stierfiguren aus

Olympia waren ursprünglich Teile von bronzenen Gefäßen,
und die Weihinschrift des Nymphäums ist sicher absichtlich so

abgefaßt, daß sie ebensogut auf ein einfaches Wasserbecken
zuträfe.

98 Vgl. die Weihinschrift auf einem archaischen Löwen aus

Didyma, London, Brit. Mus. B 281, die ausdrücklich mehrere
dyakpava nennt: K. Tuchelt, Die archaischen Skulpturen von
Didyma, IstForsch 27 (1970) Kat. K 66; S. 212 mit Anm. 101.

Fragmente eines zweiten Löwen sind vorhanden, das Aussehen
des ganzen Weihgeschenks kann jedoch nicht rekonstruiert
werden. Die Weihinschrift des frühklassischen Weihgeschenks
des Phormis in Olympia stand nach Paus. V 27,2 auf der Flanke
eines Pferdes.

68



Weihgeschenk an die Anathcme der früheren Zeit
anzuknüpfen.

In diesem Rahmen ist die Anbringung der Inschrift in
erster Linie als Archaismus zu verstehen ; darüber hinaus

mag sie noch andere Bedeutungen, etwa den Hinweis auf
ein Opfertier, implizieren. Vielleicht ist auch der durch
die monumentale Form der Beschriftung noch betonte

Gegensatz zwischen dem ,toten' Denkmal und der Fiktion

der Lebendigkeit des Dargestellten bewußt mit
hereingenommen; dieser Gegensatz erscheint als Pointe
zahlreicher Epigramme".
Bei unserer Bärenstatuette hingegen haben wir es mit
einem bescheidenen Weihgeschenk zu tun. Wir dürfen
keine raffinierte gedankliche Konstruktion erwarten
und würden deshalb Vergleichbares eher bei einfachen
Werken der ,Volkskunst' suchen. Dort fehlen jedoch
genaue Parallelen. So wird man unseren Bären anhand

formaler Kriterien kaum auf einen bestimmten Aspekt
festlegen können, zumal wir gesehen haben, daß seine

Ausführung eine eindeutige Aussage darüber, wie die

Statuette zu betrachten sei, gar nicht zuläßt. Eine isolierte

Aufstellung ist zwar wahrscheinlicher, aber die
Unregelmäßigkeiten der Skulptur ließen auch eine Ergänzung
als Teil einer Gruppe nicht undenkbar erscheinen; das

Beispiel des Stiers der Regilla zeigt, wenngleich unter
völlig anderen Voraussetzungen, daß auch in einem
solchen Fall eine seitliche Beschriftung möglich wäre.
Und selbst wenn wir eine Deutung als Ersatz für ein

Opfertier annähmen, könnte dies das Opfer eines Bärenjägers

gewesen sein oder ein für den Gott aus irgend
einem Grunde spezifisches Opfertier, bei dem die

Weihung dann nichts mehr mit der Jagd zu tun haben
müßte ; selbstverständlich könnte auch beides gemeinsam
zutreffen. Umgekehrt würde eine Festlegung als Attribut
des Zeus Kynegetes nichts darüber aussagen, wie der Bär
dazu geworden ist. Es könnte eine eigene religiöse
Tradition dahinterstehen, der Bär könnte aber auch, wie bei
der von einem ursarius geweihten Silvanusstatuette 10°, nur
für einen Bärenjäger zum Attribut des Jagdgottes geworden

sein, um dessen Macht über dasjagdwild anschaulich

zu machen. Diese letzte Deutung hat im ganzen gesehen
die größte Wahrscheinlichkeit; sie ließe wohl auch eine

lockere Verbindung zur Jagd zu, wie sie die Weihung

durch eine Frau nahelegt. Die Lösung läge damit in
einer Synthese zwischen verschiedenen Möglichkeiten -
Götterattribut und Jagdtier -, die in unserer Analyse
ohnehin schärfer geschieden wurden, als die Wirklichkeit

des religiösen Brauchtums es zuläßt. Eine genauere
Bestimmung ist kaum möglich. Unsere Statuette hatte
im Rahmen eines bestimmten Heiligtums einen festen
Platz. Ohne dessen Kenntnis sind jedoch weder die
Umstände der Weihung noch die Art der Beziehung der

Darstellung zum Weihenden oder zur Gottheit präzise
zu erschließen.
Es bleibt uns nur festzustellen, daß die Statuette in kein
gegebenes Schema paßt. Von welcher Seite aus man sie

auch betrachten mag - ob vom Inhalt der Weihinschrift
her oder unter rein formalen Aspekten, ob in Einzelheiten

oder als Ganzes -, immer steht sie einzigartig da

und läßt Fragen offen. Ihre positive Bedeutung liegt
freilich nicht in der bloßen Feststellung ihrer Einmaligkeit,

die sie jederzeit durch neue Funde verlieren kann,
sondern darin, daß sie dazu Anlaß bot, uns Gedanken
über die Grenzen der Interpretationsmöglichkeit zu
machen. Es dürfte dabei deutlich geworden sein, daß die
literarische Überlieferung nicht nur der Ergänzung durch
die Monumente bedarf, sondern daß auch die Monumente

ihrerseits je nach ihrer Umgebung verschieden
betrachtet werden müssen: während große Denkmäler
häufig auf einer Reflexionsebene stehen, die detjenigen
der Literatur verwandt ist, ahmen die Werke der Volkskunst'

nicht verlorene,Große Kunst' nach, sondern folgen
eigenen Gesetzen. Dabei sind häufig ein und dieselben
Phänomene auf verschiedenen Ebenen verschieden deutbar.

Unsere Statuette nun gehört in einen Bereich, der in
der literarischen Überlieferung kaum Beachtung findet,
allenfalls aus gelegentlichen mehr zufälligen Notizen zu
erschließen ist. Gerade hier aber kann auch ein noch so
unscheinbares Denkmal eine Bereicherung unserer
Kenntnis darstellen, die es auf den ersten Blick kaum
vermuten läßt.

99 Z. B. Kallimachos cp. 56 vom Hahn, der den eigenen Sieg nur
vom Hörensagen kennt.
100 oben Anna. 12.

69




	Eine spätantike Bärenstatue

