
Zeitschrift: Jahrbuch des Bernischen Historischen Museums

Herausgeber: Bernisches Historisches Museum

Band: 47-48 (1967-1968)

Artikel: Alacahöyük : ethnographische Skizzen eines anatolischen Dorfes

Autor: Dostal, Walter / Brunner, Hans-Ulrich / Geering, Mathias

Kapitel: La structure religieuse

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1043440

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1043440
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA STRUCTURE RELIGIEUSE

SANAOULLAH SANA

INTRODUCTION

L'enquctc sur la religion s'est heurtée à certaines difficultés: La plus grande était
d'ordre linguistique: comme nous ne disposions que d'interprètes de langue
allemande, les informations recueillies devaient passer par deux interprètes. Le premier
était un de mes coéquipiers, qui traduisait mes questions en allemand au second

interprète qui les communiquait en turc à l'informateur. Cette façon de procéder,
faute de mieux, outre qu'elle comporte une perte de temps considérable, réduit donc
le nombre des informations recueillies, peu nombreuses par rapport à ce que nous
aurions pu récolter dans des conditions plus normales, et augmente aussi la marge
d'erreur.

D'autre part, il fallait s'attendre que nos informateurs éprouvent quelque gêne à

parler de religion, et surtout de ce qui touchait à la question de Baktâshya. Je n'ai

jamais réussi à faire parler un villageois sur ce sujet devant témoin. Les quelques

renseignements recueillis m'ont été communiqués au cours d'interrogatoires quasi

secrets que certains habitants m'ont accordés, renseignements que j'étais obligé de

contrôler par la suite au moyen d'autres interrogatoires également confidentiels.

En revanche, la tâche était plus aisée pour les questions touchant à l'islam en général.

Le fait que je sois musulman de naissance m'a été d'un grand secours, car les habitants

à leur tour pouvaient me poser des questions sur la vie religieuse dans mon pays
natal, entretien qui, par ailleurs, prenait l'aspect d'un débat, ou au mieux d'une joute,
où les plus savants à leurs yeux prenaient la parole; ce dont nous avons grandement

profité.

LA SECTE 'ALAVITE A ALACAHÖYÜK

Les traits généraux

Les habitants de Alacahöyiik sont tous musulmans et appartiennent à la secte

'alavite (une branche de chiisme). Ils reconnaissent, dans leur doctrine religieuse,
l'existence des douze imätns, après Alläh, Mohammad Mustafa (Peygamber
Prophète), et tiennent en haute estime 'Ali (le quatrième Kalife, gendre du Prophète)
qu'ils unissent d'ailleurs aux noms d'Allah et de son Prophète. Puis, dans l'ordre
hiérarchique, viennent Hatice (Khudaydja), première épouse du Prophète, Fatema, fille

377



du Prophète et épouse d'Ali et enfin leurs deux fils Irnâm Hasan et Imâm Husayn.
Ils vénèrent hautement les ma'sum-i pâk (les quatorze martyres morts enfants).

Les douze imäms sont: 'Ali, Hasan, Husayn, Zeynal, Bâkir, Dja'far-i Sâdik,
Musâ-i Kâzim, 'Ali Rczâ, Muhammad Tâgi, 'Ali-Hasan cl Nâgi, Hasan-el 'Askari et

enfin Muhammad Mchdi Sâhib Leva.
Les habitants de Alacahöyiik croient également aux quatre autres prescriptions

principales de l'Islam: La Salât (les cinq prières quotidiennes), le Thaum (i mois de

jeûne au mois de Ramadan), la Zakât (aumône qui consiste à donner 1 Mo de sa richesse

aux nécessiteux ou en cas de guerre sainte au trésor de l'Etat1, le Hadj (pélèrinage de

la Mecque une fois dans la vie si on a les moyens de l'entreprendre).
Etant Chiites, les habitants de Alacahöyiik observent intensément le deuil du mois

de moharram (matem gedjeleri) ; du premier au 12 de ce mois2 un jeûne est observé

durant la période du deuil et on ne mange qu'une soupe très claire. Si on est poussé par
l'extrême nécessité on ne peut consommer qu'un verre de thé ou une louche de soupe.
Cette soupe est abondamment distribuée dans toutes les maisons du village à

quiconque franchit le seuil de la maison. D'autre part, ils se vêtent de noir ('ezâ albesasi),

s'interdisent tout plaisir, s'abstiennent de tuer une bête et disent des prières en commun
dans la maison appelée «tekye» tout en contant l'histoire du Kerbalâ où fut tué Husayn,
le second fils de 'Ali et ses compagnons, et en récitant des vers à la gloire de 'Ali et de

sa famille3.
Les prières quotidiennes doivent être faites, de préférence, en commun, pour

quatre raisons principales: a) En priant en commun on a un sentiment de l'égalité sans

distinction de classes ou de richesses, car nous sommes égaux devant le Créateur.

b) Le rassemblement des fidèles en un seul lieu donne un sentiment de communauté,

on peut être mieux au courant des maux et des joies des autres et l'on peut aider en

commun ceux qui sont dans le besoin, et participer à la joie de ceux qui sont heureux.

c) Si la prière de tous n'est pas exaucée par Allah, l'un des participants verra peut-
être ses prières acceptées par Dieu et cela peut profiter à tous les participants, d) Ceux

qui ne suivent pas les prescriptions de la religion, se voyant en dehors de cette
communauté, pourraient s'en rapprocher et prendre le droit chemin.

Les enfants commencent à participer aux prières en commun dès l'âge de dix ans,

mais ne se voient soumis aux obligations religieuses qu'à l'âge de la puberté, et peuvent

diriger une prière en commun à l'âge de 18 ans.

Nous avons observé une grande négligence quant à la pratique des rites et du culte
musulman, même pour la pratique de la salât (les cinq prières quotidiennes). Le village

1 En Turquie, aujourd'hui cet «impôt» est versé en Croissant Rouge (Kizil Ay).
2 Ce deuil est de dix jours chez les autres 'alavites, et chez les sunites. Mais chez ces derniers

on ne l'observe pas aussi ardemment.
3 Dans les autres pays Chiites ces cérémonies sont accompagnées de toutes sortes de supplices

par les habitants en deuil, qui se frappent le dos et la poitrine avec des chaînettes aboutissant à des

lames de couteaux; les cérémonies se terminent par des processions. Ces coutumes sont observées

en Iran notamment, et en Afghanistan dans les milieux Chiites et au Pakistan.

378



possède bien une mosquée, mais elle est restée fermée durant toute la durée de notre

séjour, et nous n'avons vu personne y entrer ni personne en train de faire ses prières4.
Nous avons demandé la raison de cette négligence et de cette désaffectation à

M. Hoca Ismâyl Kosa, notre informateur principal qui était auparavant le Hoca

(imâm) du village. Il nous a répondu, avec quelque amertume dans la voix, et ses

dires étaient confirmés par les autres habitants du village, que: a) Le «catéchisme»

religieux qui était enseigné à la fois à l'école, à la mosquée et à l'armée, ne l'est plus

que dans les écoles privées, tenues par les Hocas et peu fréquentées, b) La liberté

religieuse est reconnue par la loi et personne n'est poursuivi, même par les autorités du

village, pour avoir manqué aux devoirs religieux. Le temps des mohtasebs, surveillant
de l'observance des pratiques religieuses, est révolu, c) On ne fait plus honte à ceux

qui manquent à leurs devoirs religieux. Si on reproche à quelqu'un sa négligence à

l'égard des rites et du culte, la réponse est toute prête sous forme du proverbe populaire:

«Her koyun kcudi baragindan asilir», littéralement: «Chaque mouton est pendu

par sa propre patte» personne ne répond pour un autre), d) Le hoca (imâm) et le

mohtar (maire) du village, détendaient jadis le pouvoir de surveiller le comportement

religieux de leurs administrés. Aujourd'hui le pouvoir du premier n'a plus de

fondement dans la loi civile, et celui du second est limité par cette même loi5.
Le reste du comportement social et religieux des habitants est dicté par leur

appartenance à l'ordre du Bcktashiyya auquel se rattache la presque totalité des habitants.

L'existence du Bektäshiyya à Alacahöyük

Le Bektäshiyya6 est un ordre de derviches turcs. Sa naissance remonte au XIIIc
siècle (Vile siècle H) environ chez les derviches d'Anatolie. Le fondateur de l'ordre
est Hâdjdji Bcktâshc veli venu de la ville de Nishâpur dans le Khorâsân. La tradition
populaire des Bektâshis le considère comme l'élève de Ahmad Yasawi (m. 562/1166).

Il serait venu s'installer en Anatolie avec la conquête de la Turquie par Tamerlan,

toujours selon la légende populaire.
En tout cas les ordres turcs de derviches ont reçu leurs traits caractéristiques, au

Turkestan occidental, d'Ahmad Yasawi. Ils ont connu une extension toujours cons-

4 L'actuelle mosquée a été construite en 1950 par les habitants du village, l'ancienne mosquée
ayant été détruite en 1936. C'est sur son emplacement que l'on a entrepris des fouilles archéologiques.

De ce fait le village est resté sans mosquée durant 15 ans.

5 Dans l'Encyclopédie de l'Islam, Tschudi, dans l'article sur le Bektashiyya, considère cette
negligence à l'égard des rites et des cultes musulmans comme une des caractéristiques des Bektâshis
(Encyc. de l'Isl. T. I, p. 1196).

6 Sur le Bektashyya, voir R. Tschudi, Encyclopédie de l'Islam, T. I, 1959, pp. 1196-97, qui
contient également une courte bibliographie d'où nous tenons ces renseignements. Voir aussi la

bibliographie de J. K. Birge, The Bektashi order of Derwishes, Londres et Hartford (Conn.), 1937,

qui contient les ouvrages fondamentaux de critique et des études de B. Jakob et Könörliizade Meh-
nied Fuad et son école. — Gölpinarli Abdul Baki, Vilayet nâme, Istanbul 1968. — Voir également
dans Orientalische Literaturzeitung 29, 1926, 553-559, H.Jansky, 31, 1928, 1038-57; H. H. Schae-
der ; 42, 1939, 751-756, Fr. Taeschner. — Index Islamicus no. 2581-2600.

379



tante en Anatolie, mais ont subi en même temps des tendances hérétiques. Dans les

régions où l'ordre absorba des sectes tant musulmanes que chrétiennes, il parvint à

réunir une grande partie de la population, comme par exemple en Anatolie du sud

et particulièrement en Albanie7.
L'attitude des Bektashis à l'égard de l'Islam est marquée à la fois par les traits

généraux du mysticisme populaire et par le grande négligence des rites et du culte

musulman, y compris le salât. Dans leur doctrine secrète ils sont shiites, reconnaissant
les douze imams et tenant en particulier Dja'far-i Sadik en haute estime. Le centre de

leur culte est 'Ali: ils l'unissent à Allah et à Muhammad en une trinité8. On attribue

aux Bektashis des spéculations cabalistiques. Ils croient au magistère des âmes. Certains
de leurs rites sont d'origine chrétienne: On distribue du vin, du pain et du fromage
aux novices lors de leur entrée dans l'ordre; on se confesse de ses péchés devant les

chefs spirituels et on admet la participation au rite des femmes non voilées ; une partie
des adeptes optent pour le célibat et se distinguent des autres par des anneaux portés

aux oreilles.

Le grand maître spirituel s'appelle dede ; le chef du monastère tckye, baba ; l'initié
membre à part entière de l'ordre est le derviche; les autres sont des mohibbs

sympathisants); l'aspirant à l'ordre est l'ashik l'épris).
La discipline régit principalement les relations entre le inurshid, maître spirituel,

ses disciples et ses novices.9

Le Bektäshiyya à Alacahöyiik

A Alacahöyiik est accepté dans l'ordre tout homme qui n'a aucun pêche capital
à son passif (meurtre, vol, adultère, divorce)10. Peuvent entrer également dans l'ordre
les gens appartenant à la secte sunnite, même les chrétiens, s'ils acceptent la déclaration

de foi musulmane. Les femmes y sont acceptées au même titre que les hommes

et peuvent participer aux réunions et cérémonies.

La condition primordiale de l'admission dans l'ordre est d'avoir un caractère

conciliant et assez de force pour ne pas tomber dans la tentation des mauvaises

actions.

Il n'y a pas de cérémonie spéciale pour l'entrée dans l'ordre. Mais le candidat peut,
s'il en a les moyens, servir un repas aux gens du village au cours duquel il est

admis comme membre de l'ordre sans autre formalité, si du moins il présente l'aptitude

nécessaire à son admission. L'informateur insiste sur le fait que ce repas n'est pas
considéré comme une cérémonie. Evidemment, les participants au repas discutent
de l'aptitude du candidat, et d'éventuels candidats.

7 Encyclopédie de l'Islam, p. 1195.
8 Encyclopédie de l'Islam, op. cit.
9 Pour les détails sur les rites, les lieux de rites, leur ressources, etc., v. Encyclopédie de l'Islam.
10 Sous le vocable de talak se on désigne ceux qui sont méchants ou sans caractère.

380



Mais on peut demander, quand on est candidat, son entrée dans l'ordre au cours
des réunions appellées cam geçesi. Les candidats se confessent devant les notables et les

vieillards, lesquels dressent un réquisitoire très serré pour savoir si les candidats n'ont
commis aucun crime ni faute. Les participants à la réunion doivent avoir fait leurs

ablutions avant d'entrer dans le lieu de la réunion.
Les gens qui se voient refuser l'entrée de l'ordre sont très mal vus. Si un des membres

commet un péché après son acceptation, il est exclu de l'ordre par les notables

pour un temps limité, qui va de six mois à sept ans. Les «exclus» peuvent demander à

nouveau leur admission une fois qu'ils ont «purgé» leur peine.
Les exclus s'appellent dückiin et la durée de leur expulsion düsiim. Pendant le diisiim

l'exclu ne doit en aucun cas entrer dans la salle de réunion, mais peut, en revanche,

circuler librement dans les endroits publics et aller travailler dans les champs.
Ils attendent patiemment lejour de leur retour dans l'ordre et doivent faire des prières

continuelles. Les dedcs peuvent leur infliger des punitions supplémentaires, par exemple de

ne pas manger pendant trois jours, puis de manger beaucoup et de jeûner à nouveau et

ainsi de suite. La veille de leur rentrée dans l'ordre ils peuvent manger démesurément ;).
L'informateur constate que malgré les mesures punitives, il y a des villageois qui

sont entrés dans l'ordre sans le mériter. Il est impossible que tous les membres de

l'ordre soient blancs comme neige.
Il n'y a pas de règles précises pour les dons, mais ceux qui veulent peuvent donner

quelque chose. En tout cas les «expulsés» sont tenus de payer une sorte d'amende et de

faire des sacrifices. La secte elle-même n'a pas de caisse, mais les dons réunis sont

envoyés périodiquement au sanctuaire de Hädjdji Bektäsh pour la construction de

monastères, pour l'entretien du mausolée de Hädjdji Bektäsh, ou pour la réparation
des monastères et des tekyes. Les riches font souvent tuer un mouton ou un bœuf et en

distribuer la viande aux pauvres, etc.; les pauvres peuvent distribuer, quand ils le

peuvent, du blé, de l'orge ou du bulgur (met préparé avec de blé broyé).
Les habitants du village vont souvent en pèlerinage au tombeau de Hädjdji

Bektäsh dans la petite ville de l'Anatolie méridionale qui porte son nom.
Les dedes, réputés pour leur caractère fort, sont supposés appartenir à la descendance

directe de Hädjdji Bektäsh. En général le fils d'un dede hérite le pouvoir de son

père décédé, à condition qu'il n'ait aucun péché à se reprocher, et qu'il ait fait montre
d'un caractère aussi fort que celui de son père défunt. S'il ne remplit pas ces conditions,

et comme personne d'autre ne peut être nommé à sa place, on fait appel à un dédé d'un
autre village pour présider les réunions. En principe aucun autre membre ne peut
assumer les fonctions de dede.

Le comportement social des habitants d'Alacahöyük en relation avec la secte

Le Bektâshi est connu pour sa très grande tolérance et sa générosité, son amour du

prochain, il est prêt à aider en toute occasion les gens en difficultés.

381



Le fait même de laisser assez de liberté à chacun, de ne s'occuper que de ses propres
affaires religieuses, dénote une grande tolérance. Ne pas s'immiscer dans les affaires

d'autrui et mener une vie exemplaire au sein de la communauté est le grand souci du
Bektashi. Il a pour principe de ne pas faire de mal aux autres. Il a toujours comme
devise «on ne peut jamais sentir et comprendre la souffrance d'un homme que l'on tue,
à moins d'être soi-même la victime». «Alors pourquoi inflingerais-je une souffrance à

autrui que je serais moi-même incapable de supporter.»
Dans les réunions les participants disent les bienfaits de leur pir, Hädjdji Bektäsh-e

Veli, non pas pour l'adoration, mais pour prendre exemple sur lui. De plus on
s'occupe des gens dans le besoin et on fixe la somme nécessaire pour aider tel ou tel homme
du village en difficulté. On emploie ces sommes, appelées hayrat, pour le bien de la

communauté, pour aider un homme, pour subvenir convenablement aux besoins de sa

famille, pour en aider un autre à payer une dot décente à sa fille, pour construire une

mosquée, un pont, une école ou unjardin. Si quelqu'un est riche, il doit aspirer à aider
les pauvres dans les saisons difficiles.

On fait des dons hayrat en toute occasion. Une autre forme de don est appelée

nezir ; pour qu'un vœu soit exaucé on donne de l'argent, ou on tue un mouton. Le

Korbati, sacrifice, est une autre forme d'offrande faite pour des récoltes. Le sacrifice

adak est une autre forme de don fait à l'occasion d'une joie que l'on a eue. D'autres
dons sont faits à la suite de catastrophes naturelles rcclipse, sécheresse, maladie,
tremblement de terre. Dans ces cas on fait une confession générale de ses péchés et une

prière en commun, puis on effectue une distribution d'argent, de nourriture ou de

vêtements. On appelle ce jour yagmur duasi. A cette occasion tous ceux qui n'ont

pas encore payé la zakat (le 1Uo de leur richesse) sont tenus de le faire pour parer au
malheur. On fait également appel aux miracles du pir (Hädjdji Bektäsh-e Veli), qui,
dans la tradition populaire, sont nombreux11.

SUPERSTITIONS ET CROYANCES PARA-RELIGIEUSES

Amulettes (nazarlik)

Elles sont de formes différentes, faites en différentes matières (voir E.J. Klaey:
«Materielle Kultur», J. Amulette). Ces amulettes nazarlik contre les mauvais œil),

parfois très décoratives, ornent indifféremment l'entrée de la maison, le mur en face

de l'entrée, le cou d'un cheval ou les cornes d'une vache, la grille du radiateur d'un

il Par exemple: Bektashe Veli peut aller jusqu'à son pays natal, l'Iran, en un clin d'oeil, et en
revenir, sans qu'on le sache. — Quand il expliquait au bokhariotes que Dieu est unique les gens ne
voulaient pas le croire. Alors il fit remonter le cours d'eau vers sa source et les gens furent convaincus.

— En Chine on lui demanda, pour la même raison, de faire coucher le soleil à midi; il pria
et le ciel devint noir, le soleil ayant disparu à une vitesse vertigineuse. — Dans sa ville natale il
était assis avec ses compagnons sous un arbre séché, l'un des compagnons lui demanda s'il pouvait
faire reverdir l'arbre ; il pria et l'instant d'après ses mêmes compagnons étaient en train de cueillir
avec joie les fruits mûrs de l'arbre.

382



tracteur, le bonnet des enfants, le revers de la veste, la poche ou le dos du gilet. On dit

que les deux yeux d'une personne ayant le mauvais œil ne tombent pas sur le même

objet. Si le premier tombe sur la personne, le second est distrait par le nazarlik, qui
annule ainsi l'effet du mauvais œil.

La fonction en est d'écarter le mauvais œil, les êtres surnaturels, ciu, cade on kojakar

(sorcière) et certains animaux qui sont réputés porter en eux des êtres nuisibles.

Les êtres nuisibles ou surnaturels

Ils sont de deux ordres:

a) Les animaux:

Le renard porte malheur à celui qu'est sur une monture (cheval, âne, voiture)
quand il le croise sur son chemin. Mais lui porte bonheur s'il est à pied.

Le hibou ; quand il est perché sur une maison, celle-ci est vouée à la destruction.

D'où la phrase prononcée pour jeter un mauvais sort sur quelqu'un: «Ocagina baykus
tumasin» que le hibou perché sur son toit) que sa demeure soit détruite).

Le lapin porte malheur, il faut le tuer.
Le serpent, a nui l'homme dès la création. Il était le gardien du Paradis. Il a

persuadé Satan de le laisser entrer et ainsi a pu se faufiler jusqu'à Adam et Eve pour leur
faire goûter les fruits interdits. Ainsi Dieu l'a privé de pattes et l'a condamné à ramper
éternellement.

Le chat noir ; s'il passe entre deux hommes qui bavardent, ils auront sûrement une

dispute sanglante et risquent de devenir ennemis.

Le perdrix, parce qu'elle a le bec et les pattes rouges du sang de 'Ali (mort martyr).
Satan peut se transformer et prendre la forme de l'un ou l'autre de ces animaux pour

nuire aux hommes; parfois il se présente même sous la forme d'un lion ou d'un tigre.

b) Les êtres surnaturels (eren ou ermis)

Quand la nuit tombe le règne des hommes cède la place au règne des êtres

surnaturels, qui sortent de leurs cachettes (cendres, ruines et trous éloignés) pour nuire

aux hommes. C'est pourquoi on recommande aux enfants de: ne pas marcher la nuit;
ne pas marcher sur les cendres; ne pas aller dans les endroits en ruines; ne pas sortir
tête nue et ne pas uriner dans les cendres et dans les ruines, pour ne pas salir et ne pas

provoquer les êtres surnaturels, qui sont : le Ode ou Kocakari (la sorcière), login et Satan.

Si quelqu'un sent la présence d'un de ces êtres il doit réciter, à haute voix, une fois

alhmdolilläh et trois fois qolhuwalläh et souffler devant, derrière, à sa gauche et à sa

droite par trois fois.

Quand l'enfant est possédé par un de ces êtres, pour avoir marché dans le noir ou
sur les cendres, pour avoir uriné dans les cendres ou pour être allé dans des endroits en

ruines, il tombe malade, parle dans son sommeil, sue abondemment et tremble. Dans

ce cas le hoca détecte le mal et écrit, sur des morceaux de papier, trois muoka. Le pre-

383



mier est enveloppé trois fois dans du tissu et pendu au cou de l'enfant; le second est

délayé dans de l'eau que l'enfant boit pendant trois jours; le troisième est brûlé avec
des poils de chat ou de chien.

c) Les animaux considérés comme propices

A côté des animaux nuisibles, il y a des animaux qui sont sensés porter bonheur; ainsi:

L'araignée, considérée comme sacrée, car elle a tissé son filet à l'entrée de la caverne
où se cachaient Muhammad et se compagnons. Les toiles d'araignée ont dérouté ceux

qui en voulaient à la vie du Prophète et de ses compagnons. C'est pourquoi on en tue

jamais un araignée.
Le pigeon est vénéré pour la même raison, car il a pondu à l'entrée de cette même

caverne.
La pie, quand elle chante annonce une bonne nouvelle, l'arrivée d'un hôte cher ou

d'un membre de la famille en voyage.
La cigogne, pour son pèlerinage à la Mecque, d'où son nom: «haci leklek».

L'hirondelle, parce qu'elle annonce le printemps et parce qu'elle chante éternellement

une sourate du Coran, alam nashrah (sourate qui annonçait l'ouverture de la

poitrine du Prophète par les anges pour lui en retirer le mauvais sang).

Un oiseau gris appelé ahdbil, qui jeta des pierres sur l'armée du Pharaon qui allait

avoir raison de l'armée du Prophète Ayub. Ce jet de pierres décida de l'issue de la

bataille en faveur du Prophète.

Diverses sortes de croyances concernant le travail, le temps et la récolté

Le jour néfaste pour le travail est le vendredi. On ne doit jamais travailler dans les

champs ce jour-là, car on court un danger; à coup sûr on brisera un outil, on se blessera

ou une bête tombera malade (chaque bête a 40 veines qui travaillent six jours, le

vendredi une seule fonctionne et les 39 autres se reposent; si on fait travailler la bête,

elle ne pourra pas supporter la charge et elle tombera malade ou mourra). D'autre

part les gens doivent aller à la mosquée pour la prière en commun, faire des visites aux
amis et aux malades.

Concernant le travail des femmes à la maison, chaque famille a son jour néfaste où
la ménagère ne doit pas cuire le pain, faire la lessive ou coudre. Ce jour est choisi en
raison d'un malheur arrivé unjour dans le ménage, et depuis lors cejour est considéré

comme néfaste. L'un des informateurs, Riza Elham, est tombé dans l'escalier et s'est

cassé le bras, un mardi, et depuis cejour toute activité cesse dans sa maison les mardis).
Mais il y a des familles qui n'ont pas du jour néfaste et peuvent faire ce qu'ils veulent
durant toute la semaine, sauf le vendredi.

Il est recommandé de rentrer le premier chariot de la nouvelle récolte, de semer
les premiers grains ou de commencer la moisson un jeudi soir ou un dimanche. Cet
acte apporte l'abondance dans la maison.

384



On ne doit pas se couper les ongles après le travail et surtout le soir, il faut l'avoir
fait avant le commencement du travail et de préférence dans la matinée (les ongles sont
le nid de la saleté ; on ne sait jamais où ils tombent, et si un membre de la famille marche

sur l'ongle coupé il sera frappé d'un malheur).
On ne doit entreprendre aucun travail important ni se marier durant le mois de

Ramadan, ou durant le mois de Moharram. On ne récolterait que malheur et discorde.

Quand on sort pour travailler, il faut toujours sortir le pied gauche en avant,

avancer le pied droit quand on pénètre sur le champ, ou lorsqu'on franchit le seuil de la

maison en rentrant du travail; on expulse ainsi le malheur et l'on introduit bonheur

et prostérité.

PRATIQUES EN RELATION AVEC LA RELIGION

La mort, les funérailles

Quand quelqu'un est sur son lit de mort (ecel dösegi), il entre en agonie (can

cekismek), puis arrive Azra'yl, l'ange chargé de prendre l'âme. Si le mourant est un
homme de bien, l'ange lui présente une rose qu'il respire et dans laquelle il rend l'âme

en souriant; si c'est un homme de mal, il souffre horriblement, se débat et fait des

grimaces. Quand tout est fini, le hoca lit la sourate de Yä Sin, l'âme revient une première
fois dans le cœur, c'est alors que le hoca lui attache le menton avec un linge propre,
coupé et préparé par des hommes pour un homme, par des femmes pour une femme.

Onjoint également les orteils des deux pieds qu'on attache avec une ficelle. On couche

le mort en tournant sa tête du côté de la Mècque. Les proches parents viennent le

pleurer. Puis on chauffe de l'eau (les hommes pour un homme, les femmes pour une

femme). On met le mort sur une planche, appelée tanafr tahtasi pour le laver. D'autres
lisent le Coran pendant qu'on prépare l'enterrement. Après avoir lavé le mort, on le

met dans le linceul, coupé dans des draps blancs. Puis on le pose sur une sorte de lit
appelé musalla tahtasi, pour l'emmener devant la mosquée (jamais à l'intérieur) pour
la prière de la mort qui se fait debout. Puis on l'emmène au cimetière où le fossoyeur

mezarçi a déjà creusé la tombe. On couche le corps dans la niche (peyke), qui est

creusée à la droite du trou, s'il est mis dans un cercueil on glisse le cercueil dans ce trou.

Onjoint les mains de l'homme sur le nombril, celles de la femme à la hauteur de sa

poitrine, son visage en direction de la Mècque. L'âme revient une seconde fois dans le

corps et on lit à nouveau la sourate de YâSïn. On place une planche ou une pierre plate

appellée sapma pour boucher la niche, puis on jette de la terre pour remplir le
tombeau. L'âme revient une troisième fois dans le corps, le mort veut se relever, sa tête

heurte le sapma et il retombe. Après avoir mis les pierres tombales on arrose le tombeau

et on y place un vase d'eau, pour qu'il n'ait pas l'air désert. Tout le monde quitte
alors le cimetière sauf le hoca, qui reste à réciter le Coran ou dire des prières. Quand

tout le monde a quitté le cimetière, arrivent alors les anges pour l'interrogatoire, on
les appelle Sorgucu melek. La terre se met a trembler autour du défunt, il a peur et veut

25 385



se relever à nouveau, et à nouveau sa tête heurte le sapma pour lui rappeler qu'il est

mort. Si c'est un homme de bien, les anges arrivent de droite, si c'est un malfaiteur,
ils arrivent de gauche, et l'on commence à lui infliger des tortures ycri genis, les anges
sont venus avec le livre contenant ses actions. L'ange du bien rahmat melekesi le console ;

l'ange de torture Yebani melekesi le torture, le fouette (iooo fois s'il est meurtrier,

500 fois s'il a séduit quelqu'un). Puis les anges l'emmènent traverser le pont serât. Le
bienfaiteur passe les yeux fermés et entre au paradis, le malfaiteur, chargé de ses péchés,

ne peut traverser le pont et tombe dans l'enfer (s'il a commis un nombre égal de

bonnes et de mauvaises actions, il va d'abord en enfer et retourne au paradis après

avoir été purifié de ses péchés).

Après l'enterrement, durant trois jours et pendant quelques heures on fait du feu
à l'endroit où l'on a chauffe l'eau pour laver le mort, pour que l'âme du défunt ne soit

pas dans l'obscurité et pour qu'elle monte au ciel avec la fumée.

Les trois premiers jours après le décès on ne cuit rien dans la maison du mort; les

voisins et les amis apportent à manger à la famille en deuil, le hoca dit des prières
durant ces trois jours dans la maison du défunt. Le troisième jour on fait un repas, on

prie et on lit le Coran; les villageois viennent présenter leurs condoléances et consolent

la famille. On fait encore un repas le 7e jour pour les gens qui sont arrivés de loin
et n'ont pu assister à l'enterrement. Les 40 et 41e jours on refait un repas, dit des prières,

lit le Coran et le maulud-e §arifet puis on oublie le décédé. Durant les 40 jours qui
suivent le décès, le hoca vient tous les jours pour dire des prières dans la maison du

défunt. On commémore l'anniversaire du décès chaque année, à cette occasion on

répare le tombeau et son sert un repas, suivi de prières pour le défunt. Les villageois

vont au cimetière les jours de fête, et au 10 de moharram.

Les §ehit (martyr, mort de la main d'un infidèle) et les gâzi (conquérants dans la

guerre sainte) ont un traitement à part : ils ne sont pas lavés, mais enterrés tout habillés

dans leurs vêtements. Au contraire des autres morts qui redeviennent sur la terre, les

,;ehit vont directement au paradis.
D'autre part on voit des feux follets sur le tombeau des çchit, témoignage vivant

de leur pureté et de leurs bienfaits. Quand ce phénomène est observé sur un tombeau,
le §ehit est élevé au rang des evliyä, les saints. Le tombeau devient une zyarät, endroit
de pèlerinage.

La circoncision

Tout enfant musulman doit être circoncis avant d'avoir atteint l'âge de la puberté.
C'est une obligation religieuse et une tradition qui nous est transmise par Muhammad.

C'est la condition nécessaire pour entrer dans la communauté des musulmans

et pour atteindre le rang d'homme. C'est pourquoi les infidèles ayant accepté la

religion musulmane sont tenus de se faire circoncire.
Celui qui n'est pas circoncis est considéré comme infidèle gauur, et est l'objet des

attaques et de la risée de tout le monde. Il ne peut entreprendre aucune action impor-

386



tante, ne peut tuer une bête de boucherie, et s'il le fait personne ne peut toucher à la

viande; il ne peut jouer aucun rôle important dans le village.
L'âge auquel on circoncit les enfants varie entre 3 mois au minimum et 8 ans au

maximum. En cas de maladie, on peut avancer ou reculer cette date (l'informateur,
M. Yusof Kaplan a fait circoncir son fils à l'âge de 6 jours, suivant le conseil du médecin).

On circoncit même les jeunes gens dans l'armée, quand ils entrent au service

militaire.
La circoncision est décidée par le père, jamais par la mère. On organise une fête

pour la circonstance sünnet düoiinü (ou marasimi). La période la plus favorable est l'été

ou après les moissons, en automne. A cette époque les gens ont de quoi offrir une fête

et de plus les enfants peuvent être déjà guéris pour la rentrée scolaire d'octobre (pour
ceux qui vont à l'école). Si l'on choisit parfois le printemps, c'est parce qu'il ne fait

presque plus froid et que les dangers d'infection sont réduits.
Parfois un homme riche, en accord avec d'autres parents, organise une fête pour

la circoncision de plusieurs enfants; et parfois plusieurs familles se mettent d'accord

pour organiser une fête afin de déduire les frais.

L'opération est effectuée par un sunet çi qui est soit un barbier, soit un chirurgien,
soit un homme nanti de l'autorisation écrite d'un médecin.

L'enfant qui est encore non circoncis siiniiet çoeugu est alors drapé dans une longue
robe blanche et devient sünnet olmak. Il porte un bonnet blanc takke brodé de fils d'or

portant l'inscription maça allah surmontée d'un œil en verre bleu, en guise de nazarlik.
Si on n'emmène pas l'enfant à l'hôpital, l'opération se fait chez son père. On lit le

Coran et on prie. Puis un ami de la famille kirva (qui est une sorte de parrain et considéré

comme le second père de l'enfant — ce dernier ne peut épouser la fille de son

kirva) tient l'enfant en lui passant les mains sous les cuisses tout en tenant ses mains et en

écartant ses jambes. Le kirva est assis sur une chaise ou un tabouret. L'opérateur se met
devant l'enfant sur un siège bas, saisit le pénis, y introduit un objet pointu, sur lequel
il enroule le prépus et le titre vers lui. Quand le prépus est bien tiré, il le tient entre
l'index et le pouce de la main gauche et le coupe de la main droite à l'aide d'un
bistouri chirurgical ou d'un rasoir ostora en disant farze allahtau, sünnet peygamberden

Allah l'a voulu et le Prophète l'a rapporté). Le sang coule dans une sorte de

cuvette çanak. On jette le prépus. L'enfant est alors circoncis sünnetli.

On couche l'enfant et les parents et amis de la famille le comblent de cadeaux, en

espèce ou en nature, en jouets et vêtements. Mais le kirva est tenu d'offrir des

vêtements neufs au nouveau circoncis, en plus d'une somme d'argent. A l'opérateur on
donne un cadeau en espèce également ou en nature, selon la fortune de la famille.

Après la guérison, on promène l'enfant dans tout le village, on le présente à tout
le monde et tout le monde vient féliciter le nouveau sünnetli, qui est devenu un homme
à part entière.

Il y a d'autre part des enfants qui sont nés circoncis (malformation ou déformation
du prépuce). On fait pour eux un simulacre de circoncision, on leur attache au cou un

387



fil rouge. Dans le village il y aurait deux cas de «circoncisnés» (qui sont mariés et ont
des enfants, m'a-t-on précisé) et deux cas de non-circoncis (également mariés et pères

de plusieurs enfants). Mais la pudeur et l'honneur ont empêché mes informateurs de

les nommer (;). L'un des deux non-circoncis posséderait même un certificat médical
le dispensant de se faire circoncire.

388


	La structure religieuse

