Zeitschrift: Jahrbuch des Bernischen Historischen Museums
Herausgeber: Bernisches Historisches Museum

Band: 47-48 (1967-1968)

Artikel: Alacahdyuk : ethnographische Skizzen eines anatolischen Dorfes
Autor: Dostal, Walter / Brunner, Hans-Ulrich / Geering, Mathias

Kapitel: La structure religieuse

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1043440

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1043440
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA STRUCTURE RELIGIEUSE

SANAOULLAH SANA

INTRODUCTION

L’enquéte sur la religion s’est heurtée 4 certaines difficultés: La plus grande était
d’ordre linguistique: comme nous ne disposions que d’interprétes de langue alle-
mande, les informations recueillies devaient passer par deux interprétes. Le premier
était un de mes coéquipiers, qui traduisait mes questions en allemand au second in-
terpréte qui les communiquait en turc A l'informateur. Cette fagon de procéder,
faute de mieux, outre qu’elle comporte une perte de temps considérable, réduit donc
le nombre des informations recueillies, peu nombreuses par rapport a ce que nous
aurions pu récolter dans des conditions plus normales, et augmente aussi la marge
d’erreur.

D’autre part, il fallait s’attendre que nos informateurs éprouvent quelque géne a
parler de religion, et surtout de ce qui touchait 4 la question de Baktashya. Je n’ai
jamais réussi & faire parler un villageois sur ce sujet devant témoin. Les quelques
renseignements recueillis m’ont été communiqués au cours d’interrogatoires quasi
secrets que certains habitants m’ont accordés, renseignements que jétais obligé de
contrdler par la suite au moyen d’autres interrogatoires également confidentiels.

En revanche, la tiche était plus aisée pour les questions touchant a l'islam en géné-
ral. Le fait que je sois musulman de naissance m’a été d’un grand secours, car les habi-
tants  leur tour pouvaient me poser des questions sur la vie religieuse dans mon pays
natal, entretien qui, par ailleurs, prenait I'aspect d’un débat, ou au mieux d’une joute,
ot les plus savants a leurs yeux prenaient la parole; ce dont nous avons grandement
profité.

LA SECTE 'ALAVITE A ALACAHOYUK
Les traits généraux

Les habitants de Alacahdyiik sont tous musulmans et appartiennent a la secte
‘alavite (une branche de chiisme). IIs reconnaissent, dans leur doctrine religicuse,
Iexistence des douze imams, aprés Allah, Mohammad Mustafa (Peygamber = Pro-
phéte), et tiennent en haute estime Al (le quatriéme Kalife, gendre du Prophéte)
qu’ils unissent d’ailleurs aux noms d’Allzh et de son Prophéte. Puis, dans I'ordre
hiérarchique, viennent Hatice (Khudaydja), premiere épouse du Prophéte, Fatema, fille

377



du Prophéte et épouse d’Ali et enfin leurs deux fils Imam Hasan et Imam Husayn.
[Is vénérent hautement les ma’sum-i pak (les quatorze martyres morts enfants).

Les douze imams sont: Ali, Hasan, Husayn, Zeynal, Bakir, Dja'far-i Sadik,
Musi-i Kazim, 'Ali Reza, Muhammad T3gi, "Ali-Hasan el Nagi, Hasan-cl "Askari et
enfin Muhammad Mehdi Sahib Leva.

Les habitants de Alacahdyiik croient également aux quatre autres prescriptions
principales de I'Islam: La Salat (les cinq priéres quotidiennes), le Thaiim (1 mois de
jetine au mois de Ramadan), la Zakat (aumoéne qui consiste 3 donner ! /40 de sa richesse
aux nécessiteux ou en cas de guerre sainte au trésor de I'Etat!, le Hadj (pélérinage de
la Mecque une fois dans la vie si on a les moyens de I'entreprendre).

Etant Chiites, les habitants de Alacahdyiik observent intensément le deuil du mois
de moharram (matem gedjeleri); du premier au 12 de ce mois? un jetine est observé du-
rant la période du deuil et on ne mange qu'une soupe trés claire. Si on est poussé par
I'extréeme nécessité on ne peut consommer qu’un verre de thé ou une louche de soupe.
Cette soupe est abondamment distribuée dans toutes les maisons du village & qui-
conque franchit le seuil de la maison. D’autre part, ils se vétent de noir (‘eza albesasi),
s'interdisent tout plaisir, s’abstiennent de tuer une béte et disent des priéres en commun
dans la maison appelée «tekye» tout en contant I'histoire du Kerbala ot fut tué Husayn,
le second fils de "Ali et ses compagnons, et en récitant des vers a la gloire de "Ali et de
sa famille3.

Les pricres quotidiennes doivent étre faites, de préférence, en commun, pour
quatre raisons principales: a) En priant en commun on a un sentiment de I'égalité sans
distinction de classes ou de richesses, car nous sommes égaux devant le Créateur.
b) Le rassemblement des fideles en un scul lieu donne un sentiment de communauté,
on peut étre micux au courant des maux ct des joies des autres ct I'on peut aider en
commun ceux qui sont dans le besoin, et participer 2 la joie de ceux qui sont heureux.
c) Si la priere de tous n'est pas exaucée par Allah, 'un des participants verra peut-
étre ses pricres acceptées par Dieu et cela peut profiter & tous les participants. d) Ceux
qui ne suivent pas les prescriptions de la religion, se voyant en dehors de cette com-
munauté, pourraient s’en rapprocher et prendre le droit chemin.

Les enfants commencent A participer aux priéres en commun dés I'dge de dix ans,
mais ne se voient soumis aux obligations religicuses qu’a I'dge de la puberté, ct peu-
vent diriger une priére en commun a I'dge de 18 ans.

Nous avons observé une grande négligence quant a la pratique des rites et du culte
musulman, méme pour la pratique de la salat (les cinq pri¢res quotidiennes). Le village

1 En Turquie, aujourd’hui cet «impdt» est versé en Croissant Rouge (Kizil Ay).

2 Ce deuil est de dix jours chez les autres ’alavites, ct chez les sunites. Mais chez ces derniers
on ne l'observe pas aussi ardemment.

3 Dans les autres pays Chiites ces cérémonies sont accompagnées de toutes sortes de supplices
par les habitants en deuil, qui se frappent le dos et la poitrine avec des chainettes aboutissant a des
lames de couteaux; les cérémonies se terminent par des processions. Ces coutumes sont observées
en Iran notamment, et en Afghanistan dans les milieux Chiites et au Pakistan.

378



posséde bien une mosquée, mais elle est restée fermée durant toute la durée de notre
séjour, et nous n’avons vu personne y entrer ni personne en train de faire ses priéres.

Nous avons demandé la raison de cette négligence et de cette désaffectation 2
M. Hoca Ismayl Kosa, notre informateur principal qui était auparavant le Hoca
(imim) du village. 1l nous a répondu, avec quelque amertume dans la voix, et ses
dires étaient confirmés par les autres habitants du village, que: a) Le «catéchisme»
religieux qui était enseigné a la fois 4 I'école, 4 la mosquée et & 'armée, ne Iest plus
que dans les écoles privées, tenues par les Hocas et peu frequentées. b) La liberté reli-
gieuse est reconnue par la loi et personne n’est poursuivi, méme par les autorités du
village, pour avoir manqué aux devoirs religieux. Le temps des mohtasebs, surveillant
de 'observance des pratiques religieuses, est révolu. ¢) On ne fait plus honte 4 ceux
qui manquent a leurs devoirs religieux. Si on reproche a quelqu’un sa négligence a
I'égard des rites et du culte, la réponse est toute préte sous forme du proverbe popu-
laire: «Her koyun keudi baragindan asilir», littéralement: «Chaque mouton est pendu
par sa propre patte» (= personne ne répond pour un autre). d) Le hoca (imam) et le
mohtar (maire) du village, détendaient jadis le pouvoir de surveiller le comporte-
ment religicux de leurs administrés. Aujourd’hui le pouvoir du premier n’a plus de
fondement dans la loi civile, et celui du second est limité par cette méme loi®.

Le reste du comportement social et religieux des habitants est dicté par leur appar-
tenance A I'ordre du Bektashiyya auquel se rattache la presque totalité des habitants.

L’existence du Bektashiyya a Alacahoyiik

Le Bektashiyya® est un ordre de derviches turcs. Sa naissance remonte au XIlle
si¢cle (VIIe si¢cle H) environ chez les derviches d’Anatolic. Le fondateur de I'ordre
est Hadjdji Bektashe veli venu de la ville de Nishapur dans le Khorasan. La tradition
populaire des Bektashis le considére comme I'éleve de Ahmad Yasawi (m. §62/1166).
1 serait venu s'installer en Anatolie avec la conquéte de la Turquie par Tamerlan,
toujours sclon la légende populaire.

En tout cas les ordres turcs de derviches ont regu leurs traits caractéristiques, au
Turkestan occidental, d’Ahmad Yasawi. Ils ont connu une extension toujours cons-

4 L’actuelle mosquée a été construite en 1950 par les habitants du village, I’ancienne mosquée
ayant été détruite en 1936. C’est sur son emplacement que I'on a entrepris des fouilles archéologi-
ques. De ce fait le village est resté sans mosquée durant 15 ans.

s Dans 'Encyclopédie de I'Islam, Tschudi, dans I'article sur le Bektashiyya, considére cette
negligence a I'égard des rites et des cultes musulmans comme une des caractéristiques des Bektashis
(Encyc. de I'Isl. T. I, p. 1196).

6 Sur le Bektashyya, voir R. Tschudi, Encyclopédie de U'Islam, T. I, 1959, pp. 1196-97, qui
contient également une courte bibliographie d’ot1 nous tenons ces renseignements. Voir aussi la
bibliographie de J. K. Birge, The Bektashi order of Derwishes, Londres et Hartford (Conn.), 1937,
qui contient les ouvrages fondamentaux de critique et des études de B. Jakob et Konorliizade Meh-
med Fuad et son école. — Golpinarli Abdul Baki, Vilayet nime, Istanbul 1968. — Voir également
dans Orientalische Literaturzeitung 29, 1926, 553—559, H. Jansky, 31, 1928, 1038-57; H. H. Schae-
der; 42, 1939, 751—756, Fr. Taeschner. — Index Islamicus no. 2§81-2600.

379



tante en Anatolie, mais ont subi en méme temps des tendances hérétiques. Dans les
régions ou 'ordre absorba des sectes tant musulmanes que chrétiennes, il parvint a
réunir une grande partie de la popu]ation, comme par exemple en Anatolie du sud
ct particuliérement en Albanic”.

L’attitude des Bektashis & I'égard de I'Islam est marquée 4 la fois par les traits
généraux du mysticisme populaire et par le grande négligence des rites et du culte
musulman, y compris le saldt. Dans leur doctrine secréte ils sont shiites, reconnaissant
les douze imdms et tenant en particulier Dja’far-i Sadik en haute estime. Le centre de
leur culte est "Ali: ils 'unissent 4 Allah et 3 Muhammad en une trinité8. On attribue
aux Bektashis des spéculations cabalistiques. IIs croient au magistére des 4mes.Certains
de leurs rites sont d’origine chrétienne: On distribue du vin, du pain et du fromage
aux novices lors de leur entrée dans 'ordre; on se confesse de ses péchés devant les
chefs spirituels et on admet la participation au rite des femmes non voilées; une partie
des adeptes optent pour le célibat et se distinguent des autres par des anncaux portés
aux oreilles.

Le grand maitre spirituel s’appelle dede; le chef du monastére tekye, baba ; I'initié
membre 4 part entiére de 'ordre est le derviche; les autres sont des mohibbs (= sym-
pathisants); I'aspirant & I'ordre est 'ashik (= I'épris).

La discipline régit principalement les relations entre le murshid, maitre spirituel,
ses disciples et ses novices.

Le Bektashiyya a Alacahoyiik

A Alacahdyiik est accepté dans I'ordre tout homme qui n’a aucun péché capital
A son passif (meurtre, vol, adultére, divorce) 0. Peuvent entrer également dans 'ordre
les gens appartenant & la secte sunnite, méme les chrétiens, s'ils acceptent la déclara-
tion de foi musulmane. Les femmes y sont acceptées au méme titre que les hommes
et peuvent participer aux réunions et cérémonies.

La condition primordiale de I'admission dans I'ordre est d’avoir un carac-
tere conciliant ct assez de force pour ne pas tomber dans la tentation des mauvaises
actions.

Il n'y a pas de cérémonie spéciale pour I'entrée dans I'ordre. Mais le candidat peut,
sil en a les moyens, servir un repas aux gens du village au cours duquel il est
admis comme membre de I'ordre sans autre formalité, si du moins il présente 'apti-
tude nécessaire 4 son admission. L'informateur insiste sur le fait que ce repas n’est pas
considéré comme une cérémonic. Evidemment, les participants au repas discutent
de 'aptitude du candidat, et d’éventuels candidats.

7 Encyclopédie de I'Islam, p. 1195.

8 Encyclopédie de I'Islam, op. cit.

9 Pour les détails sur les rites, les lieux de rites, leur ressources, etc., v. Encyclopédie de I'Islam.
10 Sous le vocable de talak se on désigne ceux qui sont méchants ou sans caractére.

380



Mais on peut demander, quand on est candidat, son entrée dans 1’ordre au cours
des réunions appellées cam gegesi. Les candidats se confessent devant les notables et les
vieillards, lesquels dressent un requisitoire trés serré pour savoir si les candidats n’ont
commis aucun crime ni faute. Les participants a la réunion doivent avoir fait leurs
ablutions avant d’entrer dans le lieu de la réunion.

Les gens qui se voient refuser I'entrée de I'ordre sont trés mal vus. Si un des mem-
bres commet un péché apreés son acceptation, il est exclu de I'ordre par les notables
pour un temps limité, qui va de six mois 4 sept ans. Les «exclus» peuvent demander 4
nouveau leur admission une fois qu'ils ont «purgé» leur peine.

Les exclus s’appellent diickiin et la durée de leur expulsion diisiim. Pendant le diisiim
'exclu ne doit en aucun cas entrer dans la salle de réunion, mais peut, en revanche,
circuler librement dans les endroits publics et aller travailler dans les champs.

Isattendent patiemmentle jour de leur retour dans 1 ordre et doivent faire des prieres
continuelles. Les dedes peuventleurinfliger des punitionssupplémentaires, par exemple de
ne pas manger pendant trois jours, puis de manger beaucoup et de jetiner anouveau et
ainsi de suite. La veille deleur rentrée dans'ordre ils peuvent manger démesurément (2).

L'informateur constate que malgré les mesures punitives, il y a des villageois qui
sont entrés dans ordre sans le mériter. Il est impossible que tous les membres de
I'ordre soient blancs comme neige.

Il n'y a pas de régles précises pour les dons, mais ceux qui veulent peuvent donner
quelque chose. En tout cas les «expulsés» sont tenus de payer une sorte d’amende et de
faire des sacrifices. La secte elle-méme n’a pas de caisse, mais les dons réunis sont en-
voyés périodiquement au sanctuaire de Hadjdji Bektash pour la construction de
monasteres, pour U'entretien du mausolée de Hadjdji Bektdsh, ou pour la réparation
des monastéres ct des tekyes. Les riches font souvent tuer un mouton ou un beeuf et en
distribuer la viande aux pauvres, etc.; les pauvres peuvent distribuer, quand ils le
peuvent, du blé, de 'orge ou du bulgur (met préparé avec de blé broy¢).

Les habitants du village vont souvent en pélerinage au tombeau de Hadjdji
Bektash dans la petite ville de I’ Anatolie méridionale qui porte son nom.

Les dedes, réputés pour leur caractére fort, sont supposés appartenir a la descen-
dance directe de Hadjdji Bektash. En général le fils d'un dede hérite le pouvoir de son
pere décédé, A condition qu’il n’ait aucun péché i se reprocher, et qu'il ait fait montre
d’un caractére aussi fort que celui de son pére défunt. S’il ne remplit pas ces conditions,
et comme personne d’autre ne peut étre nommé 4 sa place, on fait appel i un dédé d’un
autre village pour présider les réunions. En principe aucun autre membre ne peut
assumer les fonctions de dede.

Le comportement social des habitants d’ Alacahoyiik en relation avec la secte

Le Bektashi est connu pour sa trés grande tolérance et sa générosité, son amour du
prochain, il est prét 4 aider en toute occasion les gens en difficultés.

381



Le fait méme de laisser assez de liberté a chacun, de ne s’occuper que de ses propres
affaires religicuses, dénote une grande tolérance. Ne pas s'immiscer dans les affaires
d’autrui et mener une vie exemplaire au sein de la communauté est le grand souci du
Bektashi. Il a pour principe de ne pas faire de mal aux autres. Il a toujours comme de-
vise «on ne peut jamais sentir et comprendre la souffrance d’'un homme que 'on tue,
a moins d’étre soi-méme la victime». «Alors pourquoi inflingerais-je une souffrance 3
autrui que je serais moi-méme incapable de supporter.»

Dans les réunions les participants disent les bienfaits de leur pir, Hadjdji Bektash-e
Veli, non pas pour I'adoration, mais pour prendre exemple sur Jui. De plus on s’oc-
cupe des gens dans le besoin et on fixe la somme nécessaire pour aider tel ou tel homme
du village en difficulté. On emploie ces sommes, appelées hayrat, pour le bien de la
communauté, pour aider un homme, pour subvenir convenablement aux besoins de sa
famille, pour en aider un autre 4 payer une dot décente a sa fille, pour construire une
mosquée, un pont, une école ou un jardin. Si quelqu’un est riche, il doit aspirer 4 aider
les pauvres dans les saisons difficiles.

On fait des dons hayrat en toute occasion. Une autre forme de don est appelée
nezir; pour qu'un veeu soit exaucé on donne de I'argent, ou on tue un mouton. Le
Korban, sacrifice, est une autre forme d’offrande faite pour des récoltes. Le sacrifice
adak est une autre forme de don fait a 'occasion d’une joie que l'on a eue. D’autres
dons sont faits a la suite de catastrophes naturelles:éclipse, sécheresse, maladie, trem-
blement de terre. Dans ces cas on fait une confession générale de ses péchés et une
priére en commun, puis on effectue une distribution d’argent, de nourriture ou de
vétements. On appelle ce jour yagmur duasi. A cette occasion tous ceux qui n’ont
pas encore payé la zakat (le /10 de leur richesse) sont tenus de le faire pour parer au
malheur. On fait également appel aux miracles du pir (Hadjdji Bektash-e Veli), qui,
dans la tradition populaire, sont nombreux!.

SUPERSTITIONS ET CROYANCES PARA-RELIGIEUSES

Amulettes (nazarlik)

Elles sont de formes différentes, faites en différentes maticres (voir E.J. Klaey:
«Materielle Kultur», J. Amulette). Ces amulettes nazarlik (= contre les mauvais ceil),
parfois trés décoratives, ornent indifféremment U'entrée de la maison, le mur en face
de l'entrée, le cou d’un cheval ou les cornes d’une vache, la grille du radiateur d’un

11 Par exemple: Bektashe Veli peut aller jusqu’a son pays natal, I'Iran, en un clin d’ceeil, et en
revenir, sans qu’on le sache. — Quand il expliquait au bokhariotes que Dieu est unique les gens ne
voulaient pas le croire. Alors il fit remonter le cours d’eau vers sa source et les gens furent convain-
cus. — En Chine on lui demanda, pour la méme raison, de faire coucher le soleil 3 midi; il pria
et le ciel devint noir, le soleil ayant disparu a une vitesse vertigineuse. — Dans sa ville natale il
était assis avec ses compagnons sous un arbre séché, 'un des compagnons lui demanda s’il pouvait
faire reverdir I'arbre; il pria et I'instant d’aprés ses mémes compagnons étaient en train de cueillir
avec joie les fruits mars de 1’arbre.

382



tracteur, le bonnet des enfants, le revers de la veste, la poche ou le dos du gilet. On dit
que les deux yeux d’une personne ayant le mauvais ceil ne tombent pas sur le méme
objet. Si le premier tombe sur la personne, le second est distrait par le nazarlik, qui
annule ainsi I'effet du mauvais ceil.

La fonction en est d’écarter le mauvais ceil, les étres surnaturels, cin, cade on kojakar
(sorciére) et certains animaux qui sont réputés porter en eux des étres nuisibles.

Les étres nuisibles ou surnaturels

Ils sont de deux ordres:

a) Les animaux:

Le renard porte malheur & celui qu’est sur une monture (cheval, ine, voiture)
quand il le croise sur son chemin. Mais lui porte bonheur s'il est 4 pied.

Le hibou; quand il est perché sur une maison, celle-ci est vouée 4 la destruction.
D’oti la phrase prononcée pour jeter un mauvais sort sur quelqu’un: «Ocagina baykus
tumasin» (= que le hibou perché sur son toit) (= que sa demeure soit détruite).

Le lapin porte malheur, il faut le tuer.

Le serpent, a nui 'homme dés la création. 1l était le gardien du Paradis. Il a per-
suadé Satan de le laisser entrer et ainsi a pu se faufiler jusqu'a Adam et Eve pour leur
faire gofiter les fruits interdits. Ainsi Dieu I'a privé de pattes et I'a condamné a ramper
éternellement.

Le chat noir ; s'il passe entre deux hommes qui bavardent, ils auront stirement une
dispute sanglante et risquent de devenir ennemis.

Le perdrix, parce qu’clle a le bec et les pattes rouges du sang de "Ali (mort martyr).

Satan peut se transformer et prendre la forme del'un oul’autre de ces animaux pour
nuire aux hommes; parfois il se présente méme sous la forme d’un lion ou d’un tigre.

b) Les étres surnaturels (eren ou ermis)

Quand la nuit tombe le régne des hommes céde la place au régne des étres sur-
naturels, qui sortent de leurs cachettes (cendres, ruines et trous ¢loignés) pour nuire
aux hommes. C’est pourquoi on recommande aux enfants de: ne pas marcher la nuit;
ne pas marcher sur les cendres; ne pas aller dans les endroits en ruines; ne pas sortir
téte nue et ne pas uriner dans les cendres et dans les ruines, pour ne pas salir et ne pas
provoquer les étres surnaturels, qui sont: le Ode ou Kocakari (la sorciere), le gin et Satan.

Si quelqu’un sent la présence d’un de ces étres il doit réciter, a haute voix, une fois
alhmdolillah et trois fois qolhuwallah et soufler devant, derriére, 4 sa gauche et 4 sa
droite par trois fois.

Quand l'enfant est possédé par un de ces étres, pour avoir marché dans le noir ou
sur les cendres, pour avoir uriné dans les cendres ou pour étre allé dans des endroits en
ruines, il tombe malade, parle dans son sommeil, sue abondemment et tremble. Dans
ce cas le hoca détecte le mal et écrit, sur des morceaux de papier, trois muoka. Le pre-

383



mier est enveloppé trois fois dans du tissu et pendu au cou de I'enfant; le second est
délayé dans de I'cau que 'enfant boit pendant trois jours; le troisiéme est brilé avec
des poils de chat ou de chien.

c) Les animaux considérés comme propices

A cdté des animaux nuisibles, il y a des animaux qui sont sensés porter bonheur; ainsi:

L’araignée, considérée comme sacrée, car elle a tissé son filet 4 I'entrée de la caverne
ou se cachaient Muhammad et se compagnons. Les toiles d’araignée ont dérouté ceux
qui en voulaient 4 la vie du Prophéte et de ses compagnons. C'est pourquoi on en tue
jamais un araignée.

Le pigeon est vénéré pour la méme raison, car il a pondu 4 'entrée de cette méme
caverne.

La pie, quand elle chante annonce une bonne nouvelle, I'arrivée d’un héte cher ou
d’un membre de la famille en voyage.

La cigogne, pour son pélerinage & la Mecque, d’ou son nom: «haci leklek».

L’hirondelle, parce qu’elle annonce le printemps et parce qu’elle chante éternelle-
ment une sourate du Coran, alam nashrah (sourate qui annongait 'ouverture de la
poitrine du Propheéte par les anges pour lui en retirer le mauvais sang).

Un oiseau gris appelé ababil, qui jeta des pierres sur 'armée du Pharaon qui allait
avoir raison de 'armée du Prophéte Ayub. Ce jet de pierres décida de 'issue de la
bataille en faveur du Prophcte.

Diverses sortes de croyances concernant le travail, le temps et la recolte

Le jour néfaste pour le travail est le vendredi. On ne doit jamais travailler dans les
champs ce jour-13, car on court un danger; & coup sfir on brisera un outil, on se blessera
ou une béte tombera malade (chaque béte a 40 veines qui travaillent six jours, le
vendredi une seule fonctionne et les 39 autres se reposent; si on fait travailler la béte,
elle ne pourra pas supporter la charge et elle tombera malade ou mourra). D’autre
part les gens doivent aller 4 la mosquée pour la pricre en commun, faire des visites aux
amis et aux malades.

Concernant le travail des femmes 4 la maison, chaque famille a son jour néfaste olt
la ménagére ne doit pas cuire le pain, faire la lessive ou coudre. Ce jour est choisi en
raison d’'un malheur arrivé un jour dans le ménage, et depuis lors ce jour est considéré
comme néfaste. L'un des informateurs, Riza Elham, est tombé dans I'escalier et s’est
cassé le bras, un mardi, et depuis ce jour toute activité cesse dans sa maison les mardis).
Mais il y a des familles qui n’ont pas du jour néfaste et peuvent faire ce qu'ils veulent
durant toute la semaine, sauf le vendredi.

1l est recommandé de rentrer le premier chariot de la nouvelle récolte, de semer
les premiers grains ou de commencer la moisson un jeudisoir ou un dimanche. Cet
acte apporte I'abondance dans la maison.

384



On ne doit pas se couper les ongles apres le travail et surtout le soir, il faut 'avoir
fait avant le commencement du travail et de prétérence dans la matinée (les ongles sont
le nid de la saleté; on ne sait jamais ol ils tombent, et si un membre de la famille mar-
che sur 'ongle coupé il sera frappé d’un malheur).

On ne doit entreprendre aucun travail important ni se marier durant le mois de
Ramadan, ou durant le mois de Moharram. On ne récolterait que malheur et discorde.

Quand on sort pour travailler, il faut toujours sortir le pied gauche en avant,
avancer le pied droit quand on pénétre sur le champ, oulorsqu’on franchitle scuil dela
maison en rentrant du travail; on expulse ainsi le malheur et 'on introduit bonheur
et prostérité.

PRATIQUES EN RELATION AVEC LA RELIGION
La mort, les funerailles

Quand quelqu’un est sur son lit de mort (ecel dosegi), il entre en agonie (can
cekismek), puis arrive Azra’yl, 'ange chargé de prendre I'ime. Si le mourant est un
homme de bien, 'ange lui présente une rose qu'il respire et dans laquelle il rend I'ame
en souriant; si c’est un homme de mal, il souffre horriblement, se débat et fait des
grimaces. Quand tout est fini, le hoca lit la sourate de Ya Sin, I"dme revient une premiére
fois dans le coeur, c’est alors que le hoca lui attache le menton avec un linge propre,
coupé et préparé par des hommes pour un homme, par des femmes pour une femme.
On joint également les orteils des deux pieds qu’on attache avec une ficelle. On couche
le mort en tournant sa téte du c6té de la Mécque. Les proches parents viennent le
pleurer. Puis on chauffe de I'cau (les hommes pour un homme, les femmes pour une
femme). On met le mort sur une planche, appelée tanagir tahtasi pour le laver. D’autres
lisent le Coran pendant qu’on prépare I'enterrement. Aprés avoir lavé le mort, on le
met dans le linceul, coupé dans des draps blancs. Puis on le pose sur une sorte de lit
appelé musalla tahtasi, pour I'emmener devant la mosquée (jamais & I'intérieur) pour
la priére de la mort qui se fait debout. Puis on 'emmeéne au cimeticre ot le fossoyeur
mezargi a déja creusé la tombe. On couche le corps dans la niche (peyke), qui est
creusée A la droite du trou, s’il est mis dans un cercueil on glisse le cercueil dans ce trou.
On joint les mains de 'homme sur le nombril, celles de la femme a la hauteur de sa
poitrine, son visage en dircction de la Mécque. L'dme revient une seconde fois dans le
corps et on lit 3 nouveau la sourate de Ya Sin. On place une planche ou une pierre plate
appellée sapma pour boucher la niche, puis on jette de la terre pour remplir le tom-
beau. L’Ame revient une troisiéme fois dans le corps, le mort veut se relever, sa téte
heurte le sapma et il retombe. Aprés avoir mis les pierres tombales on arrose le tom-
beau et on y place un vase d’cau, pour qu’il n'ait pas I'air désert. Tout le monde quitte
alors le cimeticre sauf le hoca, qui reste a réciter le Coran ou dire des priéres. Quand
tout le monde a quitté le cimetiére, arrivent alors les anges pour 'interrogatoire, on
les appelle Sorgucu melek. La terre se met a trembler autour du défunt, il a peur et veut

25 385



se relever & nouveau, et 4 nouveau sa téte heurte le sapma pour lui rappeler qu’il est
mort. Si c’est un homme de bien, les anges arrivent de droite, si c’est un malfaiteur,
ils arrivent de gauche, et I'on commence 2 lui infliger des tortures yeri genis, les anges
sont venus avec le livre contenant ses actions. L’ange du bien rahmat melekesile console;
I'ange de torture Yebani melekesi le torture, le fouette (1000 fois s'il est meurtrier,
500 fois sl a séduit quelqu’un). Puis les anges I'emmenent traverser le pont serat. Le
bienfaiteur passe les yeux fermés et entre au paradis, le malfaiteur, chargé de ses pechés,
ne peut traverser le pont et tombe dans 'enfer (s'il a commis un nombre égal de
bonnes et de mauvaises actions, il va d’abord en enfer et retourne au paradis aprés
avoir été purifié de ses péchés).

Aprés I'enterrement, durant trois jours et pendant quelques heures on fait du feu
a Uendroit ot 'on a chauffé I'eau pour laver le mort, pour que I"ame du défunt ne soit
pas dans I'obscurité et pour qu’elle monte au ciel avec la fumée.

Les trois premiers jours aprés le décés on ne cuit rien dans la maison du mort; les
voisins et les amis apportent & manger a la famille en deuil, le hoca dit des pricres du-
rant ces trois jours dans la maison du défunt. Le troisiéme jour on fait un repas, on
prie et on lit le Coran; les villageois viennent présenter leurs condoléances et conso-
lent la famille. On fait encore un repas le 7¢ jour pour les gens qui sont arrivés de loin
et n’ont pu assister 3 I'enterrement. Les 40 et 41° jours on refait un repas, dit des prié-
res, lit le Coran et le maulud-e sarif et puis on oublie le décédé. Durant les 40 jours qui
suivent le décés, le hoca vient tous les jours pour dire des priéres dans la maison du
défunt. On commémore I'anniversaire du décés chaque année, a cette occasion on
répare le tombeau et son sert un repas, suivi de prieres pour le défunt. Les villageois
vont au cimetiére les jours de féte, et au 10 de moharram.

Les gehit (martyr, mort de la main d’un infidéle) et les gazi (conquérants dans la
guerre sainte) ont un traitement & part: ils ne sont pas lavés, mais enterrés tout habillés
dans leurs vétements. Au contraire des autres morts qui redeviennent surla terre, les
sehit vont directement au paradis.

D’autre part on voit des feux follets sur le tombeau des gehit, témoignage vivant
de leur pureté et de leurs bienfaits. Quand ce phénomeéne est observé sur un tombeau,
le sehit est élevé au rang des evliya, les saints. Le tombeau devient une zyarat, endroit
de pélerinage.

La circoncision

Tout enfant musulman doit étre circoncis avant d’avoir atteint I'dge de la puberté.
C’est une obligation religicuse et une tradition qui nous est transmise par Muham-
mad. Clest la condition necessaire pour entrer dans la communauté des musulmans
et pour atteindre le rang d’homme. C'est pourquoi les infidéles ayant accepté la
religion musulmane sont tenus de se faire circoncire.

Celui qui n’est pas circoncis est considéré comme infidéle gavur, et est 'objet des
attaques et de la risée de tout le monde. Il ne peut entreprendre aucune action impor-

386



tante, ne peut tuer une béte de boucherie, et §'il le fait personne ne peut toucher 4 la
viande; il ne peut jouer aucun réle important dans le village.

L’Age auquel on circoncit les enfants varie entre 3 mois au minimum et 8 ans au
maximum. En cas de maladie, on peut avancer ou reculer cette date (I'informateur,
M. Yusof Kaplan a fait circoncir son fils 4 I'ige de 6 jours, suivant le conseil du méde-
cin). On circoncit méme les jeunes gens dans I'armée, quand ils entrent au service
militaire.

La circoncision est décidée par le pére, jamais par la meére. On organise une féte
pour la circonstance siinnet diigiinii (ou marasimi). La période la plus favorable est I'été
ou apres les moissons, en automne. A cette époque les gens ont de quoi offrir une féte
et de plus les enfants peuvent étre déja guéris pour la rentrée scolaire d’octobre (pour
ceux qui vont a I’école). Sil'on choisit parfois le printemps, c’est parce qu'il ne fait
presque plus froid et que les dangers d’infection sont réduits.

Parfois un homme riche, en accord avec d’autres parents, organise une féte pour
la circoncision de plusieurs enfants; et parfois plusieurs familles se mettent d’accord
pour organiser une féte afin de déduire les frais.

L’opération est effectuée par un sunet ¢i qui est soit un barbier, soit un chirurgien,
soit un. homme nanti de autorisation écrite d’'un médecin.

L’enfant qui est encore non circoncis siinnet ¢ocugu st alors drapé dans une longue
robe blanche et devient siinnet olmak. Il porte un bonnet blanc takke brodé de fils d’or
portant 'inscription maga allah surmontée d’un ceil en verre bleu, en guise de nazarlik.
Si on n'emmene pas I'enfant 4 I'h6pital, 'opération se fait chez son pére. On lit le
Coran et on pric. Puis un ami de la famille kirva (qui est une sorte de parrain et consi-
déré comme le second pére de I'enfant — ce dernier ne peut épouser la fille de son
kirva) tient 'enfant en lui passant les mains sous les cuisses tout en tenant ses mains et en
écartant ses jambes. Le kirva est assis sur une chaise ou un tabouret. L’ opérateur se met
devant I'enfant sur un si¢ge bas, saisit le pénis, y introduit un objet pointu, sur lequel
il enroule le prépus et le titre vers lui. Quand le prépus est bien tiré, il le tient entre
I'index et le pouce de la main gauche et le coupe de la main droite & I'aide d’un
bistouri chirurgical ou d'un rasoir ostora en disant farze allahtan, siinnet peygamberden
(= Allah T'a voulu et le Prophéte I'a rapporté). Le sang coule dans une sorte de cu-
vette ¢anak. On jette le prépus. L'enfant est alors circoncis siinuetli.

On couche I'enfant et les parents et amis de la famille le comblent de cadeaux, en
espéce ou en nature, en jouets et vétements. Mais le kirva est tenu d’offrir des véte-
ments neufs au nouveau circoncis, en plus d'une somme d’argent. A 'opérateur on
donne un cadeau en espéce également ou en nature, sclon la fortune de la famille.

Apreés la guérison, on promeéne I'enfant dans tout le village, on le présente 4 tout
le monde et tout le monde vient féliciter le nouveau siinnetli, qui est devenu un homme
a part entiére.

Il y a d’autre part des enfants qui sont nés circoncis (malformation ou déformation
du prépuce). On fait pour eux un simulacre de circoncision, on leur attache au cou un

387



fil rouge. Dans le village il y aurait deux cas de «circoncisnés» (qui sont mariés et ont
des enfants, m’a-t-on précisé) et deux cas de non-circoncis (¢galement mariés et peres
de plusicurs enfants). Mais la pudeur et 'honneur ont empéché mes informateurs de
les nommer (:). L'un des deux non-circoncis poss¢derait méme un certificat médical
le dispensant de se faire circoncire.

388



	La structure religieuse

