Zeitschrift: Jahrbuch des Bernischen Historischen Museums
Herausgeber: Bernisches Historisches Museum

Band: 47-48 (1967-1968)

Artikel: Alacahdyuk : ethnographische Skizzen eines anatolischen Dorfes
Autor: Dostal, Walter / Brunner, Hans-Ulrich / Geering, Mathias

Kapitel: Dorfstruktur - Soziale Ordnungen - Subcultures

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1043440

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1043440
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DORFSTRUKTUR - SOZIALE ORDNUNGEN - SUBCULTURES

WALTER DOSTAL

[. DIE DORFSTRUKTUR

Dorfverwaltung : Der Gemeinderat (ihtiyar heyeti) besteht aus fiinf Mitgliedern:
dem Biirgermeister (Muhtar) und den vier Gemeinderiten (aza [ iiye), die sich aus
dem Lehrer, einem Vorbeter, ferner dem Dorfwichter (Kdy bekgisi) und einem
Flurwichter (arazi bekgisi) zusammensetzen. Die Amtsperiode des Gemeinderates
betrigt vier Jahre. Lehrer und Vorbeter sind als Mitglieder des «ihtiyar heyeti»
gesetzlich vorgeschrieben. Der Biirgermeister wird von den Minnern des Dorfes in
sein Amt gewihlt, wihrend der Gemeinderat die Dorf- und Flurwichter nominiert.

Bei der Erérterung der Funktionen des Muhtar haben wir zwei verschiedene
Ebenen zu unterscheiden: die eine wird von den Gegebenheiten der staatlichen Ver-
waltung bestimmt, die zweite nimmt Bezug auf die sozialen Bediirfnisse innerhalb
der doérfischen Gemeinschaft. Hinsichtlich des staatlichen administrativen Bereichs
erledigt der Muhtar die behordlichen Anfragen, gibt Verordnungen bekannt, nomi-
niert die wehrfihigen jungen Minner und fiihrt das Geburts-, Ehe- und Totenregi-
ster. Gewdhnlich besucht er zweimal im Monat den Kaimakam. Seine Bezichungen
zum Veli der Provinz sind lose, meist beschrinken sie sich auf den einmal jihtlich
stattfindenden Besuch des Provinzgouverneurs in Alacahéyiik.

Im dérflichen Bereich hat er die Aufgabe, Streitigkeiten zu schlichten (baristir-
mak), den Brunnen-, Briicken- und StraBenbau zu beaufsichtigen, die Bebauung
der Weidegriinde zu verhindern und in Notfillen die Nachbarschaftshilfe (Kubag-
mak) zu organisieren. Die Altesten (Koca) der Verwandtschaftsgruppen reprisentie-
ren mehr die moralische Instanz des Dorfes. Der Muhtar wird jede gravierende Ent-
scheidung vor ihrer Bekanntmachung mit ihnen besprechen!.

Die Gemeindesteuer (K&y biitgesi) wird jihrlich vom «ihtiyar heyeti» festge-
setzt und durch den Dorfschreiber (K8y Katibi) ausgeschrieben. Von diesen Steuer-
cinnahmen erhilt der Muhtar 240 Lira jihrlich, der Schreiber 120 Lira, 109, dieser
Summe sind fiir den Unterhalt der Schule vorgesehen und 100 Lira werden der
Organisation «Roter Halbmond» iiberwiesen. Die Mitglieder des Gemeinderates
erhalten fiir ihre Titigkeit, mit Ausnahme der Wichter, kein Entgelt. Thre Ent-
lohnung erfolgt in Naturalien, die von den Hauseigentiimern entrichtet werden. Pro
Haus crhilt jeder Wichter ein hakla, das entspricht 16 Kilogramm Getreide (8 kg

1 Zur demokratischen Verfassung der tiirkischen Dorfverwaltung, siche Stirling.

215§



Weizen und 8 kg Gerste). Die Grundsteuer wird an die staatliche Verwaltung (arazi
vergisi), pro 100 déniim 100 Lira, abgefiihrt. In fritheren Zeiten wurde auch das Vieh
besteuert.

Dorfstrukrur : Neben den Altesten des Dorfes, dem Muhtar und den Gemeinde-
riten zihlen Vorbeter und Oberlehrer zur Elite der Dorfbewohner. Zur Zeit
fehlt in der Gemeinde ein Hoca. Die Gendarmen stehen als Dorffremde und Repri-
sentanten der Regierung auBerhalb der Dorfgemeinschaft, ebenso ein Beamter der
Zollbehorde, der vor allem nach illegal gefithrten Schnapsbrennereien der Bauern im
Bezirk von Alaca fahndet. Wihrend die Gendarmen, besonders der Postenkomman-
dant, seiner personlichen Qualititen wegen, geschitzt werden, bleibt der Zoll-
beamte isoliert.

Aus der Liste der Gemeindeabgaben ist folgende Gruppierung von Arm und
Reich zu entnehmen: Von 150 Hiusern sind 117 Haushalte abgabepflichtig, die rest-
lichen 33 Haushalte sind so arm, daB sie von den Abgaben befreit sind. Die besteuer-
ten 117 Haushalte sind in vier Kategorien gegliedert:

L. reich insgesamt 26 Hiuser
1. wohlhabend insgesamt 1o Hiuser
III. besser situiert msgesamt 31 Hiuser
IV.arm insgesamt 50 Hauser

Nach den Unterlagen des Muhtar vermittelt die Eigentumsschitzung fiir die ein-
zelnen Kategorien pro Haushalt (meist groBfamilidrer) folgendes Bild iiber die
Besitzverteilung 2:

L. zeich: Feldbesitz: 200-300 déniim. Davon liegen etwa 509, brach,
wihrend 150 déniim mit folgenden Kulturpflanzen bebaut wer-
den: 100 déniim Weizen, 25 doniim Gerste und diverse Futter-
pflanzen: 15 déniim yulaf und 10 déntim becak.

II. wohlhabend: Feldbesitz: 100-150 déniim.

III. besser situiert: Feldbesitz: s0-80 doniim.
IV.arm: Feldbesitz maximal so doniim. Davon werden 20 déniim mit
Weizen und § doniim mit Gerste bebaut, der Rest bleibt brach.

2 Die Informationen iiber die GroBenordnungen beziiglich des Viehbesitzes differieren erheb-
lich. Da keine Viehbesteuerung mehr existiert, waren wir lediglich auf miindliche Auskiinfte an-
gewiesen, wobei das Prestigedenken der Dorfbewohner Fremden gegeniiber eine gro3e Rolle zu
spielen scheint. Zu den folgenden Angaben des Muhtars vergleiche man die Zahlen bei E. Klaey,
die auf Aussagen von Hirten basieren.

Kategorie I und II: 2 Paar Biiffel, 2 Paar Rinder, gelegentlich Pferde, 100-300 Kleintiere
(Schafe, Ziegen); Kategorie IIl: 1 Paar Biiffel, 1 Paar Rinder, s0-60 Kleintiere (Schafe, Ziegen);
Kategorie IV: 1 Rind, 10-15 Kleintiere (Schafe, Ziegen).

3 Essoll hier erwihnt werden, da8 Angehérige der Kategorie I (Reiche im Dorf) 5 Traktoren
erworben haben, die ihnen eine zusitzliche Einnahmequelle erschlieBen. Bei einer Tagesleistung
auf einer Fliche von 70 doniim, bei brachen Feldern von nur 35 doniim, erhalten die Traktoren-
besitzer 4 Lira pro doniim, beim Umpfliigen eines brachen Feldes 7 Lira.

216



Gegeniiber dieser offizidsen Einteilung unterscheidet man im autochthonen wirt-
schaftlichen Bewertungssystem nur drei Kategorien: 1) reich, mit einem Feldbesitz von
mindestens 200 déniim; 2) wohlhabend, 100 déniim und 3) arm, bis zu 50 déniim Land.

Von besonderem ethnologischen Interesse ist nun die Tatsache, daf3 die wenigen
Handwerker (3 Schmiede, etwa 10 Tischler) neben ihrem Beruf als Landwirte titig
sind. Es lieBen sich keine Indizien fiir einen minderprivilegierten Status der Schmiede
vermerken. SchlieBlich muB noch im Zusammenhang mit den handwerklichen
Titigkeiten darauf hingewiesen werden, daB fast alle Minner im Dorfe in der Lage
sind, einfache Maurerarbeiten zu verrichten; ebenso sind sie auch tiichtige Holz-
schnitzer. Das Topferhandwerk wird nicht ausgetibt. Neben den Dorf- und Flur-
wichtern bilden die Hirten in Ansitzen eine Berufsgruppe.

Viele Angehorige der armeren Bevolkerungsschicht (Kategorie V) verdingen
sich in den Sommermonaten als Arbeiter bei den Ausgrabungen, manche suchen als
Saisonarbeiter Beschiftigung in den umliegenden Stidten. Falls Feldbesitz vorhanden
ist, wird er verpachtet; das Pachtverhiltnis (ortak¢i) ist auf einem Vertrauensver-
hiltnis begriindet. Der Ernteertrag fillt zu gleichen Teilen, bei egalem Anteil an
Saatgut, an Verpichter und Pichter. Die Bezahlung der fiir den Feldanbau notwen-
digen Arbeitskrifte, sowic die Bereitstellung der Feldbaugerite ist zu Lasten des
Pichters festgesetzt.

Fiir die Feldarbeit werden Taglhner (giinliikgii) aus dem Dorf oder « Wander-
arbeiter» aus der Umgebung, besonders wihrend der Anbauzeit von April bis Mitte
Juni, verdingt. Taglohner erhalten fiir dic Feldbestellung auBer der Verpflegung tig-
lich s-10 Lira, weibliche Arbeitskrifte nur s Lira; fiir Arbeitsleistungen wihrend der
Erntezeit betrigt der Lohn 25 Lira fiir Minner und nur 10 Lira fiir Frauen. Bei Un-
fall oder Erkrankung wird bloB ein Tageslohn vergiitet. Das Taglohnerverhiltnis
muf streng unterschieden werden von den im Rahmen der Nachbarschaftshilfe
(kubagmak) tiblichen Leistungen.

II. DIE SOZIALEN ORDNUNGEN

Bevor wir uns mit den Merkmalen der sozialen Ordnungen beschiftigen, er-
scheint es einleitend notwendig zu sein, auf die Bedeutung der Bektashiya fiir das
soziale Leben einzugehen, denn die Zugehérigkeit der Bewohner Alacahdyiiks zu
diesem Orden beeinfluBt nachhaltig ihr soziales Interaktionssystem. Zunichst miissen
wir festhalten, daB durch die Lehre des Bektashi der Frauin dieser patrilinearen Gesell-
schaft ein weitaus besserer sozialer Status zugestanden wird als in sunnitischen Ge-
meinden?. Weitaus wichtiger fiir uns ist aber die spezifische Institution der einmal
jahrlich, meist im Winter, stattfindenden Versammlungsnichte (cemgecesi) unter
der Leitung eines Dede. Dieser Dede, mit einem Beglaubigungsschreiben (icazet
name) des Ordensmeisters versehen, verbringt mehrere Tage im Dorfe und hilt

4 Vgl. Birge, ferner Miiller, K., S. 481, 2382.

217



tiglich in einem anderen Haus eine Versammlung ab. An diesen Zusammenkiinften
nehmen jeweils die Nachbarn desjenigen, innerhalb dessen Anwesen die Veranstal-
tung stattfindet, teil. Der betreffende Hausbesitzer legt eine éffentliche Beichte in
ihrer Gegenwart ab®. Seine «Siinden» werden dann diskutiert: schwerwiegende Ver-
gehen wie Brautraub, Ehebruch, Diebstahl, Mord u. a. werden mit temporirem oder
permanentem AusschluB} aus der Bektashi-Gemeinde bestraft. Die Entscheidung darii-
ber steht dem Dede zu. Die voriibergehende AusschlieBung kann bis zu 7 Jahren erfol-
gen. Nach Ablauf dieser Zeit ist es dem Betreffenden méglich, um die neuerliche
Aufnahme in den Orden anzusuchen. In diesem Fall beurteilt der Dede zunichst den
Grad der Reue des Ausgeschlossenen. Stimmt er seiner Wiederaufnahme zu, muBl
sich der Kandidat folgendem Ritual unterziehen: Es wird ihm ein Giirtel aus Leinen-
stoff (tigbent) umgebunden, und er muB seine FiiBe auf eine erhitzte, zum Brot-
backen verwendete Platte setzen.

Ebenso verdient von unserem Aspekt aus die Verehrung von Bektashi-Heiligen,
wie z. B. von Azizdede, zufolge der mit dem Heiligenkult verbundenen karitativen
Komponente unsere Aufmerksamkeit. Sofern reiche Dorfbewohner den Beistand
einer der beiden Heiligen erflchen, legen sie in die an den Seitenwinden der Heiligen-
griber befindlichen Nischen Gaben, die fiir die Notleidenden des Dorfes bestimmt
sind. Meist sind dies Geld oder Lebensmittel, die von den Armen abgeholt werden.

Zu den wesentlichen Merkmalen der Sozialstruktur unserer Dorfbevélkerung
zihlen: die Patrilinie (sulale) und die GroBfamilie (ev), die mit der Wirtschaftseinheit
identisch ist, solange allerdings die patrilokale post-nuptiale Wohnfolge beachtet
wird. Gegenwirtig sind jedoch Absplitterungsvorginge innerhalb der groBfamiliiren
Verbinde in neolokale Kernfamilien (horanta) zu beobachten, die praktisch zu einer
Auflésung der urspriinglichen groBfamiliiren Wirtschaftseinheit fiihren. Dort wo
die GroBfamilie noch véllig intake ist, fungiert der Begriinder dieses Sozialverbandes
als Leiter der Wirtschaftseinheit, wobei er gleichzeitig als der Alleineigentiimer das
Verfiigungsrecht tiber Grund, Vieh und Gerite hat.

Im alten Runddorf lebten die Angehérigen einer Patrilinie in einem geschlosse-
nen Siedlungsraum. Durch die Umsiedlung wurde diese Ordnung aufgeldst; heute
wohnen die GroBfamilien einer Patrilinie voneinander riumlich getrennt. Lediglich
die Angehdrigen der Mahmutlar und der Balkayalar, zwei jiingst aus Yamad zuge-
wanderte Gruppen, siedeln geschlossen in den hiigeligen Randzonen des Dorfes.

Gegenwirtig sind 12 Patrilinien in Alacahdyiik festzustellen: Eskibekirler,
Bekiroglu, Késeler [ Denkliler (Deklioglu) Imamoglugiller | Gengalikler / Murtaza-
kahyagiller | Hasan Cavus/ Topuksuzlar [ Micolar | Mahmutlar [ Balbayalar. Die Eski-
bekirler, Denkliler und Gengalikler gelten heute als die iltesten Gruppen im Dorfe.
SchlieBlich wire noch festzuhalten, daB den Altesten einer Patrilinie kein wirtschaft-
liches Vergiitungsrecht zugestanden wird, sie sind cher als moralische Instanz privile-
giert.

s Uber die Beichte bei den Bektash allg. s. Tschudi; Birge.

218



In der Verwandtschaftsterminologie notieren wir einige Abweichungen im Ver-
gleich zu den von N. Erdentug® veréffentlichten Termini aus Hal und Sun. So z. B.
werden in Alacahdyiik nicht nur die jiingeren Schwestern, sondern auch die jiinge-
ren Briider mit ihren Rufnamen benannt: fiir die maternale und paternale GroBmutter
werden verschiedene Termini gebraucht.

Verwandtschaftsterminologie :

aga [ baba Vater

emmi [ emice Vaterbruder

hala Vaterschwester
emmioglu | yegen Vaterbrudersohn
emmikiz [ yegen Vaterbrudertochter
ana Mutter

teyze [ dayle Mutterschwester
dayi Mutterbruder
dyaioglu Mutterbrudersohn
dayikizi Mutterbrudertochter

buyukbab oder dede
ebe
biiyiik anne

agabey (gespr. abi)

abla

kayznana [ nene
kayinbaba [ emensi
kayin

baldiz

gorumecee

GroBvater viterlicher- und miitterlicherscits
GroBmutter viterlicherseits

GroBmutter miitterlicherseits

ilterer Bruder

jlingere Briider werden mit Rufnamen benannt
iltere Schwester

Schwiegermutter

Schwiegervater

Fraubruder /| Mannbruder

Frauschwester
Mannschwester

Aus dem Bereich der «rites des passages» beschrinke ich mich auf einige ethno-

logisch interessante Aspekte der EheschlieBung und des Hochzeitsbrauchtums. Uber
Geburt, Beschneidung und Totenbestattung wird von Herrn Sanaoullah an anderer
Stelle berichtet (vgl. S. 385fF).

Das seit dem 4. Oktober 1962 giiltige tiirkische Zivilrecht, das auf dem Schweize-
rischen Zivilrecht basiert, bestimmt die monogame Ehe als die gesetzlich giiltige
Eheform?7.

6 S. 17

7 Lewis, S. 267; Die Einfilhrung des neuen Zivilrechtes wird von Gazi Mustafa Kemal Pasche
S. 387 folgendermaBen kommentiert: «In derselben Zeit wurden die neuen Gesetze ausgearbeitet
und erlassen, die auf sozialem und wirtschaftlichem Gebiet und tiberhaupt fiir alle Ausdrucks-
formen menschlicher Titigkeit fruchtbare Ergebnisse fiir die Nation versprechen ... das Biirger-
liche Gesetzbuch, das die Freiheit der Frau sichert und die Existenz der Familie befestigt.»

219



Die gleichzeitig vorgeschriebene Registrierung der EheschlieBung durch den
Muhtar und die Ungiiltigkeit des nur vor einem «Imam» geschlossenen Ehebiind-
nisses (imam nik4hi) hat einerseits die Bewohner zur legalen Monogamic gezwungen,
anderseits aber dennoch die Méglichkeit zur polygamen Ehe durch die «Imam-Ehe»
in Form des nicht registrierten Ehebundes gegeben. Die auf diese Weise mogliche
Erweiterung der monogamen Kernfamilie ist natiirlich vom Standpunkt des gelten-
den Zivilrechtes illegal, legal jedoch in der Meinung der Offentlichkeit, die aus-
schlieBlich an dem paternalen traditionellen Gewohnheitsrecht orientiert ist®.
Rechtlich gesehen, verlieren die weiteren Frauen cines Mannes ihre Anspriiche im
Rahmen des Erbrechts zu Gunsten der legal anerkannten Frau. Da aber die Heirat
mit einer zweiten Frau nur mit Wissen und der Zustimmung der ersten Frau mog-
lich ist, deren Einverstindnis hierzu vom Aspekt der traditionellen Erzichung ver-
standen werden mul, werden illegal die Rechte der zweiten Frau geregelt. Natiirlich
bieten sich hier die Ansitze zu enormen sozialen Spannungen im Bereich der poly-
gamen Familie, die allerdings erst nach dem Tode des Familienbegriinders akut wer-
den. Das moderne Zivilrecht hat auch das traditionelle Erbrecht abgeldst, wodurch
der Witwe ein groBeres Erbteil, meist cin Viertel gegeniiber einem Achtel im traditio-
nellen Erbrecht gesichert wird; auch die gleichmiBige Aufteilung des Vermagens unter
den Kindern gegeniiber ciner fritheren Bevorzugung der Agnaten ist vorgeschrieben.

Die preferential marriage mit Parallelcousinen wird geiibt, hingegen finden wir
endogame Heiratsvorschriften nur beziiglich der Zugehorigkeitzur Sekte der‘Alawiten,
wodurch EheschlieBungen mit Sunniten unterbunden sind. Das Levirat wird geiibt.

Der soziale Status der Frau darf, wie bereits erwihnt, den Vorschriften der
Bektashiya gemiB, als wesentlich besser gegeniiber dem der Frau in sunnitischen
Gemeinden bezeichnet werden. Die Frauen von Alacahdyiik sind unverschleiert?
und bei der Wahl der Ehepartner werden die Neigungen der Madchen weitgehend
beriicksichtigt. Entsprechend der paternalen Ausrichtung der Gesellschaft sind jedoch
die Frauen vom Gemeinschaftsgebet der Minner, vom Kaffechausbesuch und von
der Wahl des Muhtar ausgeschlossen.

Dem moralischen Kodex nach wird die Unberiihrtheit der Braut erwartet. Im
Falle des Nachweises pri-nuptialer sexueller Bezichungen wird die Frau nach der
Hochzeitsnacht der Familie zuriickgegeben, wobei der Briutigam die Mitgift be-
halten darf und die Familie des Midchens den Brautpreis zuriickerstatten muB. Da
das Midchen in einem solchen Falle sein soziales Prestige einbiiBit, wird es meist nicht
linger im Dorf verbleiben kénnen und zur Auswanderung gezwungen. Ahnliche
Konsequenzen zicht ein Ehebruch nach sich. Der schuldige Teil wird unter dem

8 Vgl. Makal, S. 721., 122ff., ferner N. Ayitter.

Die Interpretation von Miiller, K., S. 245, Eheform der Bektagi: «. .. daB auch bei ihnen hin-
sichtlich ihres Zusammenhanges mit den Tachtadschi und Kysilbasch die Monogamie zumindest
das Ideal bilden konnte», wird durch unsere Information nicht bestitigt.

9 Vgl. Jacob, S. 25; Tschudi; Birge ; Klaus, S. 49.

220



Druck der dffentlichen Meinung zur Abwanderung veranlaBt; z. B. wird dem Ehe-
brecher die Nutzung der Weidegriinde fiir sein Vieh verweigert. Midchen und
Frauen, die aus den oben erwihnten Griinden das Dorf verlassen, zichen meist in
Stidte, wo sie z. T. als Prostituierte ihren Lebensunterhalt verdienen miissen. Bei
Verfithrung eines Midchens wird der Mann zur Heirat gezwungen, auch wenn er
bereits verheiratet ist. In einer solchen Situation fungiert die Imam-Ehe als das geeig-
netste soziale Regulativ.

Midchenentfilhrungen wurden in Alacahdyik seit lingerer Zeit nicht mehr
praktiziert. Sie kommen in der Umgebung gelegentlich vor, besonders dann, wenn
junge Leute von ihren Eltern das Einverstindnis zur Heirat erzwingen wollen.

Schenkt man den Aussagen einiger Gewihrsminner Glauben, so diirfte die Quote
der Scheidungsfille (nur bei Kinderlosigkeit) auBerordentlich gering sein, ebenso
die der Ehebriiche.

Im AnschluB an diese knappe UmreiBung wichtiger sozialer Erscheinungsfor-
men, versuche ich die Darstellung eines Hochzeitsfestes, dessen Ablauf wir vom
Aspekte minnlicher Giste aus beobachten und teilweise miterleben konnten. Um
den bisherigen Wandel auf diesem schmalen Sektor der rites des passages zu verdeut-
lichen, stelle ich einige wenige Merkmale des Hochzeitsbrauchtums aus unseren Beo-
bachtungen den Angaben von H. Kosay gegeniiber. Leider finden sich keinerlei Hin-
weise iiber das Datum seiner Aufnahmen, so daB ich als fiktive Aufnahmezeit das Jahr
1935, den Beginn der groBangelegten archiologischen Ausgrabungen annehme.
H. Kosay hat an den Ausgrabungskampagnen ohne Unterbrechung teilgenommen.

1935

Brautpreis: «Es handelt sich dabei um ein
Geldgeschenk, das den Wert der Aus-

1968

Der Brautpreis wird fiir die Kosten der
Brautausstattung (Mitgift) verwendet.

steuer des Midchens und die Unkosten
ihres Vaters ausgleichen soll» (S. 67).

Der Brautpreis wird in Raten abgezahlt  Das gleiche

(S. 67).

Die Braut webt und stickt ithre Ausstat-
tung (Kelim, Polsterdecken) (S. 68).

Das Brautkleid und die Brautkrone!©
werden von der Familie des Briutigams

beigestellt (S. 67).

Das gleiche

Das gleiche

10 Zur Brauttracht gehoren: Drei Récke, eine Jacke, ein Hemd, ein Kopftuch, ein Paar weille
Handschuhe, Brautschleier, Brautschmuck (Ohrringe, Armreif) und die Brautkrone (algin,
tozak). Die Brautkrone besteht aus einem Korbgeflecht, das mit kleinen runden Spiegeln und mit
einem Biischel gefirbter Hiithnerfedern geschmiickt ist. Vgl. dazu die monographische Darstellung
von Heffening.

221



Rolle des Sadi¢ und seiner Frau, als Re-

prisentanten der Verwandtschaftsgruppe

des Briutigams:

a) Ubernahme und Verwahrung des
Brautkleides und der Brautkrone;

b) Betreuung der Braut nach Verlassen
ihres Elternhauses bis zu ihrem Umzug
in das Haus des Briutigams (S. 70, 78).

Nicht erwihnt

Einladung der Dorfbewohner, auswir-
tigen Verwandten und Freunde, denen ein
kleines Geschenk iiberreicht wird (S. 68).

Nicht erwihnt

Am dritten Hochzeitstag (yufka) erhilt
der Trommler in jedem Haus eine Schale

Mehl, das ihm personlich gehort (S. 69).

Durchfiihrung von orta-oyun Spielen
(S. 69) 1.

(Nach Uberfiihrung der Brautkleider
und der Brautkrone in das Brauthaus):
«Jetzt nun entfihren die Freunde das
Midchen, und verstecken es in dem
Haus cines Freundes. Der Briutigam
aber weil3 nicht, wo die Braut sich befin-
det, und muB sie suchen gehen» (S. 75).

Braut und Braugungfern reiten zum
Haus des Sadig, spiter zum Haus des
Briutigams (S. 78).

Findet nicht statt.
11 Vgl. Duda, S. 13f.

222

Das gleiche

Ubernahme der Mitgift und Aufbewah-
rung bis zum Transport in das Haus des
Briutigams.

Das gleiche

Im Zusammenhang mit der Einladung
an auswirtige Giste wird fiir deren Un-
terbringung die «Nachbarschaftshilfe»
beansprucht.

Trommler erhilt Geldgeschenk.

Findet nicht statt.

Findet nicht statt.

Die Braut und ihre Begleiterinnen wer-
den mit einem Leiterwagen (evtl. auch
auf einem Anhinger mit Traktor) zum
Haus des Sadi¢ gebracht. Vor der Heim-
fihrung in das Haus des Briutigams
wird sie durch die Ortschaft bis zur
Grenze des Dorfareals gefiihre.

Registrierung des Ehebtindnisses durch
den Mubhtar.



An diesen Beispielen schen wir deutlich die Auswirkungen des bisher stattgefun-
denen Wandels. Schon auf den ersten Blick fillt auf, daB der meist in Raten abgezahlte
Brautpreis heute fiir die Bestreitung der Kosten fiir die Mitgift verwendet wird, d. h.
daB gegenwirtig das reziproke Verhiltnis von Mitgift und Brautpreis gestort ist,
wodurch die Leistung des Brautpreises zu einer ecigentlichen Bezahlung der Mitgift
wird, sicht man von der personlichen Leistung der Braut fiir die Herstellung ihrer
Ausstattung ab. Die Mitgift besteht ausschlieBlich aus Gebrauchsgiitern fiir den Haus-
halt. Ein Novum stellt die Registrierung der Ehe dar, ebenso das «Spazierenfiihren»
der Braut bis zu den Grenzen des Dorfareals. Dall man heute die Braut auf einem
Gefihrt fithrt, steht zweifellos im Zusammenhang mit dem hohen Prestigegehalt
der Beforderung durch Wagen (Kraftwagen). Aufgegeben wurde das Brauchtum
der Brautentfithrung, wodurch der Briutigam bis zur Konsumation der Ehe in eine
passive Rolle gedringt wird, da er von der Teilnahme an den {ibrigen Festlichkeiten
ausgeschlossen ist; ebenso die Orta-oyun-Spiele. Hingegen haben sich der Ablauf
des Hochzeitsfestes, die Rolle des Sadig, die Hochzeitstracht der Braut und das mit
der Hochzeit vergesellschaftete Fruchtbarkeitsbrauchtum: rituelles Weinen der Braut,
Schlagen des Briutigams und Zerbrechen von Tonkriigen u. a. als bestandig erwiesen.

Werbung : Der Bursche darf seinen Vater nicht dariiber informieren, welches
Midchen er gerne heiraten mochte. Einer seiner Freunde iibernimmt diese Aufgabe
und unterrichtet seine Mutter tiber dic Herzensangelegenheit ihres Sohnes, die den
Vater davon in Kenntnis setzt. Akzeptieren die Eltern die Wahl ihres Sohnes, sucht
der Vater, begleitet von einem Verwandten viterlicherseits, meist ist es der Vater-
bruder, und von einem der Altesten des Dorfes die Familie des Midchens auf (diiniir-
gitmek). Stimmt der Vater des Midchens dieser Werbung zu, 1aBt man zwei bis drei
Tage verstreichen; nach dieser Frist iiberbringt der Vater des jungen Mannes Kaffee
und Zucker in das Haus der Braut und die Sakkalasma-Zeremonie zwischen den bei-
den Vitern wird durchgefiihrt; sie umarmen und kiissen sich. Damit ist das Verl&bnis
vor Zeugen rechtskriftig geworden. Gespriche tiber die Hohe des Brautpreises wer-
den schon formell nach dem ersten Besuch des Briutigam-Vaters gefiihrt; offiziell
jedoch erst zwei Wochen nach der «Sakkalasma»-Zeremonie. Die Hohe des Braut-
preises richtet sich nach der wirtschaftlichen Lage und dem sozialen Anschen der
Brautfamilie. Der Brautpreis kann ratenweise in Geld, aber auch in Naturalien, meist
innerhalb eines halben Jahres, bezahlt werden. Gegenwirtig schwankt dic Hohe des
Brautpreises zwischen 3000-8000 Lira. Nach der Sakkalasma-Zeremonie wird mit
der Anfertigung des Brautkleides in der Familie des Brautigams begonnen, wahrend
die Braut fiir ihre Mitgift einen Kelim und Polsterdecken webt. Gleichzeitig beginnt
man in der Brautfamilie mit der Anschaffung der fiir die Brautausstattung notwendi-
gen Einrichtungsgegenstinde, wie z. B. Bett, Matratze, Truhe usw. Gewdhnlich
dauert die Verlobungszeit etwa 6 Monate, sic kann sich aber auch bis zu 2 Jahren er-
strecken, besonders dann, wenn der Brautpreis nicht in der normalerweise tiblichen
halbjihrigen Frist aufgebracht werden kann.



Ist der Termin des Hochzeitstestes festgelegt, wird mit den Vorbereitungen be-
gonnen. Zunichst lidt die Familie des Briutigams ihre unmittelbaren Nachbarn ein,
um sie zu bitten, auswirtige Giste in ihr Haus aufzunehmen (denisik). Die Einla-
dung (okontu [ okuyuntu) an die auswirtigen Verwandten wird durch Ubersen-
dung kleiner Geschenke (1 Stiick Seife, 1 kleines Taschentuch) ausgesprochen,
wihrend die Einladungen an die im Dorf wohnenden Verwandten durch Uberrei-
chung eines Brotes (¢orek) erfolgt; sehr nahe Verwandte erhalten bei dieser Gelegen-
heit auch Stoffe oder Kleider. Als Gegengeschenke werden Ginse oder Ziegen vor
dem Beginn des Hochzeitsfestes geschickt.

Erster Tag : Das Haus des Briutigams wird durch zwei Fahnen, ciner roten fiir die
Braut, einer weillen fiir den Briutigam, gekennzeichnet. Vor dem Beflaggen des
Hauses wird vom Vorbeter die erste Koransure gesprochen. Auch das Haus des
Sadi¢ wird mit einer roten Fahne geschmiickt.

Begleitet von den fiir das Fest engagierten dorffremden Berufsmusikern, geht
ein Angchdriger der Familie des Briutigams von Haus zu Haus, um zum Hochzeits-
fest einzuladen. Am Abend treffen die Giste ein und werden bewirtet, wobei auch
dem Wein zugesprochen wird. Die Frauen feiern gesondert von den Minnern in
einem anderen Raum.

Zweiter Tag : Die restlichen, am ersten Tag noch nicht begriiten Giste werden
empfangen und bewirtet.

Dritter Tag : Es wird zum Yufka cingeladen. Die Mutter des Briutigams, eben-
falls von Musikern begleitet, {iberbringt den Frauen die Einladung. Unmittelbar nach
diesem Besuch begeben sich die Frauen in das Festhaus, wo sic verschiedene Ge-
schenke, meist Naturalien, abgeben;; sie werden mit Tee bewirtet; abends versammeln
sic sich zum Festmahl (Abb. 1/2).

Am Abend des dritten Tages entsendet man eine Frau aus der Verwandtschafts-
gruppe des Briutigams in das Brauthaus, die bei den Vorarbeiten und der Zubereitung
der Speisen fiir das Festmahl, das am vierten Tag im Haus der Braut stattfindet, Hilfe
leistet. Die dafiir nétigen Lebensmittel und Zutaten werden von der Familie des
Briutigams beigesteuert.

Vierter Tag oder Henna-Tag: Aus der Verwandtschaftsgruppe des Briutigams
werden «yenge» (Schwigerinnen), meist verlobte Midchen, ausgewihlt, denen der
Transport der Brautkleider vom Haus des Sadig in das Brauthaus obliegt. Sie verbrin-
gen im Haus der Braut die Nacht. Die Braut selbst hat in der dem vierten Tag voran-
gegangenen Nacht im Hause eines Verwandten geschlafen und wird nun in das
Elternhaus zuriickgefithrt. Dort muB} sie im Innenraum verbleiben, wihrend ihre
Freundinnen im Hofe tanzen und singen. Nachmittags werden Ringkimpfe vor
ihrem Haus veranstaltet, sofern ihre Familic cinen Preis fiir den Sieger (meist eine
Ziege) stiftet. Die Einladung zum Ringkamptf erfolgt durch den Trommler im Orte.

Die Braut wird nach ihrer Ankunft im elterlichen Hause umgekleidet (basévmek)
und geschmiickt. Thre Hinde werden mit Henna von einer Frau gefirbt. AnschlieBend

224



Abb. 1. Die Mutter des Briutigams iiberbringt am dritten Hochzeitstag
den Frauen des Dorfes die Einladung zum Yufka (Photo W. Dostal)

Abb. 2. Die eingeladenen Frauen mit Geschenken (Naturalien),
auf dem Weg zum Festhaus (Photo W. Dostal)

225



ist die Braut in Anwesenheit der Frauen zum rituellen Weinen verpflichtet, die an
diesem Fruchtbarkeitsbrauch aktiv teilnehmen.

Nachmittags wird von je einem Vertreter der Familie der Braut und cinem der
des Briutigams die Zihlung der Mitgift vorgenommen. AnschlieBend wird von der
Frau des Sadig, in Gegenwart des Vorbeters und des Muhtars, die Mitgift gezihlt
und geschitzt. Anzahl und Schitzwert der Mitgift werden vom Vorbeter schriftlich
nicdergelegt. Der Muhtar und die beiden anderen Minner fungieren als Zeugen.
(¢chiz yazilmas | ¢ehiz kagidi.) Die Mitgift wird sodann in das Haus des Sadig trans-
portiert, wo sie bis zum Zeitpunkt der Uberfiihrung in das Haus des Briutigams ver-
bleibt.

Fiinfter Tag : Vormittags wird die Aussteuer in das Haus des Briutigams auf einem
Pferdewagen gebracht, nachdem sie mehrere Male durch das Dorf gefiihrt und somit
den Bewohnern zur Schau gestellt wurde (Abb. 3).

AnschlieBend verliBt die Braut, geschmiickt mit der Brautkrone und verschleiert, in
Begleitung von «Schwigerinnen» und Freundinnen ihr Elternhaus, um zuerst im Dorfe
selbst, spiter in der niheren Umgebung umbhergefithrt und schlieBlich in das Haus
des Sadi¢ gebracht zu werden (Abb. 4). Dort verweilt sie bis zur Heimholung in
das Haus des Brautigams. Sobald sie dort angekommen ist, wird von den Frauen ein
Tanz aufgefiihrt, an dem sich diec Schwiegermiitter beteiligen. Bevor die Braut das
Haus betritt, ist es Brauch, einen Krug zu zerbrechen (bereket testisi), damit sic
Reichtum, Regen und Fruchtbarkeit mitbringe. Wihrend sie sich im Hochzeits-
zimmer aufhilt, ist es ithr untersagt, zu jemandem zu sprechen. In der Zwischenzeit
wird der Briutigam im Hause des Sadig festlich gekleidet; nach einem gemeinsa-
men Gebet begleiten ihn der Vorbeter, sein Vater, minnliche Verwandte seiner Linie
und Freunde zu seinem Elternhaus. Vor dem Betreten des Hochzeitszimmers wird
ein Gebet verrichtet, wobei darauf geachtet werden muB, daB niemand einen Ring
ansteckt oder abnimmt oder eine Schnur kniipft (baglamak), weil diese magischen
Handlungen die Potenzfihigkeit des Briutigams lihmen kénnte. Nach dem Gebet
wird der Briutigam von seinen Freunden, von denen er Schlige einstecken muf, zur
Tiire des Hochzeitszimmers geleitet.

Die Braut spricht vorerst nicht mit dem Briautigam, erst wenn er ihr Geschenke
tiberreicht richtet sie das erste Wort an ihn; er holt nun das sogenannte Kissenessen
(vartik cerezi), das die Braut mitgebracht und nahe der Tiire aufgestellt hat. Anschlie-
Bend erfolgt die Entschleierung (duvak agma merazimi). Meist wird nach der Deflora-
tion ein Schul} abgefeuert.

Nach der Hochzeitsnacht spricht die Frau nur mit ihrem Mann, nicht aber mit
ihren Schwiegereltern (yelinlik). Zwei bis drei Tage spiter, nachdem sie an die
Schwiegertochter ein Geschenk abgegeben haben, wird das Sprechverbot aufgeho-
ben. Das junge Paar wird meist cine Woche lang von den Arbeiten befreit. In dieser
Zeit wird die junge Frau auch von den weiblichen Verwandten beider Gruppen
besucht.

226



Abb. 3. Pferdewagen mit der Aussteuer der Braut.
5. Hochzeitstag (Photo W. Dostal)

Abb. 4. Verschleierte Braut auf der Fahrt durch das Dorf (Photo W. Dostal)

227



III. ZUR FRAGE DER SUBCULTURES

Eine ethnographische Untersuchung sollte natiirlich auch das Phinomen der
subcultures in die Erhebung miteinbezichen'?. Zur Erlangung der dazu erforder-
lichen Grundlagen wurden, unter Anwendung eines Fragebogens, folgende Informa-
tionen erbracht. Obwohl der Umfang der Stichproben quantitativ nicht ausreicht,
um verbindliche Aussagen tiber subcultures in Alacahdyiik zu machen, habe ich mich
dennoch entschlossen sie vorzulegen, da sie ihres realititsbezogenen Inhalts wegen
von allgemeinem Interesse sein konnten.

Zum Code: In den Rubriken 1-9 werden zu Frage gestellt:
1: Name, Alter und Geburtsort; 2: Familienstand plus Anzahl der Kinder; 3: Beruf
und Nebenberuf; 4: Schul- und Berufsausbildung; s: Militirdienst; 6: Aufenthalte
auBerhalb des Dorfes; 7: Verdienst und Nebeneinnahmen; 8: Hauseinrichtung,
Feldbesitz, Vichbesitz; 9: Radiohdrer oder Zeitungsleser.

1: Hasan Dogan | 44 Jahre [ Alacahoyiik
Genealogie: Mustafa Kartal

|

Ali Koga
|

Abdurrahman Pchlivan
|

Yusuf Kahya

|

Riza Dogan
|

Hasan

Sein GroBvater Yusuf Kahya war eine sehr initiative Personlichkeit. Er baute ein
Haus fiir die Armen und half entscheidend an dem Ausgrabungsprojekt im Dorfe
mit. Auf seinen Vorschlag wurde das Museum in Alacahdyiik gebaut.

2: verheiratet [ 9 Kinder: 3 Séhne, 6 Tochter

3: Bauer und Lastwagenbesitzer, gemeinsam mit seinem Bruder seit 1954, frither
Fahrer

: Volksschule in Imat

Militirdienst: Fahrer bei der Artillerie in Istanbul

Als Fahrer sehr weit in der Tiirkei herumgekommen

: Jahrliche Einnahme durch Lastwagenbesitz: 25 ooo Lira

: GroBfamiliirer Haushalt; Landbesitz: 200 d., Tierbesitz: 2 Biiffel, 2 Rinder,
85 Schafe und Ziegen

9: Radiohdrer und Zeitungsleser; ist seit 1960 an der Politik interessiert und will in

den nichsten Wahlen fiir den Muhtarposten kandidieren.

[~ BEN B e NIV N

12 Zu den Ansitzen s. Roberts, J. M., Three Navaho Households. Papers of the Peabody
Museum of American Archeology and Ethnology. Vol. 40 (1951), Nr. 3, Cambridge.

228



I:

Ali Giinay | 46 Jahre [ Alacahdyiik

Genealogie: Satilmus

|
Ali

|
Osman (Imam)

l
Mechmet Giinay (Muhtar)

|
Ali

: verheiratet [ 4 Kinder: 2 S6hne, 2 Tochter

3: Landwirt, frither Maurer und Tischler, iibt derzeit das Amt des Muhtars aus

b

00 ~J O\ W

9:

I:

Da es im Ort bis 1942 keine Schule gab, wurde er in neutiirkischer Sprache von
einem Imam unterrichtet. Maurer und Tischlerberuf im Ort erlernt.
Militirdienst: bei der Zolltruppe in Izmir

Aufenthalt in Sisam

keine Angaben

Hat sich das Haus 1947 selbst gebaut und ist der Begriinder eines groBfamiliiren
Verbandes. Feldbesitz: 300 d. und Kleintiere. Er verfiigt iiber einen eigenen Trak-
tor mit den dazu notwendigen landwirtschaftlichen Geriten.

Er hort Radio und liest gelegentlich Zeitung

Izmet Ozdemir | 25 Jahre | Alacahdyiik

Genealogic: Mehmet

AN e RV S

\O

S N

|
Hiiseyin
|
Izmet, Mchmet, Garip, Nuriye, Yeter

: verheiratet [ Kinder: 1 Sohn
: Hindler und Kaffechausbesitzer; betreibt mit seinem Bruder ein Transportunter-

nehmen (Lastwagen)

Schulbesuch in Alacahdyiik, keine Berufsausbildung

Militirdienst: bei der Gendarmerie in Trabezont

Aufenthalt in Polatli als Ausgrabungsarbeiter (einmal)

Laden und Kaffechaus bringen jihrlich 2500 Lira ein. Die Einnahmen aus dem
Transportunternchmen miissen zur Abzahlung des Kredits fiir den Lastwagen
verwendet werden.

: Kaffechaus und Laden sind dem Haus angebaut. GroBfamilidrer Verband, Land-

besitz 8o d., Tierbesitz 2-3 Rinder, 25 Schafe
Radiohérer und Zeitungsleser

: Kemal Metin [ 29 Jahre [ Alacahdyiik
: verheiratet | 4 Kinder: 3 Téchter, 1 Sohn
: Bauer, Ausgrabungsarbeiter

Schulbesuch in Alacahdyiik

229



(¥

9:

I:
Ge

: Militirdienst: bei der Luftwaffenbodentruppe in Ankara
: Mehrmalige Abwesenheit durch Arbeiten bei Ausgrabungen in Polatli, Mersin

und Ercinzar

: Als Ausgrabungsarbeiter 400 Lira jihrlich
: Kernfamilidrer Haushalt. Vom Erbgut Grund gekauft und ein kleines Haus ge-

baut. Landbesitz 180 d., 2 Pferde, 3 Rinder, 1 Biiffel, 10 Schafe
Kein Radiohdrer, kein Zeitungsleser

Mehmet Duran | 45 Jahre | Alacahoyiik

ncalogic: Ali Koga

|
Abdurrahman

|
Yusuf Duran

|
Osman Duran

|
Mehmet — Ali — Mustafa

2: verheiratet, seine Frau stammt aus Mico | Kinder: 2 Téchter, 1 Sohn

3: Frither Schafhirte, nach dem Tod seines Vaters Bauer. RegelmiBiger Nebenver-
dienst als Ausgrabungsarbeiter

4: kein Schulbesuch

s: Militirdienst: bei der Luftwaffe (Bodentruppe) in Eskischir

6: Als Ausgrabungsarbeiter bei Denizli und Polatli

7: Letztes Jahr 1500 Lira; der Feldertrag reicht nur knapp fiir den Eigenbedarf aus.
Gelegentlich werden Schafe verkauft.

8: Kernfamiliirer Haushalt. Baute sich mit erspartem Geld ein cigenes Haus. Feld-
besitz: 45 d., ist gelegentlich fiir Nachbarn Pichter; Tierbesitz: 2 Rinder, 1 Esel,
Kleintiere: 10 Schafe, 11 Ziegen

9: kein Radiohdrer, kein Zeitungsleser

1: Riza Elhan [ 40 Jahre | Alacahdyiik

2: verheiratet [ Kinder: 3 Séhne, 1 Tochter

3: Maurer und Tischler

4: Da es in seiner Jugendzeit keine Schule in Alacahdyiik gab, besuchte er die Schule
in einem Nachbardorf. Erlernte Beruf im Dorf Alacahoyiik

s: Militirdienst: bei der Artillerie in Adapazari

6: Aufenthalte in Bursa, Istanbul, Ankara. Arbeitet jeden Sommer auBerhalb der
Ortschaft

7: Lebt in groBfamilidirem Verband. Sein Nebenverdienst betrigt etwa 500 Lira im
Jahr.

8: GroBfamilidrer Haushalt. Feldbesitz 100 d., Tierbesitz: 2 Pferde, 6 Ochsen, 3 Biif-
fel, 4 Schafe

9: Radiohorer, kein Zeitungsleser

230



1: Mustafa Duvan [ 30-35 Jahre [ Alacahdyiik

Genealogie siche Mehmet Duvan

: verheiratet [ Kinder: 4 Sohne, 2 Téchter

: Hirte (Kilberhirte, kérpe ¢obanz)

kein Schulbesuch, keine Berufsausbildung

: Militirdienst: bei Transporttruppen Zonguldak

: keine

: Jihrlich 100-150 hakla Getreide (zu gleichen Teilen Weizen und Gerste)

: Kernfamiliirer Haushalt, eigenes Haus auf ererbtem Grund 1961 gebaut, Landbe-
sitz wird nicht angegeben, er erntet nur 30 hakla. Viehbesitz: 1 Rind, 1 Kalb,
2 Esel, 4 Schafe, 4 Ziegen

9: negativ

0 v oA W N

231






	Dorfstruktur - Soziale Ordnungen - Subcultures

