
Zeitschrift: Jahrbuch des Bernischen Historischen Museums

Herausgeber: Bernisches Historisches Museum

Band: 39-40 (1959-1960)

Artikel: Über afrikanische Holzschnitzerei : eine Einführung

Autor: Christoffels, Hildegard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1043460

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1043460
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÜBER AFRIKANISCHE HOLZSCHNITZEREI

EINE EINFÜHRUNG

HILDEGARD CHRISTOFFELS

Es gibt verschiedene Möglichkeiten, Dinge in einem Museum zu betrachten.

Der Besucher kann sich einen Gesamtüberblick verschaffen, indem er sich von der

Ausstellung selbst führen läßt, von Vitrine zu Vitrine wandelt, vor einer Statue,

einem Teppich verweilt, Schmuckstücke oder Gebrauchsgegenstände bewundert.
Eine andere Art der Besichtigung ist es, nur wenige ausgewählte Gegenstände

herauszugreifen, sie zu studieren und zu vergleichen, um in einen ganz bestimmten

Zweig der Kulturerscheinungcn tiefer einzudringen. Wählen wir einmal den zweiten

Weg, indem wir von allgemeinen Überlegungen ausgehend, drei charakteristische
Stücke der afrikanischen Holzplastik zu erfassen suchen.

Unsere ethnographische Abteilung beherbergt eine Anzahl sehenswerter Kunst-
gegenstände des schwarzen Erdteils. Es fällt auf, daß sie vornehmlich aus dem
westlichen und mittleren Teil des schwarzen Kontinentes stammen. Die Sudanvölker
und jene an der Küste von Senegal über den Niger bis zur Mündung des Kongo
hinaus und im Osten bis in die Nähe der großen Seen, sind künstlerisch besonders

begabt. Es sind jene, die im Mittelalter große Reiche beherrschten, von deren Künstliche

und Reichtum die Geschichte sagenhafte Dinge zu berichten weiß. Alte Funde

wie neuere Erwerbungen zeigen, daß als Materialien für Plastiken und Reliefe

Elfenbein, Metall, Ton und Stein benutzt sind; sie alle haben ihre eigene Kraft, die

sich auf das Kunstwerk überträgt. Metall ist hart und unvergänglich, Ton und Stein

werden von der fruchtbaren Erde genommen, im Elfenbein liegt die Stärke des

Elefanten, das Holz kommt vom Baum. Der Baum birgt Lebenskraft, ist Symbol
für die Unsterblichkeit und beherbergt Geister. Statuette und Maske, aus frisch

geschlagenem Baum gearbeitet, haben darum Lebenskraft. Sie wird durch mancherlei

Ritual noch intensiviert.
Die Holzplastik kennt ursprünglich zwei Typen: die geschnitzte Maske und das

geschnitzte Geister- oder Ahnenbild. Erst später gesellt sich noch der kunstvoll
verzierte Gebrauchsgegenstand dazu. Die Masken werden bei religiösen Festen getragen,
damit ein Tänzer auf diese Weise einen Geist vergegenwärtige. Die Figuren finden
sich an Häusern als Balkenschmuck, in kleinen Heiligtümern, in den Hütten oder

im Freien, je nach ihrer Bedeutung. Sie werden auch bei kultischen Anlässen, in
Geheimbünden usw. gebraucht. Daraus erhellt, daß die afrikanische Plastik — wie
die meisten Kunstwerke der Natur- oder alten Kulturvölker — zunächst religiösen

457



Zwecken dient. Das erklärt auch weitgehend ihre Eigenart und die Unistände,

unter denen sie entstehen und gepflegt werden.
Aus Reise- und Forschungsberichten ist bekannt, daß es in Afrika sogar etwas

wie Kunstschulen gibt. Zwar sind sie anders als bei uns. Die Fertigkeit und die

Formtradition lernt der Schüler bei einem Meister durch Abschauen. Bei vielen

Stämmen ist das Schnitzen ein Handwerk, das sich in der Familie vererbt. Bei
anderen kommt es vor, daß sich jemand durch einen Traum, eine Erscheinung oder

ein Orakel berufen fühlt, Künstler zu werden. Zur Zeit der großen Negerreiche
(und heute bei einigen ihrer Nachkommen) war es vielfach so, daß der König oder

Stammeshäuptling die Künstler wie ein Mäzen förderte. In solchen Fällen wird
auf das Können geschaut und ob die Werke Gefallen finden. Soweit sie religiösen
und mythologischen Charakter haben, sind die Plastiken oder Masken meist an
überlieferte Formen gebunden. Bei anderen Gegenständen darf sich die Eigenart
des Schnitzers entfalten, er kann frei schaffen. Diese Freiheit ist allerdings durch das

wiederholte Arbeiten traditioneller Stücke beeinflußt und ein neuer Stil wird sich

nur langsam entwickeln.

Wie schon angedeutet, unterliegt die Herstellung religiöser Plastiken vielfach
rituellen Vorschriften, weil das Produkt, wenn es fertig, geölt oder bemalt ist, mehr
als nur Kunstwerk bedeutet. Entweder wird es mit seinem geheimnisvollen Vorbild
identifiziert oder es heißt von ihm, die Seele eines Ahnen habe darin Platz genommen.

Auch kann es kraft ausdrücklicher Ernennung Macht besitzen.

Es gibt bereits eine fast unübersehbare Menge mehr oder weniger geglückter
Versuche, die afrikanische Kunst in Stile einzuteilen. Meistens führt dies zu einer

regionalen, selten zu einer zeitlichen Abgrenzung. Das kommt daher, daß nicht
genügend Kunstwerke aus früheren Zeiten existieren. Einerseits ist durch das Klima
jedes Holz schneller Vernichtung unterworfen, andererseits werden die durch Religion

und Mythologie festgelegten Formen durch unvorstellbar lange Zeiträume

weitergegeben. Mühsames Forschen deckt hin und wieder Fremdeinflüsse auf.

Bei all ihrer Verschiedenheit haben die afrikanischen Plastiken wesentliche Merkmale,

die sie von solchen anderer Erdteile unterscheidet.

In Europa galt für lange Zeit als Schönheitsideal, daß die Proportionen eines

Kunstwerkes mit denen der Natur übereinstimmen und es darüberhinaus durch
höchste Vollkommenheit überhöht werde. Ähnlich ist es bei der chinesischen und

japanischen Plastik, wenn wir besonders an die Jade- und Elfenbeinschnitzereien

denken. Von Indien hingegen sind groteske Kombinationen und Phantasiegebilde
bekannt, die auf eine andere Auffassung hindeuten. Aber wenn auch auf Menschenleiber

Elefantenköpfe aufgesetzt werden, so bleibt doch eine starke Gebundenheit

der einzelnen Formelemente an ihre Naturvorbilder. Der Leib ist ein normaler

Menschenleib, und der Kopf ist ein naturgetreuer Elefantenkopf. Die Maßverhältnisse

werden einander angeglichen.
Anders in Afrika Das edle Maß und der goldene Schnitt werden nicht beachtet.

458



Abb. I : Kopfaufsatz, Bambara, Sudan

459



Der Grund dafür ist nicht Mangel an Können, sondern die andere, uns fremde

Weltanschauung, die sich darin bekundet. Nicht äußeres Vorbild, sondern inneres Wesen
ist für die Gestaltung bestimmend. Der Kopf, in dem die Kraft des Geistes wohnt,
ist seit je das Wichtigste bei der menschlichen Figur, deshalb wird er meist

unverhältnismäßig groß gestaltet. Bei einem Herrscher oder einer arbeitenden Frau haben

auch die Hände Bedeutung, sie passen dann in der Größe eher zum Kopf, während
der übrige Leib klein bleibt. Schließlich spielen die Fortpflanzungsorgane, durch
die Leben und Kraft des Stammes und der Ahnen weitergegeben werden, eine

wesentliche Rolle; so sind auch diese sehr deutlich zu kennzeichnen. Gilt es, im
Einzelfall andere Eigenschaften hervorzuheben, erscheinen die Träger solcher

Eigenschaften fein ausgearbeitet, während andere ganz wegfallen. Alles ist dabei

stets in großartiger Harmonie komponiert, so daß auch wir mit unseren anderen

Kunst- und Schönhcitsrcgeln den afrikanischen Werken ästhetische Schönheit nicht
absprechen können, obwohl es uns schwerfällt, die Vorstellungen und Empfindungen,

die ein Schwarzer angesichts seiner Ahnenbilder hat, nachzuvollziehen.

Hören wir deshalb, was einer ihrer gebildeten Vertreter über die Kunst selbst sagt:
«Im schwarzen Afrika ist die Kunst Deutung und Erkenntnis der Welt, das

heißt, sensible Teilnahme an der Wirklichkeit, die das Universum an die Übcr-
wirklichkeit knüpft, genauer, an die Lebenskräfte, die das Universum beseelen. Der

Europäer gefällt sich darin, die Welt in der Reproduktion der Erscheinungen —
die er als „Sujets" bezeichnet — zu erkennen, der Negro-Afrikancr erschließt sie

vital im Bild und im Rhythmus. Beim Europäer führen die Fäden der Sinne zu
Herz und Kopf, beim Negro-Afrikaner zu Herz und Leib, zur Wurzel des Lebens.

Das negro-afrikanische Bild ist also kein Gleichnis-Bild, sondern ein Analogie-Bild,
ein überwirkliches Bild Der Elefant ist die Kraft, die Spinne die Klugheit, die

Flörner sind Monde und der Mond Fruchtbarkeit. Jede Vorstellung ist ein Bild.
Und das Bild ist kein Gleichnis, sondern Symbol, Ideogramm. Nicht allein das

Gestalt-Bild, sondern auch das Material — Stein, Erde, Kupfer, Gold, Faser — ja
selbst Linie und Farbe»1 haben diesen Gleichniswert.

Die Schönheit wird mit Qualität und Wirkungskraft gleichgesetzt. Schön ist,

was entspricht, was gemäß und vollendet ist. «Es handelt sich also um funktionelle
Schönheit. Eine Maske, ein Gesicht ist dann schön, wenn das Kunstwerk beim
Publikum die gewünschte Emotion hervorruft: Traurigkeit, Freude, Heiterkeit
oder Schrecken; und wenn der Rhythmus in der Form pulst»2. Verdeutlichen wir
das Gesagte an Zeugnissen aus dem Bernischen Historischen Museum3. Von einem

1 Senghor, L.-S. in: Janheinz Jahn, Schwarze Ballade, Düsseldorf 1957. (Obige Gedanken sind
den Seiten 217-224 entnommen.)

2 Vgl. ders. S. 221.
3 Kopfaufsatz (Inv.-Nr. WSud 20), rotbraune Holzschnitzerei mit kleinen Perlengehängen;

Bambara, Sudan.
Weibliche Statuette (Inv.-Nr. Lib 265), Holzschnitzerei mit dunkler Patina; Liberia.
Weibliche Statuette (Inv.-Nr. Co 172) helles Holz, schwarz und weiß bemalt; BcnaLulua, Kassai.

460



Zweig des Bambara-Volkes im westlichen Sudan sind sehr viele Masken, besser

gesagt, Kopfaufsätze bekannt. Oft stellen sie eine Antilope als Stammeszeichen dar

(Abb. i).
Der europäische Kunsthistoriker bewundert an ihnen die Phantasie, die

technische Fertigkeit, die Virtuosität, hervorgerufen durch eine äußerst elegante

Stilisierung und Spannung in der Art der Kombination geometrischer Formen. Er
bemerkt auch die Ornamentik, ferner die Bänder und
das Strohgeflecht, aufdem die Schnitzerei so befestigt
ist, daß sie sich beim Tanz leicht bewegt. Es gibt
männliche und weibliche Antilopendarstellungen,
allein oder mit anderen Figuren ineinanderkombi-
niert. Alle treten in vielen Varianten auf, die sich an

Grazie und Dynamik gegenseitig übertreffen. Manchmal

ist auch noch eine Verzierung aus Haaren und
Perlen beigefügt1.

Der Afrikaner stellt solch nüchterner Beschreibung

lebendige Empfindung entgegen. Die Hörner
und Ohren bilden die Stimme, sagt er, Schwanz und
Hals die Gegenstimme und im Haar der Mähne
brilliert die Phantasie des Bildhauers. Die Tiermasken
sind keine Tiere, die Antilopenmaske ist keine Antilope,

sondern sie ist die Idee Antilope, und was das

Geistige ausmacht, ist ihr Stil: ihr Rhythmus2.
Eine noch reichere Auswahl anmutiger Schnitzereien

ist von den Mendi (Sierra Leone) und ihren
Nachbarn (Liberia) in den Museen geborgen (Abb. 2).

Meistens handelt es sich um Frauenbilder oder
Masken, die bei einem Frauengeheimbund ihre Rolle
spielten. Eine schwarze Patina, an manchen Stellen

abgegriffen, zeugt vom Gebrauch. Die dunkle Farbe

rührt von Pflanzensäften und Öl her. Die Köpfe,
obwohl größer als die übrigen Gliedmaßen, erscheinen

zierlich, die langen Hälse sind mit vielen
übereinanderliegenden Ringen geschmückt. Der Leib endet
nach unten in einer Säule, so daß B. de Rachewiltz
sie mit den Figuren eines eleganten Kegelspieles
vergleicht. Der Afrikaner sieht im Leib und im Hals
«Säulen aus schwarzem Honig», die Brüste sind für Weibliche Statuette, Liberia

1 Boris de Rachewiltz, Afrikanische Kunst, Zürich i960, Seite 119-121.
2 Vgl. Senghor a. a. O., Seite 226ff.; Stil Rhythmus, vgl. Seite 230.

461



Abb. 3 und 4 : Weibliche Statuette, Bena Lulua, Kasai

ihn «reife Früchte», und das Ganze mit dem kronenartigen Abschluß der großen
Schale auf dem aufrechten Kopf symbolisiert das Wesen «Frau»1.

Das dritte Stück unserer Betrachtung stellt eine Frau, wahrscheinlich diejenige
eines Häuptlings aus dem Reich der Bena Lulua dar (Abb. 3/4). Der Kopfputz ist

bescheiden, aber typisch, ebenso der Lendenschurz und die Tätowierung um Mund
und Kinn. Aus dem linken Arm wächst wie eine Hand ein Gefäß heraus. Auffallend

ist die Symmetrie und die Betonung von drei Punkten auf der Mittellinie.
Das Schwergewicht liegt beim Kopf, wird durch die Narbentätowierung um den
vorstehenden Nabel und den in kleinem Abstand darunter hängenden Lendenschurz

in abgeschwächtem Rhythmus aufgegriffen. Die breiten Füße geben festen Stand.

Wiederum sieht der Afrikaner in den Brüsten, im Nabel und in der Wölbung
der Knie «Früchte», denen sich die zylindrischen Kurven des Rumpfes, der Arme,
Schenkel und Waden entgegenstellen wie ein «Gegenrhythmus».

Die drei beschriebenen Kunstwerke sind drei verschiedene Typen. Die Bambara-
Maske ist schönstes Beispiel für äußerste Stilisierung, Spiel mit geometrischen For-

1 Vgl. Senghor a. a. O., Seite 230.

462



men in kühner Verwicklung und doch großer Klarheit ohne störende Verschnörke-

lung.
Der weibliche Torso aus Liberia zeigt am deutlichsten die Ausformung einer

Idee, der Idee Frau. Nur die wesentlichen Dinge: Brüste, gezierter Kopf und Traglast

sind sorgfältig ausgeführt, Arme und Leib nur angedeutet wie etwas, das noch

im unbehauenen Holz verborgen liegt. Die Plastik der Bena Lulua zeichnet sich

durch Verquickung von grober Form mit feinem Dekor aus. Ein kühnes und
reizvolles Zusammenspiel.

Solch einfühlende Betrachtung einzelner Stücke, jedes für sich mit dem Empfinden

des Afrikaners ertastet und aus der Erkenntnis des Europäers gewertet, ferner
das Vergleichen ähnlicher Stücke miteinander, führt allmählich zur Erfassung
exotischer Kunstwerke und hilft sie von unechter Ware zu unterscheiden1.

1 Die urtümliche afrikanische Plastik läßt sich im allgemeinen daran erkennen, daß das Material
älter und oft nicht mehr ganz intakt ist, denn sie wurde meist als Kultgegcnstand gebraucht. Sie
muß jedoch nicht unbedingt sehr alt sein. In den wenigen unbeeinflußten Gebieten abseits von
Zivilisationseinflüssen, wird sie noch heute hergestellt. Die ältesten Stücke zählen meist nicht
mehr als 200 Jahre, weil in den Tropen das Holz nicht länger hält. Es ist anzunehmen, daß die
Plastiken gleicher Art und Bedeutung, die weiter zurücklagen, genau so oder ähnlich aussahen.
Immer wieder taucht die Frage nach der gegenwärtigen Kunst in Afrika und nach dem Wert
ihrer Werke auf. Viele Künstler, die mit Europäern in Kontakt kamen und vielleicht inzwischen
einen anderen Glauben annahmen, stellen nun Plastiken und Masken in ihrem Lande her. Sie

machen ihre Kunstwerke genau so wie sie es gelernt haben. Aber diese Stücke kommen dann
direkt aus der Werkstatt in den Handel. Sie sind in gewissem Sinne noch echt, dienen aber einem
anderen Zweck als früher. Sie sehen auch neu aus und sind vielfach nicht mit gleicher Sorgfalt
gearbeitet wie die Kultstücke, die dem Dienst der Geister geweiht sind. Wenn die Afrikaner in
den Städten eingeführte chemische Farben kaufen können, machen sie sich nicht mehr die Mühe,
die weniger haltbaren Farben aus Erde und Pflanzen zu gewinnen.

Vor allen Dingen in Amerika, bei dem schwarzen Teil der Bevölkerung, neuerlich in ersten
Ansätzen in Afrika, ringt sich eine Kunst durch, die mit neuen Mitteln und neuen Inhalten aus
urafrikanischem Empfinden zu gestalten sucht. Mit zunehmender wirtschaftlicher und politischer
wie auch kultureller Entwicklung wird die alte afrikanische bildende Kunst zwei Wege gehen ;

des einen bemächtigen sich die Kunsthandwerker, die alte Formen als «Heimatstil» und
«Reiseandenken» nachahmen, den andern beschreiten die begabten Künstler, in deren Werken sich
der moderne Afrikaner spiegeln wird.

463


	Über afrikanische Holzschnitzerei : eine Einführung

