Zeitschrift: Jahrbuch des Bernischen Historischen Museums
Herausgeber: Bernisches Historisches Museum

Band: 39-40 (1959-1960)

Artikel: Bemerkungen zum Weltbild der Indianer
Autor: Henking, Karl H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1043459

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1043459
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BEMERKUNGEN ZUM WELTBILD DER INDIANER

KARL H. HENKING

Dic cthnographische Abteilung des Bernischen Historischen Museums bewahrt
cine Amerikasammlung von nahezu 6000 Gegenstinden. Sie kommen aus allen
Regionen des amerikanischen Doppelkontinents und vertreten jede wichtigere
Gruppe indianischer Kulturen von der Friihzeit bis in die Gegenwart.

In der Sammlung befindet sich auch eine ansehnliche Zahl von Skulpturen,
Reliefschnitzereien, Keramiken, Malereien, die menschliche Figuren darstellen. Drei
Beispiele, dic jeweils fiir eine bestimmte indianische Kultur typisch sind, seien
hier herausgegriffen.

Die erste Figur (Abb. 1/2) ist aus grauem Sandstein in knappen Umrissen ge-
meiBelt. Der Kérper erscheint als flaches, viereckiges Gebilde. Den Unterleib und
die Beine bedeckt cin knapp anliegender Rock. An dessen unterem Rand werden
die Fiie sichtbar. Der Oberkorper scheint unbekleidet zu sein. Zwei kleine Vor-
wolbungen deuten Briiste an und bezcichnen die Figur als weibliche Gestalt. Die
Arme heben sich als flache, abgewinkelte Wiilste nur schwach vom Korper ab. Die
vor den Leib gelegten Hinde halten einen zylindrischen Gegenstand, offenbar cin
GetaB. Hinde und FiiBle sind blockartig wiedergegeben. Eingetiefte Rinnen deuten
dic Zehen und Finger an. Auf der Schulter erhebt sich ein michtiger, ficherférmiger
Nackenschirm, der sich hinten iiber den Riicken herabfallend fortsetzt. Ein quer-
laufender Absatz gibt seinen unteren Rand an. An sciner Vorderseite trigt er beid-
seits ein rechteckiges Gehinge. Vor ihm reckt sich das Haupt der Gestalt hervor, das
Gesicht schrig nach oben erhoben. Die Nase ist deutlich ausgeprigt, Augen und
Lippen dagegen erscheinen in Form flacher Vorwdlbungen. Wangen und Kinn-
partie sind als breite, kantig ancinandergelegte Flichen, die Ohren als niedere,
vom Kopf kaum abgehobene Quader gebildet. Die Stirn verschwindet hinter
cinem seltsamen Gebilde, das das Haupt einfaB3t, unter dem Kinn hakenférmig herab-
hingt und in dhnlicher Form weit tiber den Scheitel hinaufsteigt, wo ein Verbin-
dungsstiick zum Nackenschirm hiniiberschwingt. Hier setzte, wie Spuren zeigen,
ein heute verschwundener Aufsatz an. An den Seiten des rahmenden Gebildes wol-
ben sich zwei niedere runde Erhebungen vor. Da alle diese Teile etwas verwittert
sind, erkennt man zunichst nicht genau, was sie bedeuten sollen. Verfolgt man aber
die erhaltenen UmriBlinien genau, so entpuppen sie sich als stark stilisierter Schlangen-
kopf, der mit starren Augen glotzt und seinen Rachen gewaltig aufreiBt. Aus ihm
blickt das Gesicht der weiblichen Gestalt hervor.

445



446

Abb. 1. Statue aus grauem Sandstein, Seitenansicht. Mexiko, Huaxtekisch, 9./10. Jahrh.
H. 71 em (Inv.-Nr. Mex 1553)



Abb. 2. Statue aus grauem Sandstein, Vorderansicht. Mexiko, Huaxtekisch, 9./10. Jahrh.
H. 71 cm (Inv.-Nr. Mex 1553)

447



Die Statue wurde im Gebiet des Rio Panuco in Ostmexiko gefunden. Sie gehort
in die Kultur der Huaxteken®. Dieses Volk besaB3, wie aus Eigenarten seiner Keramik
abzulesen ist, gewisse Verbindungen zu den seBhaften Bauernvélkern im Siidwesten,
wie auch, was die Technik und Ornamentik von Schmucksachen beweisen, zu sol-
chen im Siidosten der heutigen Vereinigten Staaten. Bestimmte Merkmale der So-
zialstruktur, mythologische Vorstellungen, aber auch technische Geritschaften und
Formen von Ritualtrachten weisen zudem auf eine Verbindung zu den Stidtebau-
kulturen des Hochlandes von Mexiko. Die Huaxteken diirfen also als ein Binde-
glied zwischen nord- und mittelamerikanischen Viélkern angeschen werden. Dazu
trug sicher auch ihr Siedlungsraum, die &stliche Kiistenregion am Golf von Mexiko
bei, der seiner giinstigen Lage wegen zu gegenseitigem Austausch verlocken muBte.
Hier waren auch andere archaische Vélker mit schon differenzierteren Bauernkul-
turen und weiten auswirtigen Verbindungen beheimatet, die Totonaken und die
Olmeken. In dieser Region miissen sich auch Grundlagen zum Entstehen der Stidte-
baukulturen in Mexiko herausgebildet haben. Daran scheinen die Olmeken beson-
ders beteiligt gewesen zu sein. Die Huaxteken haben offenbar den Habitus einer
archaischen Bauernkultur linger bewahrt, sind von den aus dem Hochland zuriick-
stromenden Einfliissen der Stidtebaukulturen unabhingiger geblieben als ihre Nach-
barn und selbst von den Aztcken nicht vollstindig unterworfen worden

Unsere Skulptur wird kaum der Friihzeit huaxtekischer Kultur angehéren. Ver-
gleicht man siec mit anderen huaxtekischen Bildhauercien, so stcht sie den Werken
der zweiten Hilfte des ersten nachchristlichen Jahrtausends niher, ist vielleicht auch
erst um die Jahrtausendwende entstanden®. Die Glieder bewegen sich nicht frei.
Korper, Gewand und Schmuck bilden noch cine geschlossene Form. Die Teile sind
in knappster Linienfithrung wiedergegeben und das Ausgangsmaterial, dic flache
Steinplatte, wird iiberall deutlich gespiirt. Wenn die Daticrung vorliufig noch vage
bleibt, so ist um so sicherer, daB die Skulptur kultische Bedeutung hatte. Denn diese
Werke sind bei oder in Kultanlagen gefunden worden, zum Teil noch in ungestérter
Lage. AuBerdem weist die Schlange, aus deren Rachen die Gestalt blickt, auf kul-
tische Bedeutung, galt sic doch in der Weltanschauung mancher altmexikanischer
Volker als Symbol kosmischer Erscheinungen. Die weibliche Figur selbst muB3 die
huaxtekische Erdgottin darstellen. Vielleicht soll die Kombination beider Gestalten
in unserer Skulptur das Zusammenwirken der Michte der Erde und des Himmels
bedeuten. Im Weltbild einer archaischen Bauernkultur miissen die Fruchtbarkeit
der Erde und der Gang der Gestirne, der den Jahresablauf bestimmt, besonders
wichtig gewesen sein. Das richtige Zusammenwirken dieser, fir jene Zeit sicher

1 Weibliche Figuren mit Schlangenmasken sind auch sonst aus der Huaxteca belegt. A. Prieto:
Tribus indigenas de Tamaulipas, Victoria 1911, zitiert bei Walther Staub :: Neue Funde und Aus-
grabungen in der Huaxteca, in Jb.BHM fiir 1920, Bern 1921, S. 133.

*Walter Krickeberg : Altmexikanische Kulturen, Berlin 1956, S. 206, 482ft.

3 Pdl Keleman : Medieval American Art, New York 1956, S. 109.

448



Abb. 3. Figiirliches Tongefill. Peru, Mochica-Kultur, 4./s. Jahrh. H. 21,4 cm (Inv.-Nr. Pe 213)

metaphysischen Michte, gewihrleistete erst den Bestand des Weltganzen und damit
auch die Existenz des Menschen.

Das zweite Beispiel ist ein Gefall aus Ton, das in der Form einer menschlichen
Figur gebildet ist (Abb. 3). Es stellt einen Mann dar, der mit untergeschlagenen
Beinen auf einem blockférmigen Thron mit breiter Riickenlehne sitzt. Die Arme

29 449



schmiegen sich dem Kérper an. Die Hinde liegen auf den Knien. Korper und Glie-
der werden vom Gewand dicht umhiillt. Auf der Schulter liegt cin breiter, mit
Streifen gemusterter Kragen. Manschetten umfassen die Handgelenke. Das Haupt
sitzt groB und gedrungen auf dem Kéorper, bedeckt von einem flach gewdlbten
Hut oder Helm mit Stirnschild, breitem Querbiigel und herabfallendem Nacken-
schirm, gehalten von einem festen Kinnband. Dieses ist mit einer Tupfenreihe ver-
ziert; die iibrigen Teile der Kopfbedeckung tragen Zickzack- und Streifenmuster.
Das Gesicht ist groBflichig gebildet. Die Nase schwingt michtig hervor, die Augen
erscheinen als flache Ovale mit kreisrunden, starr vorausblickenden Pupillen und
schmalen, kaum eingetieften Brauenbogen, der Mund ist in Form einer Rinne tief
herabgezogen. Hinter dem Kinnband quﬂlt, schematisch angedeutet, die Frisur
hervor. An der Riickseite schwingt sich vom Nacken der Figur zur Riickenlechne
des Thrones der rohrférmige Griff mit einem schrig aufsteigenden, zylindrischen
Ausgub.

Material, Typus und Ausfiihrung weisen dieses Figurengefill in die Mochica-
Kultur, die in den Tilern an der pazifischen Nordkiiste des heutigen Peru behei-
matet war. Es mag im vierten oder fiinften Jahrhundert unserer Zeitrechnung ent-
standen sein. Die Geschichte jener Kultur, die Veranlassung zu ihrer reichen Ent-
wicklung kennt man nicht genau, doch lassen die erhaltenen Reste die hohen tech-
nischen Fertigkeiten, das dsthetische Empfinden, die Vorstellungswelt jener Men-
schen erkennen. Vor allem die TongefiBe geben ausfiihrliche Hinweise. Auf ihnen
ist das ganze damalige Leben in Malerei, Halbreliefs und figiirlichen Plastiken
wie in einem Bilderbuch dargestellt!. Wer auf unserem GefilB gemeint ist, kann man
nicht genau bestimmen, doch weisen Tracht und Thron darauf hin, daB es sich um
eine hochgestellte Personlichkeit handelt, vielleicht einen Fiirsten oder einen Priester
in seinem Zeremonialornat.

Die meisten dieser Gefille sind in Gribern gefunden worden. Sie haben also
als Grabbeigaben oder sonstwie im Totenritual eine Rolle gespielt. Das Problem des
Sterbens muf die Mochica-Leute schr beschiftigt haben, denn auf den GefiBen
sicht man auffallend oft Kulttinze dargestellt, in denen Skelette als Tinzer auftreten,
oder es sind ganze GefiBe in Form von Totenkdpfen gebildet. Selten erscheint
auf den Gesichtern der Menschen auch nur ein leises Licheln. Vielleicht ist das so
deutliche BewuBtmachen des Todes einer der Griinde dafiir; vielleicht blickt des-
halb auch unser Thronender so ernst in die Welt.

Die dritte, aus WalroBzahn geschnitzte Plastik stammt aus Alaska oder Bri-
tisch-Kolumbien, also aus der Region der nordwestlichen Fischervolker (Abb. 4/5).
Ihr Alter kann nicht genau bestimmt werden. Sicher ist nur, dal sic vor 1800

! Pdl Kelemen : op. cit. S. 200; Wendell C. Bennet : The Archaeology of the Central Andes, in:
Handbook of South American Indians Bd. 2, Washington 1946, S. 99 f.; Rafael Larco Hoyle:
A culture sequence for the North Coast of Perd, in: Handbook of South American Indians Bd. 2,
Washington 1954, S. 168-175.

450



Abb. 4/s. Figur aus WalroBzahn, Vorder- und Seitenansicht. Alaska. H. 10 cm (Inv.-Nr. Al 12)

n. Chr. entstanden ist'. Sie stellt eine hockende, nackte minnliche Gestalt dar. Der
Korper ist in knapper, zylindrischer Form gegeben, die Arme und Beine entwickeln
sich aus ihm in wenigen, kaum von ihm gelésten Umrissen. Eine mit schwarzer
Masse gefiillte, und einst vielleicht mit ciner Einlage verschene runde Eintiefung im
Leib bezeichnet den Nabel. Das tiberaus michtige Haupt wichst ohne Hals dirckt
aus der Schulter. Das Gesicht ist auffallend flach gebildet, die Nase nur durch Um-
riBlinien wiedergegeben, das cine noch erhaltene Ohr in fast ornamentaler Spiral-
form dargestellt. Mund und Augen erscheinen als riesige Ovale mit doppelten

1 Karl Henking: Die Stidsee- und Alaskasammlung Johann Wiber. Jb.BHM, Jg. XXXV/
XXXVI, Bern 1957, S. 387.

451



Randrillen und breiter, cingeticfter Innenfliche. Bei einem Auge ist diese durch eine
Perlmutterscheibe bedeckt. Auch das andere Auge und der Mund werden solche
Einlagen besessen haben. Von der Stirn steigt eine heute teilweise zerstorte Kopf-
bedeckung mit hohem Aufsatz auf. Dic Figur stellt zwar cinen Mann dar, ihr Aus-
druck aber ist nicht der eines gewohnlichen Menschen, sondern einer iibernatiir-
lichen Erscheinung. Darin stimmt die kleine Figur mit den eindriicklichen Male-
reien, Reliefs und Plastiken tiberein, die so typisch sind fiir jene ndrdlichen Fischer-
volker, und in denen der Mensch nicht als ein in den Handlungen des gegenwirtigen
Erdendaseins Titiger aufgefalit ist, sondern als ein mit den toten Ahnen und allen
mythischen Gestalten verbundenes erhabenes Wesen.

Unsere drei Figuren stammen aus ganz verschiedenen Zeiten und Kulturregionen
der indianischen Welt. Und doch werden Gemeinsamkeiten sichtbar. Sie zeigen sich
zunichst im Stil der Darstellung. So 16sen sich Kérper und Glieder nicht voneinander.
Sic sind in eine geschlossene Form gebunden und haben vor allem die Aufgabe,
cinen Unterbau fiir das Haupt zu bilden. Dieses ist stilisiert, auch dann, wenn es
wie auf dem Mochica-Gef il realistische Ziige triigt. Leib, Glieder, Gewandung und
Attribute fiigen sich additiv, fast wie Teile cines Baukastens ancinander. Das gilt
wohl als stilistischer Grundzug allgemein fiir indianische Plastik. Er kommt auch in
den ornamentalen Kompositionen zum Vorschein. Selbst die auf den ersten Blick
dynamisch erscheinenden Spiralmuster nordwestlicher Vélker enthalten noch cin
starkes additives Element. Auch im Ausdruck unserer Figuren findet man Uber-
cinstimmungen. Besonders fillt die Unbewegtheit der Gesichter und ihr tiefer
Ernst auf. Auch das gilt wohl allgemein fiir indianische Darstellungen des Menschen.
Kaum findet man ecin lachendes oder auch nur lichelndes Gesicht. Zwar kennt
man aus dem Gebiet der Olmeken (im heutigen mexikanischen Staat Veracruz)
Tonfiguren, dic man die «Lachenden Gesichter» genannt hat, weil ihr Mienen-
spicl scheinbar vergniigt ist. Aber die halb zugckniffenen Augen und die verzogenen
Lippen zeigen cher ein unheimliches Grinsen als cin befreiendes Lachen.

In der Kunst indianischer Vélker ist also offenbar die Auffassung des Menschen
schwerbliitig, diister, unheimlich. Auch in anderen Bereichen, in denen Menschen-
gestalten erscheinen, wird eine derartige Einstellung sichtbar. Das kann nicht zu-
fillig sein. Die Ursache muB} in den Ideen tiber den Sinn des menschlichen Daseins
und die Stellung des Menschen in der Welt liegen. Solche Ideen werden am deut-
lichsten dann zum Ausdruck kommen, wenn der Mensch in eine den profanen Be-
reich des Lebens tiberschreitende Situation versetzt ist, in religidsen Zeremonien,
Kulthandlungen, Ritualauffithrungen.

Solche sind in verhiltnismiBig groBer Zahl aus verschiedenen indianischen Kul-
turen bekannt. Dic folgenden Erérterungen behandeln ein Beispiel aus Mittel-
amerika.

In der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts entdeckte der franzdsische Abbé Bras-
seur de Bourbourg wihrend seiner Titigkeit als Geistlicher und begeisterter Ameri-

452



kanist in Guatemala mehrere miindlich tiberlieferte Mayatexte, darunter den «Rabi-
nal Achi», das Spicl des «Mannes von Rabinal». Brasseur de Bourbourg veranlaBte
sogar eine Wiederauffihrung des beinahe schon vergessenen Stiicks und verdffent-
lichte es 1862 in Paris im Urtext und in franzdsischer Ubersetzung®. In dieser Fas-
sung ist es auf uns gekommen und liegt heute auch in der neuen, ausgezeichneten
Ubersetzung durch Erwin Walter Palm vor2. Die Szeneneinteilung und die Regie-
anwelsungen stammen von Brasseur, gchen aber wohl auf Angaben seiner india-
nischen Gewihrsleute und Schauspieler zuriick. Namen und andere Hinweise auf
vorchristliche indianische Gottheiten sind verschwunden. Die Opferung des Ge-
fangenen am Ende des Dramas wird nur noch als Tanzpantomime gegeben, im
Original sctzte hier sicher die wirkliche Kulthandlung ein. Es hat sich also etliches
an der duBeren Form des Stiickes geindert, doch Inhalt und Sinn sind geblieben.

Das Spiel «Der Mann aus Rabinal» ist ein Kultdrama, das sich aus Dialogen
zweier Gegenspicler, Tanzpantomimen mit Trommelbegleitung und der Opfer-
handlung am Ende zusammensetzt. Der Ablauf ist kurz folgender:

Der «Mann von Rabinal», der Sohn des Herrschers von Rabinal und Anfiihrer
seiner Krieger nimmt im Kampf (der als Tanz dargestellt wird) den «Mann von
Queché», den Sohn des Herrschers dieses Landes gefangen. Zornig stehen sich die
beiden Gegenspicler gegeniiber. Sie jagen Schmihreden hin und her, rithmen prah-
lerisch die cigene Kraft, schicben dem andern die Schuld an dem ausgebrochenen
Krieg zu. Die ecigentliche Ursache erfihrt man nicht genau. Tatsache ist nur, dal3
der «Mann von Queché» verloren hat und nun als Gefangener nach altem Brauch
den Tod erleiden soll. Mutig hilt er sich in dem heftigen Dialog, doch wird er immer
mehr in die Enge getricben. Schon sicht er Folter und Tod. Da beginnt er den Sieger
zu tiberreden, ihn freizugeben, versucht dessen Mitleid zu finden, ja selbst das Mittel
der Bestechung wendet er an. Doch die Pflicht des Siegers, des « Mannes von Rabinal»
ist es, den Gefangenen aus Queché seinem Herrn vorzufithren, damit man sehe «ob
er ein Mann ohne Angst, ob er ein Mann ist». Da gibt der Besiegte auf: «Nun gut,
so sei es, Mann ohne Angst, Mann von Rabinal. Wenn du die Nachricht melden
muBt, daf ich da bin, vor dem Antlitz deines Herrn, im Innern der groBen Mauern,
der groBen Burg, melde mich also. Seien Himmel und Erde mit dir, Vorgesetzter
deiner Minner, Mann von Rabinal». Der besiegte «Mann von Queché» wird dem
Herrscher von Rabinal gemeldet. Und dieser bestimmt den Tod des Gefangenen.
Er soll vor dem Herrscher erscheinen, «wenn er gehorsam ist, wenn er geduldig
ist, wenn er sich beugt, wenn er das Haupt beugt — — — denn er soll geachtet, er
soll geehrt werden im Innern der groBen Mauern, der groBen Burg». Als der Ge-
fangene vor dem Herrscher steht, versucht er ihn zu bedrohen, um sich zu befreien.

! Brasseur de Bourbourg : Rabinal-achi, in: Grammaire de la langue quichée espagnole-frangaise,
Paris 1862.

2 Erwin Walter Palm : Der Mann von Rabinal oder Der Tod des Gefangenen, Frankfurt a. M.
1961.

453



Vergeblich, denn scine Pflicht ist es, zu sterben: «Hier sollst du sterben, hier sollst du
enden. Hier unter dem Himmel, hier auf der Erde. Seien Himmel und Erde mit
dir, Oberster der Queché.» Nach dem Urteil erweist der Herrscher von Rabinal
dem Gefangenen aus Queché die Ehren. Er erhilt auf seinen Wunsch zunichst Speise
und Trank. Doch als er trinkt, erkennt er das Gefil3: «das ist der Schidel meines
Ahns, der Schidel meines Vaters, was ich da sehe, was ich da erkenne.» Er erschrickt
nicht, sondern bittet, daB auch sein Schidel zum (wohl rituellen) Trinkgefill ge-
nommen werde, sein Armknochen zum Stiel ciner Rassel, sein Schenkelknochen
zum Schlegel der Trommel, «der groBen Trommel, der kleinen Trommel, die den
Himmel, die die Erde drohnen macht, im Innern der groBen Mauern, im Innern
der groBen Burg». Darauf wird der Gefangene, immer auf sein GeheiB, herrlich ge-
kleidet, erhilt die «Mutter der griinen Végel», die Gemahlin des «Mannes von
Rabinal» zum Tanz, selbst die Krieger des Herrschers von Rabinal, die «zwolf gelben
Jaguare» und die «zwdlf gelben Adler» werden ihm iiberlassen, und er tanzt mit
ihnen den Kriegstanz, als sei er nicht ihr Gefangener, sondern ihr Anfithrer. Doch
alles wird ihm nur gewihrt «als duBerstes Zeichen seines Tods, seines Endes», und
er mul} alles sogleich wieder zuriickgeben. Thm bleibt nur iibrig, anzuerkennen:
«Du hast mir gegeben, was ich wiinschte, was ich verlangte, im Angesicht des
Himmels, im Angesicht der Erde, und ich habe mich in ihm gezeigt, im Innern
der groBen Mauern, im Innern der groBen Burg, den vier Enden der Welt, den vier
Himmelsgegenden, als duBerstes Zeichen meines Tods, meines Endes, hier unter
dem Himmel, hier auf der Erde.» Doch er verlangt noch mchr: «Gib mir dreizehn-
mal zwanzig Tage, dreizchnmal zwanzig Nichte, um Abschied zu nehmen vom
Antlitz meiner Berge, vom Antlitz meiner Tiler .. .» Doch da antwortet ihm nie-
mand. Der Gefangene tanzt, wihrend alles schweigt, allein, verldBt den Kreis seiner
Besieger, als sei er tatsichlich frei, kehrt aber, immer tanzend, sogleich wieder zu-
riick und wendet sich den Jaguar- und Adlerkriegern zu. Die Stunde des Sterbens
ist da. Klagend ruft er aus: «Zu nichts getaugt hat Ohne-Angst-Sein, ein Mann-
Sein. — Soll ich nun wirklich hier sterben, hier enden, hier unter dem Himmel,
hier auf der Erde:» Und er trauert, daB} er fern seiner Berge und Tiler den Tod
leiden muB und nicht, wie das Eichhdrnchen und der Vogel auf dem Ast, an dem
Ort stirbt, wo er einst Wohnung und Nahrung gefunden hat. Dann ruft er selber die
Krieger zur Opferhandlung herbei: «Kommt denn, ihr Adler, ihr Jaguare und tut
cuer Werk, tut, was eure Pflicht ist. DaB eure Klauen, daf} cure Zihne mich sofort
toten, denn ich bin ein Mann ohne Angst, denn ich kam herab aus meinen Bergen,
aus meinen Tilern. Seien Himmel und Erde mit euch, ihr Adler, ihr Jaguare.» Das
sind seine letzten Worte. Die Adler und die Jaguare ergreifen ihn, 6ffnen ihm die
Brust und opfern sein Herz. In diesem Augenblick ist das Kultdrama in die Kult-
handlung tibergegangen.

Man kann das Werk nach verschiedenen Gesichtspunkten interpretieren. Hier
werden nur zwei Ideen vorgefiihrt, die offenbar im Mittelpunkt stehen. Die eine

454



lieBe sich so formulieren: Was auch immer die Ursache des Krieges war, der eine
hat gesiegt, der andere ist unterlegen. Der Gefangene hat die Pflicht zu sterben, der
Sieger, ihn zu téten. So ist es vorbestimmt. Eine andere Lsung ist nicht méglich.
Das Toten aber ist kein Rachemord, sondern eine Opferhandlung. Das Sterben
erhilt damit einen tieferen Sinn. Darum wohl behalten alle Beteiligten selbst dann,
wenn Schmihreden und Prahlercien ausgetauscht werden, ihre wiirdevolle Haltung.
Die zweite Idee kommt in der Szene zum Ausdruck, wo der Gefangene im Ritual-
becher den Schidel seines Vaters erkennt und fiir sein eigenes Skelett dieselbe rituelle
Verwendung  erbittet. Die Knochen des Skeletts sind besonders wertvoll, sie
gelten nach allgemeiner indianischer Ansicht als Triger von Lebenskriften’. Das
Téten ist also nicht nur vorbestimmtes Schicksal und Opfer, sondern wird auch
darum vollzogen, um die dem Gefangenen innewohnenden Krifte in den aus seinen
Gebeinen hergestellten Ritualgeriten wirksam werden zu lassen. Der Gefangene
wird so zu einer fiir seinen Gegenspicler lebenswichtigen Potenz. Als Toter beherrscht
er den Lebenden.

Doch dieser Gedankengang setzt erst in der zweiten Hilfte des Dramas ein, nach-
dem in der Mitte die endgiiltige Entscheidung gefallen ist, dal der Gefangene ge-
totet werden mubB. Gleichzeitig geschicht ein Sinnwandel. In der ganzen ersten
Hilfte stand die Kriegsschuld des Gefangenen im Vordergrund, die gesiihnt werden
muB. Nach der Urteilsverkiindung erscheint der Tod nicht als Strafe, sondern als
unabinderliche Schicksalsbestimmung, und am Ende ist er eine feierliche Kulthand-
lung. Parallel dazu nehmen Intensitit und Tempo des Spiels stindig zu. Der erste
Teil lduft in langen Dialogen langsam ab, der mittlere mit der Urteilsverkiindung
knapp und geradlinig, der dritte setzt sich von dem Augenblick an, wo der Ge-
fangene die Ehrengaben erhilt, also symbolisch noch cinmal alle Giiter des Lebens
besitzt und sich gleichzeitig von ihnen 18st, aus immer schneller sich folgenden
kurzen Szenen zusammen. An der Stelle, wo der Gefangene die Freiheit verlangt,
aber von eisigem Schweigen getroffen nur einen symbolischen Tanz auffithren
kann, véllig einsam und verlassen, wird die dichteste Spannung erreicht, tritt die
Klimax ein. Und das nur wenige Augenblicke vor dem Ende des Spicls. Dann folgt
sofort die Antiklimax: Die letzte Klage des Gefangenen verklingt und die Totung
geschieht schnell, ohne Aufwand und ohne ein einziges Wort.

Dic drei figiirlichen Darstellungen und das Schauspiel verbinden sich in einem
sinnvollen Zusammenhang. In den Plastiken erscheint die Vorstellung von metaphy-
sischen Kriften, die das menschliche Leben bestimmen. Im Schauspiel wird gezeigt, daf3
der Tod nicht nur ein durch die Gesetze der Natur bedingtes Geschehen, sondern auch
ein magisches Mittel sei, durch das jene numinosen Potenzen wirksam werden.

1]. Frazer: Spirits of Corn, London 1913 Bd. 2, S. 247ff.; H. B. Alexander : Latin American
Mythology, in: The Mythology of all Races, Bd. 11, Boston 1920, S. 90; Mircea Eliade : Scha-
manismus und archaische Ekstasetechnik, Ziirich-Stuttgart 1957, S. 161f.; Paul Radin: Indians
of South America, New York 1942, S. 130.

455



Abb.6. Schmuckgehinge, Silber. Chile, 19. Jahrh.
Dm. 15 ecm (Inv.-Nr. Chile 25)

Es scheint, daB diese Idee Allgemein-
gut der Indianer war. Sie tritt nicht nur
in dem Schauspiel der Maya, sondern
auch in religidsen Handlungen der ver-
schiedensten indianischen Vélker auf. So
findet der Jiger im schamanistischen
Ritual seinen personlichen Schutzgeist
durch eine bis an den Rand des Lebens
getricbene Ekstase; in Bauernkulturen
wird das Gedeithen von Mensch und
Erde in ecinem Ritual symbolischen
Sterbens und Geborenwerdens gewihr-
leistet; in der Lehre der Azteken opfern
Gotter sich selbst, um der Welt Leben
zu verleihen, wihrend der Mensch im
ritucllen Tod dic Gétter lebensfihig
macht. Sterben erst bringt Leben. Da-
durch bleibt das Gleichgewicht der
Krifte erhalten und die Wc]tordnung
gesichert!.

Diese Idee hat sich mancherorts auch
heute noch unter Indianern erhalten.
Man findet sie ebenfalls in den mit afri-
kanischen Elementen und christlichen
Motiven vermischten Kulten auf kari-
bischen Inseln. Im Silberschmuck der
Araukaner in Chile wird sie sogar im
Bereich dekorativer Formen erfal3bar.
Dort erscheint das alte indianische Sym-
bol des Totenkopfes wieder, gemein-

sam mit dem christlichen Kreuzesmotiv. Die alte Idee und eine neue Lehre sind
hier zu einer cigenartigen Symbiose vereint (Abb. 6).

! Mircea Eliade: op. cit. S. 62ff.; Paul Radin: Gott und Mensch in der primitiven Welt,
Ziirich 1953, S. 1671f., 418ff.; derselbe: Primitive man as philosopher, New York 1956, S. 11.

456



	Bemerkungen zum Weltbild der Indianer

