
Zeitschrift: Jahrbuch des Bernischen Historischen Museums

Herausgeber: Bernisches Historisches Museum

Band: 39-40 (1959-1960)

Artikel: Bemerkungen zum Weltbild der Indianer

Autor: Henking, Karl H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1043459

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1043459
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BEMERKUNGEN ZUM WELTBILD DER INDIANER

KARL H. HENKING

Die ethnographische Abteilung des Bernischen Historischen Museums bewahrt
eine Amcrikasammlung von nahezu 6000 Gegenständen. Sie kommen aus allen

Regionen des amerikanischen Doppclkontinents und vertreten jede wichtigere
Gruppe indianischer Kulturen von der Frühzeit bis in die Gegenwart.

In der Sammlung befindet sich auch eine ansehnliche Zahl von Skulpturen,
Rcliefschnitzereien, Keramiken, Malereien, die menschliche Figuren darstellen. Drei
Beispiele, die jeweils für eine bestimmte indianische Kultur typisch sind, seien

hier herausgegriffen.
Die erste Figur (Abb. 1J2) ist aus grauem Sandstein in knappen Umrissen

gemeißelt. Der Körper erscheint als flaches, viereckiges Gebilde. Den Unterleib und

die Beine bedeckt ein knapp anliegender Rock. An dessen unterem Rand werden
die Füße sichtbar. Der Oberkörper scheint unbekleidet zu sein. Zwei kleine

Vorwölbungen deuten Brüste an und bezeichnen die Figur als weibliche Gestalt. Die
Arme heben sich als flache, abgewinkelte Wülste nur schwach vom Körper ab. Die

vor den Leib gelegten Hände halten einen zylindrischen Gegenstand, offenbar ein

Gefäß. Hände und Füße sind blockartig wiedergegeben. Eingetiefte Rinnen deuten

die Zehen und Finger an. Auf der Schulter erhebt sich ein mächtiger, fächerförmiger
Nackenschirm, der sich hinten über den Rücken herabfallend fortsetzt. Ein
querlaufender Absatz gibt seinen unteren Rand an. An seiner Vorderseite trägt er beidseits

ein rechteckiges Gehänge. Vor ihm reckt sich das Haupt der Gestalt hervor, das

Gesicht schräg nach oben erhoben. Die Nase ist deutlich ausgeprägt, Augen und

Lippen dagegen erscheinen in Form flacher Vorwölbungen. Wangen und Kinnpartie

sind als breite, kantig aneinandergelegte Flächen, die Ohren als niedere,

vom Kopf kaum abgehobene Quader gebildet. Die Stirn verschwindet hinter
einem seltsamen Gebilde, das das Haupt einfaßt, unter dem Kinn hakenförmig herabhängt

und in ähnlicher Form weit über den Scheitel hinaufsteigt, wo ein

Verbindungsstück zum Nackenschirm hinüberschwingt. Hier setzte, wie Spuren zeigen,
ein heute verschwundener Aufsatz an. An den Seiten des rahmenden Gebildes wölben

sich zwei niedere runde Erhebungen vor. Da alle diese Teile etwas verwittert
sind, erkennt man zunächst nicht genau, was sie bedeuten sollen. Verfolgt man aber

die erhaltenen Umrißlinien genau, so entpuppen sie sich als stark stilisierter Schlangenkopf,

der mit starren Augen glotzt und seinen Rachen gewaltig aufreißt. Aus ihm
blickt das Gesicht der weiblichen Gestalt hervor.

445



Abb. i. Statue aus grauem Sandstein, Seitenansicht. Mexiko, Huaxtekisch, 9./io.Jahrh.
H. 71 cm (Inv.-Nr. Mex 1553)

446



Abb. 2. Statue aus grauem Sandstein, Vorderansicht. Mexiko, Huaxtekisch, 9./10. Jahrh.
H. 71 cm (Inv.-Nr. Mex 1553)

447



Die Statue wurde im Gebiet des Rio Panuco in Ostmexiko gefunden. Sie gehört
in die Kultur der Huaxteken1. Dieses Volk besaß, wie aus Eigenarten seiner Keramik
abzulesen ist, gewisse Verbindungen zu den seßhaften Bauernvölkern im Südwesten,

wie auch, was die Technik und Ornamentik von Schmucksachen beweisen, zu
solchen im Südosten der heutigen Vereinigten Staaten. Bestimmte Merkmale der

Sozialstruktur, mythologische Vorstellungen, aber auch technische Gerätschaften und

Formen von Ritualtrachten weisen zudem auf eine Verbindung zu den Städtebaukulturen

des Hochlandes von Mexiko. Die Huaxteken dürfen also als ein Bindeglied

zwischen nord- und mittelamerikanischen Völkern angesehen werden. Dazu

trug sicher auch ihr Siedlungsraum, die östliche Küstenregion am Golf von Mexiko
bei, der seiner günstigen Lage wegen zu gegenseitigem Austausch verlocken mußte.

Hier waren auch andere archaische Völker mit schon differenzierteren Bauernkulturen

und weiten auswärtigen Verbindungen beheimatet, die Totonakcn und die

Olmeken. In dieser Region müssen sich auch Grundlagen zum Entstehen der Städte-

baukulturen in Mexiko herausgebildet haben. Daran scheinen die Olmeken besonders

beteiligt gewesen zu sein. Die Huaxteken haben offenbar den Habitus einer
archaischen Bauernkultur länger bewahrt, sind von den aus dem Hochland
zurückströmenden Einflüssen der Städtebaukulturen unabhängiger geblieben als ihre Nachbarn

und selbst von den Azteken nicht vollständig unterworfen worden2.
Unsere Skulptur wird kaum der Frühzeit huaxtekischer Kultur angehören.

Vergleicht man sie mit anderen huaxtckischcn Bildhauereien, so steht sie den Werken
der zweiten Hälfte des ersten nachchristlichen Jahrtausends näher, ist vielleicht auch

erst um die Jahrtausendwende entstanden3. Die Glieder bewegen sich nicht frei.

Körper, Gewand und Schmuck bilden noch eine geschlossene Form. Die Teile sind

in knappster Linienführung wiedergegeben und das Ausgangsmatcrial, die flache

Steinplatte, wird überall deutlich gespürt. Wenn die Datierung vorläufig noch vage
bleibt, so ist um so sicherer, daß die Skulptur kultische Bedeutung hatte. Denn diese

Werke sind bei oder in Kultanlagen gefunden worden, zum Teil noch in ungestörter
Lage. Außerdem weist die Schlange, aus deren Rachen die Gestalt blickt, auf
kultische Bedeutung, galt sie doch in der Weltanschauung mancher altmexikanischer
Völker als Symbol kosmischer Erscheinungen. Die weibliche Figur selbst muß die

huaxtekische Erdgöttin darstellen. Vielleicht soll die Kombination beider Gestalten

in unserer Skulptur das Zusammenwirken der Mächte der Erde und des Himmels
bedeuten. Im Weltbild einer archaischen Bauernkultur müssen die Fruchtbarkeit
der Erde und der Gang der Gestirne, der den Jahresablauf bestimmt, besonders

wichtig gewesen sein. Das richtige Zusammenwirken dieser, für jene Zeit sicher

1 Weibliche Figuren mit Schlangenmasken sind auch sonst aus der Huaxteca belegt. A. Prieto :

Tribus indigenas de Tamaulipas, Victoria iyn, zitiert bei Walthcr Staub:: Neue Funde und
Ausgrabungen in der Huaxteca, in Jb.BHM für 1920, Bern 1921, S. 133.

2 Walter Krickcberg : Altmexikanische Kulturen, Berlin 1956, S. 206, 482fr.
3 Pâl Keleman : Medieval American Art, New York 1956, S. 109.

448



Abb. 3. Figürliches Tongefäß. Peru, Mochica-Kultur, 4./$. Jahrh. H. 21,4 cm (Inv.-Nr. Pe 213)

metaphysischen Mächte, gewährleistete erst den Bestand des Weltganzen und damit
auch die Existenz des Menschen.

Das zweite Beispiel ist ein Gefäß aus Ton, das in der Form einer menschlichen

Figur gebildet ist (Abb. 3). Es stellt einen Mann dar, der mit untergeschlagenen
Beinen auf einem blockförmigen Thron mit breiter Rückenlehne sitzt. Die Arme

29 449



schmiegen sich dem Körper an. Die Hände hegen auf den Knien. Körper und Glieder

werden vom Gewand dicht umhüllt. Auf der Schulter liegt ein breiter, mit
Streifen gemusterter Kragen. Manschetten umfassen die Handgelenke. Das Haupt
sitzt groß und gedrungen auf dem Körper, bedeckt von einem flach gewölbten
Hut oder Helm mit Stirnschild, breitem Querbügel und herabfallendem Nackenschirm,

gehalten von einem festen Kinnband. Dieses ist mit einer Tupfenreihe
verziert; die übrigen Teile der Kopfbedeckung tragen Zickzack- und Streifenmuster.

Das Gesicht ist großflächig gebildet. Die Nase schwingt mächtig hervor, die Augen
erscheinen als flache Ovale mit kreisrunden, starr vorausblickenden Pupillen und

schmalen, kaum eingetieften Brauenbogen, der Mund ist in Form einer Rinne tief
herabgezogen. Hinter dem Kinnband quillt, schematisch angedeutet, die Frisur
hervor. An der Rückseite schwingt sich vom Nacken der Figur zur Rückenlehne
des Thrones der rohrförmige Griff mit einem schräg aufsteigenden, zylindrischen
Ausguß.

Material, Typus und Ausführung weisen dieses Figurengefäß in die Mochica-
Kultur, die in den Tälern an der pazifischen Nordküste des heutigen Peru beheimatet

war. Es mag im vierten oder fünften Jahrhundert unserer Zeitrechnung
entstanden sein. Die Geschichte jener Kultur, die Veranlassung zu ihrer reichen

Entwicklung kennt man nicht genau, doch lassen die erhaltenen Reste die hohen
technischen Fertigkeiten, das ästhetische Empfinden, die Vorstcllungswelt jener Menschen

erkennen. Vor allem die Tongefäße geben ausführliche Hinweise. Auf ihnen

ist das ganze damalige Leben in Malerei, Halbrclicfs und figürlichen Plastiken

wie in einem Bilderbuch dargestellt1. Wer auf unserem Gefäß gemeint ist, kann man
nicht genau bestimmen, doch weisen Tracht und Thron daraufhin, daß es sich um
eine hochgestellte Persönlichkeit handelt, vielleicht einen Fürsten oder einen Priester

in seinem Zeremonialornat.
Die meisten dieser Gefäße sind in Gräbern gefunden worden. Sie haben also

als Grabbeigaben oder sonstwie im Totenritual eine Rolle gespielt. Das Problem des

Sterbens muß die Mochica-Leute sehr beschäftigt haben, denn auf den Gefäßen

sieht man auffallend oft Kulttänze dargestellt, in denen Skelette als Tänzer auftreten,
oder es sind ganze Gefäße in Form von Totenköpfen gebildet. Selten erscheint

auf den Gesichtern der Menschen auch nur ein leises Lächeln. Vielleicht ist das so

deutliche Bewußtmachen des Todes einer der Gründe dafür; vielleicht blickt
deshalb auch unser Thronender so ernst in dieWelt.

Die dritte, aus Walroßzahn geschnitzte Plastik stammt aus Alaska oder Bri-
tisch-Kolumbien, also aus der Region der nordwestlichen Fischervölker (Abb. 4/5).
Ihr Alter kann nicht genau bestimmt werden. Sicher ist nur, daß sie vor 1800

J Pal Kelemen : op. cit. S. 200, Wendell C. Bennet : The Archaeology of the Central Andes, in:
Handbook of South American Indians Bd. 2, Washington 1946, S. 99 f.; Rafael Larco Hoyle:
A culture sequence for the North Coast of Peru, in: Handbook of South American Indians Bd. 2,

Washington 1954, S. 168-175.

450



Abb. 4/5. Figur aus Walroßzahn, Vorder- und Seitenansicht. Alaska. H. 10 cm (Inv.-Nr. AI 12)

n. Chr. entstanden ist '. Sie stellt eine hockende, nackte männliche Gestalt dar. Der
Körper ist in knapper, zylindrischer Form gegeben, die Arme und Beine entwickeln
sich aus ihm in wenigen, kaum von ihm gelösten Umrissen. Eine mit schwarzer

Masse gefüllte, und einst vielleicht mit einer Einlage versehene runde Eintiefung im
Leib bezeichnet den Nabel. Das überaus mächtige Haupt wächst ohne Hals direkt
aus der Schulter. Das Gesicht ist auffallend flach gebildet, die Nase nur durch
Umrißlinien wiedergegeben, das eine noch erhaltene Ohr in fast ornamentaler Spiralform

dargestellt. Mund und Augen erscheinen als riesige Ovale mit doppelten

1 Karl Henking: Die Südsee- und Alaskasammlung Johann Wäber. Jb.BHM, Jg. XXXV/
XXXVI, Bern 1957, S. 387.

451



Randrillen und breiter, eingetiefter Innenfläche. Bei einem Auge ist diese durch eine

Perlmutterscheibc bedeckt. Auch das andere Auge und der Mund werden solche

Einlagen besessen haben. Von der Stirn steigt eine heute teilweise zerstörte
Kopfbedeckung mit hohem Aufsatz auf. Die Figur stellt zwar einen Mann dar, ihr
Ausdruck aber ist nicht der eines gewöhnlichen Menschen, sondern einer übernatürlichen

Erscheinung. Darin stimmt die kleine Figur mit den cindrücklichen Malereien,

Reliefs und Plastiken überein, die so typisch sind für jene nördlichen Fischervölker,

und in denen der Mensch nicht als ein in den Handlungen des gegenwärtigen
Erdendaseins Tätiger aufgefaßt ist, sondern als ein mit den toten Ahnen und allen

mythischen Gestalten verbundenes erhabenes Wesen.

Unsere drei Figuren stammen aus ganz verschiedenen Zeiten und Kulturregionen
der indianischen Welt. Und doch werden Gemeinsamkeiten sichtbar. Sie zeigen sich

zunächst im Stil der Darstellung. So lösen sich Körper und Glieder nicht voneinander.
Sic sind in eine geschlossene Form gebunden und haben vor allem die Aufgabe,
einen Unterbau für das Haupt zu bilden. Dieses ist stilisiert, auch dann, wenn es

wie auf dem Mochica-Gcfäß realistische Züge trägt. Leib, Glieder, Gewandung und
Attribute fügen sich additiv, fast wie Teile eines Baukastens aneinander. Das gilt
wohl als stilistischer Grundzug allgemein für indianische Plastik. Er kommt auch in
den ornamentalen Kompositionen zum Vorschein. Selbst die auf den ersten Blick
dynamisch erscheinenden Spiralmustcr nordwestlicher Völker enthalten noch ein
starkes additives Element. Auch im Ausdruck unserer Figuren findet man
Übereinstimmungen. Besonders fällt die Unbewegtheit der Gesichter und ihr tiefer
Ernst auf. Auch das gilt wohl allgemein für indianische Darstellungen des Menschen.

Kaum findet man ein lachendes oder auch nur lächelndes Gesicht. Zwar kennt

man aus dem Gebiet der Olmcken (im heutigen mexikanischen Staat Veracruz)

Tonfiguren, die man die «Lachenden Gesichter» genannt hat, weil ihr Mienenspiel

scheinbar vergnügt ist. Aber die halb zugekniffenen Augen und die verzogenen
Lippen zeigen eher ein unheimliches Grinsen als ein befreiendes Lachen.

In der Kunst indianischer Völker ist also offenbar die Auffassung des Menschen

schwerblütig, düster, unheimlich. Auch in anderen Bereichen, in denen Menschengestalten

erscheinen, wird eine derartige Einstellung sichtbar. Das kann nicht
zufällig sein. Die Ursache muß in den Ideen über den Sinn des menschlichen Daseins

und die Stellung des Menschen in der Welt liegen. Solche Ideen werden am
deutlichsten dann zum Ausdruck kommen, wenn der Mensch in eine den profanen
Bereich des Lebens überschreitende Situation versetzt ist, in religiösen Zeremonien,
Kulthandlungen, Ritualaufführungcn.

Solche sind in verhältnismäßig großer Zahl aus verschiedenen indianischen

Kulturen bekannt. Die folgenden Erörterungen behandeln ein Beispiel aus

Mittelamerika.

In der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts entdeckte der französische Abbé Brasseur

de Bourbourg während seiner Tätigkeit als Geistlicher und begeisterter Ameri-

452



kanist in Guatemala mehrere mündlich überlieferte Mayatexte, darunter den «Rabi-
nal Achi», das Spiel des «Mannes von Rabinal». Brasseur de Bourbourg veranlaßte

sogar eine Wiederaufführung des beinahe schon vergessenen Stücks und veröffentlichte

es 1862 in Paris im Urtext und in französischer Übersetzung h In dieser

Fassung ist es auf uns gekommen und liegt heute auch in der neuen, ausgezeichneten

Übersetzung durch ErwinWalter Palm vor2. Die Szeneneinteilung und die

Regieanweisungen stammen von Brasseur, gehen aber wohl auf Angaben seiner
indianischen Gewährsleute und Schauspieler zurück. Namen und andere Hinweise auf
vorchristliche indianische Gottheiten sind verschwunden. Die Opferung des

Gefangenen am Ende des Dramas wird nur noch als Tanzpantomimc gegeben, im
Original setzte hier sicher die wirkliche Kulthandlung ein. Es hat sich also etliches

an der äußeren Form des Stückes geändert, doch Inhalt und Sinn sind geblieben.
Das Spiel «Der Mann aus Rabinal» ist ein Kultdrama, das sich aus Dialogen

zweier Gegenspieler, Tanzpantomimen mit Trommelbegleitung und der

Opferhandlung am Ende zusammensetzt. Der Ablauf ist kurz folgender:
Der «Mann von Rabinal», der Sohn des Herrschers von Rabinal und Anführer

seiner Krieger nimmt im Kampf (der als Tanz dargestellt wird) den «Mann von
Queché», den Sohn des Herrschers dieses Landes gefangen. Zornig stehen sich die

beiden Gegenspieler gegenüber. Sie jagen Schmähreden hin und her, rühmen
prahlerisch die eigene Kraft, schieben dem andern die Schuld an dem ausgcbrochcnen

Krieg zu. Die eigentliche Ursache erfährt man nicht genau. Tatsache ist nur, daß

der «Mann von Queché» verloren hat und nun als Gefangener nach altem Brauch
den Tod erleiden soll. Mutig hält er sich in dem heftigen Dialog, doch wird er immer
mehr in die Enge getrieben. Schon sieht er Folter und Tod. Da beginnt er den Sieger

zu überreden, ihn freizugeben, versucht dessen Mitleid zu finden, ja selbst das Mittel
der Bestechung wendet er an. Doch die Pflicht des Siegers, des «Mannes von Rabinal»

ist es, den Gefangenen aus Queché seinem Herrn vorzuführen, damit man sehe «ob

er ein Mann ohne Angst, ob er ein Mann ist». Da gibt der Besiegte auf: «Nun gut,
so sei es, Mann ohne Angst, Mann von Rabinal. Wenn du die Nachricht melden

mußt, daß ich da bin, vor dem Antlitz deines Herrn, im Innern der großen Mauern,
der großen Burg, melde mich also. Seien Himmel und Erde mit dir, Vorgesetzter
deiner Männer, Mann von Rabinal». Der besiegte «Mann von Queché» wird dem
Herrscher von Rabinal gemeldet. Und dieser bestimmt den Tod des Gefangenen.
Er soll vor dem Herrscher erscheinen, «wenn er gehorsam ist, wenn er geduldig
ist, wenn er sich beugt, wenn er das Haupt beugt denn er soll geachtet, er
soll geehrt werden im Innern der großen Mauern, der großen Burg». Als der

Gefangene vor dem Herrscher steht, versucht er ihn zu bedrohen, um sich zu befreien.

1 Brasseur de Bourbourg : Rabinal-achi, in: Grammaire de la langue quichée espagnole-française,
Paris 1862.

2Erwin Walter Palm: Der Mann von Rabinal oder Der Tod des Gefangenen, Frankfurt a. M.
1961.

453



Vergeblich, denn seine Pflicht ist es, zu sterben: «Hier sollst du sterben, hier sollst du

enden. Hier unter dem Himmel, hier auf der Erde. Seien Himmel und Erde mit
dir, Oberster der Queche.» Nach dem Urteil erweist der Herrscher von Rabinal

dem Gefangenen aus Queche die Ehren. Er erhält auf seinen Wunsch zunächst Speise

und Trank. Doch als er trinkt, erkennt er das Gefäß: «das ist der Schädel meines

Ahns, der Schädel meines Vaters, was ich da sehe, was ich da erkenne.» Er erschrickt

nicht, sondern bittet, daß auch sein Schädel zum (wohl rituellen) Trinkgefäß
genommen werde, sein Armknochen zum Stiel einer Rassel, sein Schenkelknochen

zum Schlegel der Trommel, «der großen Trommel, der kleinen Trommel, die den

Himmel, die die Erde dröhnen macht, im Innern der großen Mauern, im Innern
der großen Burg». Darauf wird der Gefangene, immer auf sein Geheiß, herrlich
gekleidet, erhält die «Mutter der grünen Vögel», die Gemahlin des «Mannes von
Rabinal» zum Tanz, selbst die Krieger des Herrschers von Rabinal, die «zwölf gelben

Jaguare» und die «zwölf gelben Adler» werden ihm überlassen, und er tanzt mit
ihnen den Kriegstanz, als sei er nicht ihr Gefangener, sondern ihr Anführer. Doch
alles wird ihm nur gewährt «als äußerstes Zeichen seines Tods, seines Endes», und

er muß alles sogleich wieder zurückgeben. Ihm bleibt nur übrig, anzuerkennen:

«Du hast mir gegeben, was ich wünschte, was ich verlangte, im Angesicht des

Himmels, im Angesicht der Erde, und ich habe mich in ihm gezeigt, im Innern
der großen Mauern, im Innern der großen Burg, den vier Enden der Welt, den vier
Himmelsgegenden, als äußerstes Zeichen meines Tods, meines Endes, hier unter
dem Himmel, hier auf der Erde.» Doch er verlangt noch mehr: «Gib mir dreizehnmal

zwanzig Tage, dreizehnmal zwanzig Nächte, um Abschied zu nehmen vom
Antlitz meiner Berge, vom Antlitz meiner Täler ...» Doch da antwortet ihm
niemand. Der Gefangene tanzt, während alles schweigt, allein, verläßt den Kreis seiner

Besieger, als sei er tatsächlich frei, kehrt aber, immer tanzend, sogleich wieder
zurück und wendet sich den Jaguar- und Adlerkriegern zu. Die Stunde des Sterbens

ist da. Klagend ruft er aus: «Zu nichts getaugt hat Ohne-Angst-Sein, ein Mann-
Sein. — Soll ich nun wirklich hier sterben, hier enden, hier unter dem Himmel,
hier auf der Erde;» Und er trauert, daß er fern seiner Berge und Täler den Tod
leiden muß und nicht, wie das Eichhörnchen und der Vogel auf dem Ast, an dem

Ort stirbt, wo er einst Wohnung und Nahrung gefunden hat. Dann ruft er selber die

Krieger zur Opfcrhandlung herbei: «Kommt denn, ihr Adler, ihr Jaguare und tut
euer Werk, tut, was eure Pflicht ist. Daß eure Klauen, daß eure Zähne mich sofort

töten, denn ich bin ein Mann ohne Angst, denn ich kam herab aus meinen Bergen,
aus meinen Tälern. Seien Himmel und Erde mit euch, ihr Adler, ihr Jaguare.» Das

sind seine letzten Worte. Die Adler und die Jaguare ergreifen ihn, öffnen ihm die

Brust und opfern sein Herz. In diesem Augenblick ist das Kultdrama in die

Kulthandlung übergegangen.
Man kann das Werk nach verschiedenen Gesichtspunkten interpretieren. Hier

werden nur zwei Ideen vorgeführt, die offenbar im Mittelpunkt stehen. Die eine

454



ließe sich so formulieren: Was auch immer die Ursache des Krieges war, der eine

hat gesiegt, der andere ist unterlegen. Der Gefangene hat die Pflicht zu sterben, der

Sieger, ihn zu töten. So ist es vorbestimmt. Eine andere Lösung ist nicht möglich.
Das Töten aber ist kein Rachemord, sondern eine Opferhandlung. Das Sterben
erhält damit einen tieferen Sinn. Darum wohl behalten alle Beteiligten selbst dann,

wenn Schmähreden und Prahlereien ausgetauscht werden, ihre würdevolle Haltung.
Die zweite Idee kommt in der Szene zum Ausdruck, wo der Gefangene im Ritual-
bechcr den Schädel seines Vaters erkennt und für sein eigenes Skelett dieselbe rituelle

Verwendung erbittet. Die Knochen des Skeletts sind besonders wertvoll, sie

gelten nach allgemeiner indianischer Ansicht als Träger von Lebenskräften1. Das

Töten ist also nicht nur vorbestimmtes Schicksal und Opfer, sondern wird auch

darum vollzogen, um die dem Gefangenen innewohnenden Kräfte in den aus seinen

Gebeinen hergestellten Ritualgeräten wirksam werden zu lassen. Der Gefangene
wird so zu einer für seinen Gegenspieler lebenswichtigen Potenz. Als Toter beherrscht

er den Lebenden.

Doch dieser Gedankengang setzt erst in der zweiten Hälfte des Dramas ein, nachdem

in der Mitte die endgültige Entscheidung gefallen ist, daß der Gefangene
getötet werden muß. Gleichzeitig geschieht ein Sinnwandel. In der ganzen ersten
Hälfte stand die Kriegsschuld des Gefangenen im Vordergrund, die gesühnt werden
muß. Nach der Urteilsverkündung erscheint der Tod nicht als Strafe, sondern als

unabänderliche Schicksalsbestimmung, und am Ende ist er eine feierliche Kulthandlung.

Parallel dazu nehmen Intensität und Tempo des Spiels ständig zu. Der erste

Teil läuft in langen Dialogen langsam ab, der mittlere mit der Urteilsverkündung
knapp und geradlinig, der dritte setzt sich von dem Augenblick an, wo der

Gefangene die Ehrengaben erhält, also symbolisch noch einmal alle Güter des Lebens

besitzt und sich gleichzeitig von ihnen löst, aus immer schneller sich folgenden
kurzen Szenen zusammen. An der Stelle, wo der Gefangene die Freiheit verlangt,
aber von eisigem Schweigen getroffen nur einen symbolischen Tanz aufführen

kann, völlig einsam und verlassen, wird die dichteste Spannung erreicht, tritt die

Klimax ein. Und das nur wenige Augenblicke vor dem Ende des Spiels. Dann folgt
sofort die Antiklimax: Die letzte Klage des Gefangenen verklingt und die Tötung
geschieht schnell, ohne Aufwand und ohne ein einziges Wort.

Die drei figürlichen Darstellungen und das Schauspiel verbinden sich in einem
sinnvollen Zusammenhang. In den Plastiken erscheint die Vorstellung von metaphysischen

Kräften, die das menschliche Leben bestimmen. Im Schauspiel wird gezeigt, daß

der Tod nicht nur ein durch die Gesetze der Natur bedingtes Geschehen, sondern auch

ein magisches Mittel sei, durch das jene numinosen Potenzen wirksam werden.

1J. Frazer : Spirits of Corn, London 1913 Bd. 2, S. 247 ff.; H.B. Alexander: Latin American
Mythology, in: The Mythology of all Races, Bd. 11, Boston 1920, S. 90; Mircea Eliade : Scha-
manismus und archaische Ekstasetechnik, Zürich-Stuttgart 1957, S. 161 f.; Paul Radin: Indians
of South America, New York 1942, S. 130.

455



Es scheint, daß diese Idee Allgemeingut

der Indianer war. Sie tritt nicht nur
in dem Schauspiel der Maya, sondern
auch in religiösen Handlungen der
verschiedensten indianischen Völker auf. So

findet der Jäger im schamanistischen

Ritual seinen persönlichen Schutzgeist
durch eine bis an den Rand des Lebens

getriebene Ekstase; in Bauernkulturen
wird das Gedeihen von Mensch und
Erde in einem Ritual symbolischen
Sterbens und Geborenwerdens gewährleistet;

in der Lehre der Azteken opfern
Götter sich selbst, um der Welt Leben

zu verleihen, während der Mensch im
rituellen Tod die Götter lebensfähig
macht. Sterben erst bringt Leben.
Dadurch bleibt das Gleichgewicht der

Kräfte erhalten und die Weltordnung
gesichert1.

Diese Idee hat sich mancherorts auch

heute noch unter Indianern erhalten.

Man findet sie ebenfalls in den mit
afrikanischen Elementen und christlichen

Motiven vermischten Kulten auf kari-
bischen Inseln. Im Silberschmuck der

Araukaner in Chile wird sie sogar im
Bereich dekorativer Formen erfaßbar.

Dort erscheint das alte indianische Symbol

des Totenkopfes wieder, gemeinsam

mit dem christlichen Kreuzesmotiv. Die alte Idee und eine neue Lehre sind

hier zu einer eigenartigen Symbiose vereint (Abb. 6).

1 Mircea Eliade: op. cit. S. 62ff.; Paul Radin: Gott und Mensch in der primitiven Welt,
Zürich 1953, S. 167ff., 418IL; derselbe: Primitive man as philosopher, New York 1956, S. 11.

Abb.6. Schmuckgehänge, Silber. Chile, I9.jahrh.
Dm. 15 cm (Inv.-Nr. Chile 25)

4i6


	Bemerkungen zum Weltbild der Indianer

