
Zeitschrift: Jahrbuch des Bernischen Historischen Museums

Herausgeber: Bernisches Historisches Museum

Band: 37-38 (1957-1958)

Artikel: Der Heilige von Pucara im Bernischen Historischen Museum

Autor: Henking, Karl H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1043522

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1043522
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER HEILIGE VON PUCARA
IM BERNISCHEN HISTORISCHEN MUSEUM

Karl H. Henking

Der berühmte Forscher, Arzt, Landwirt und Diplomat Johann Jacob
von Tschudi berichtet von seiner zweiten Forschungsreise in Südamerika
folgende Episode1:

«Nach einem schnell eingenommenen Mittagsmahle besuchten wir den
Pfarrer von Tiahuanaco 2 Unterdessen hatte Ponce de Leon 3, wieder
von einer Schar von Indianern begleitet, ein Götzenbild, von dem er uns
schon während der Exkursion viel erzählt hatte, nach dem Tambo 4 gebracht.
Es ist eine sehr interessante, gut gearbeitete Statuette von 5" 3"' Höhe und
3" 10"' Rreite und gut erhalten; nur an der Nase ist ein kleines Stückchen
abgebrochen; sie ist von einem dunkelgrünlichen Steine, in dem eine weiße
Ader geschickt zur Abteilung zwischen Kopf und Hals benutzt ist. Die Augen
sind sehr groß und sehr schief von außen nach innen gerichtet und konkav. Als
Ohrenverzierung fallen zwei Schlangen mit breiten Köpfen über die Achseln.
Zwei ähnliche Schlangenreihen von der Mitte der Kopfbedeckung machen
über den Nacken eine Riegung nach außen, drehen sich über einen Höcker
des Rückens nach innen, um sich noch einmal mit dem Halse nach außen
zu drehen, so daß die Köpfe auf den Schultern ruhen. Die Schlangen sind
erhaben gearbeitet, die übrigen Verzierungen aber nur als Linien eingemeißelt.
Dieses Götzenbild stand bei den Indianern von Tiahuanaco in hohem
Ansehen und war weit in der Gegend unter dem Namen der «Gott der Diebe»
(el Santo de los Ladrones) bekannt 5. Die Indianer erzeigten ihm die nämliche
Verehrung wie irgendeinem Heiligen der Kirche. Sein Resitzer zündete ihm
alle Freitage eine Wachskerze an; fiel irgendwo ein Diebstahl vor, so brachte
der Restohlene eine Extrakerze und Opfergaben, in der festen Überzeugung,
daß er mit Hilfe des Heiligen den Dieb ausforschen werde.

Ich fragte scherzweise den Besitzer, ob er diesen Heiligen nicht verkaufen
wolle, was er aber mit Entrüstung zurückwies. Meine beiden Reisegefährten

1 Johann Jacob von Tschudi, Reisen durch Südamerika, Bd. 5, S. 295 ff., Leipzig 1869.
Siehe dazu auch den biographischen Anhang.

- Dorf am Südende des Titicacasees und große archäologische Fundstätte. Siehe die
Ubersichtskarte. 3 Name des Dolmetschers. 4 Rasthaus.

5 Die Bezeichnung erhielt von Tschudi von seinem Dolmetscher. Der indianische Name
ist nicht bekannt. Der spanische widerspricht der in Tschudis Text angedeuteten Verehrung
der Statue. Dem Namen entsprechend wäre die Statuette nicht ein Diebesschreck, sondern
der Schutzpatron der Diebe.

298



verstanden den Wink, und während ich das Idol zeichnete, beredeten sie
Ponce de Leon, er solle dahin wirken, daß mir der Eigentümer dasselbe
ablasse. Eine Flasche Kognak machte die Leute geschmeidiger. Nach langem
Hin- und Herreden schienen sie sich endlich dahin zu einigen, ein Geschäft
zu machen, und Ponce de Leon trat mit einer ganz unverschämten Forderung
hervor. Ich wies sie einfach zurück und machte eine Gegenbietung, die ihrerseits

wiederum als unannehmbar bezeichnet wurde. Ohne mich scheinbar
weiter um die Angelegenheit zu bekümmern, vollendete ich die Zeichnung.
Herr Pempel 1 hatte unterdessen Auftrag gegeben, die Tiere in Bereitschaft
zu halten und verteilte den Rest der Flasche unter die Indianer. Nun ergriffen
sie schon gänzlich betrunken die Initiative, und als wir schon im Sattel
saßen, kam das Geschäft zustande. Ich zahlte schnell, steckte das Idol in
die Satteltasche und ritt nun mit meinen Begleitern in raschem Tempo den
schon lange vorausgegangenen Ladungen nach. Wahrscheinlich bedauerten die
Indianer auf der Stelle das Geschäft, denn kaum hatten wir das freie Feld
erreicht, so hörten wir einen infernalen Tumult hinter uns und sahen auch einige
Indianer uns nacheilen, ihre Köpfe waren aber schwer und die Füße unsicher. Sie
vermochten es nicht, uns einzuholen, ich besorgte aber doch, daß sie uns bei
ihrer bekannten Zähigkeit wenigstens im nächsten Nachtquartier einen
unfreundlichen Besuch abstatten könnten. Es geschah jedoch nicht. Vielleicht
hatte der Unterhändler und Dolmetscher, unser Freund D. Ponce de Leon,
besänftigend auf sie eingewirkt, denn der Brief des Jefe politico 2 von La Paz
war in sehr gemessenen Ausdrücken abgefaßt und Ponce de Leon Supplent
des Corregidors 3. Wie mögen die Diebe von Tiahuanaco triumphiert haben,
als sie Kunde von der Entführung des kuriosen Heiligen erhielten! »

Dieser «Gott der Diebe» gelangte zusammen mit anderen von J. J. von
Tschudi in Südamerika gesammelten Gegenständen4 in den Besitz seines
Enkels Gilg von Tschudi. Von ihm erwarb das Bernische Historische Museum
im Jahre 1929 dreißig Objekte vorkolumbischer Zeit, und drei Jahre später
erhielt es von dessen Gattin zwanzig weitere Stücke als Geschenk, wovon
die Hälfte ebenfalls vorkolumbischen Kulturen angehört 5.

1 von Tschudis Begleiter. 2 Präfekt.
3 Im Bericht Tschudis nicht näher bezeichneter Ortsfunktionär.
4 Zur Sammlung Tschudi siehe den biographischen Anhang.
5 Die Statuette ist neben der von Tschudi selbst in seinem oben zitierten Reisewerk

gegebenen Beschreibung nochmals von ihm aufgeführt in: Mariano Eduardo de Rivero e

Juan Diego de Tschudi, Antigüedades Peruanas, Viena 1851. Sodann ist sie erwähnt, jedoch
ohne nähere Angaben oder Hinweise, in: A. Stübel und M. Uhle, Die Ruinenstätte von
Tiahuanaco im alten Peru, Leipzig 1892, S. 23, Anm. 2. Als nächster bildet der
Biograph Tschudis, Paul-Emile Schazmann, die Statuette ab und gibt verkürzt Tschudis
Bericht wieder in: Johann Jacob von Tschudi, Forscher, Arzt, Diplomat. Jahrbuch des
Historischen Vereins des Kantons Glarus, Glarus 1956. Dort entdeckte sie John Howland Row,
Professor für Anthropologie an der Berkeley University in Kalifornien. In: The adventure
of two pucara statues, archaeology, vol. 11, no. 4, 1958, S. 255—261, bespricht er sie kurz
an Hand von Schazmanns Hinweisen sowie Angaben des Verfassers dieses Artikels. Hier
wird die Statuette erstmals ausführlicher vorgeführt.

299



BESCHREIBUNG

Die Statuette besteht aus grünschwarzem Gabbro-Porphyrit (Diabas),
einem basischen Eruptivgestein 1. Sie mißt in der gesamten Höhe 16 cm, in der
größten Breite 10 cm. Alles Meißelwerk ist sehr genau gearbeitet, die
Oberfläche des Steins mit größter Sorgfalt behandelt und blank poliert. An der
Basis und an der Bückseite sind viele kleine Splitter abgesprungen, einige
auch an der Vorderseite. Größere Stücke fehlen seitlich an der Basis sowie
an einer Ecke des Kopfaufsatzes. Sie alle stören aber den Gesamteindruck
nicht. Hingegen verwischen die Brüche an der Nasenspitze und auf dem
Nasenrücken, Schäden, die Tschudi schon erwähnt, die Profilansicht und
lassen sie flacher erscheinen, als sie ursprünglich gewesen sein muß.

Der blockförmige, vorn gerundete, hinten flach gewölbte Körper mit
bucklig überhöhtem Bücken trägt ein ohne Hals zwischen die Schultern
gesetztes Haupt. Dasselbe ist in der Seitenansicht eiförmig in die Höhe
gezogen. Offenbar soll eine Schädeldeformation dargestellt sein, wie sie in
vorspanischer Zeit üblich war und an Schädeln aus altperuanischen Gräbern
festgestellt werden kann. Von vorn gesehen zeigt das Haupt ein breites Gesicht.
Kinn und Kiefer schwingen als scharf abgesetzte Kante weit aus. Die Wangen
sind flach gewölbt. Die breite und infolge der Deformation des Hinterhauptes
hochgezogene Stirn ist zum größten Teil bedeckt. Aus großen, kaum aus
der Stirne tretenden Brauenbogen wächst breit die Nase hervor. Infolge der
Beschädigung wirkt sie in der Zone der Flügel flachgedrückt. In vollständigem
Zustand muß sie kräftig aus dem großflächigen Gesicht hervorgesprungen
sein. Die auffallend schmalen Lippen pressen sich zusammen. Die Unterlippe
schiebt sich dabei ein wenig über das gerundete Kinn. Die riesigen
Augenhöhlen, von schmalen Randwülsten umfaßt, glotzen leer und ausdruckslos
in die Luft. Ursprünglich waren wahrscheinlich irgendwelche Einlagen als

Augen eingesetzt, vielleicht hellweiße Muschelscheiben. Ergänzt man solches
heute fehlendes Material, blicken die Augen weit und groß aus dem völlig
symmetrischen Gesicht. Es ist nicht die Erscheinung einer individuellen
Persönlichkeit, wie man bei erster Betrachtung und ohne die Einlagen
anzunehmen geneigt sein könnte, sondern der Bannblick einer übernatürlichen
Potenz oder das Starren eines Toten.

Schläfen, Hinterhaupt und Stirn verschwinden unter einer knapp
abgesetzten Bedeckung, die vielleicht als Haartracht, doch eher noch als
anliegende Kappe gedeutet werden könnte. Auf dem Scheitel erhebt sich ein
viereckiger Aufsatz mit abgerundeten Ecken und einer niederen Eintiefung
in der Mitte. In die Ohren sind runde Höhlen mit einfassender Randrinne
eingetieft. Sicher waren auch sie einst mit kontrastierenden Einlagen
versehen. Von jedem Ohr fällt, der schmalen Schulter in einer Zickzacklinie
folgend, ein dreifach längsgestreiftes Band, das in einem breiten, gerundeten

1 Die Bestimmung übernahm Prof. Dr. P. Niggli von der Universität Bern, wofür ihm
auch an dieser Stelle bestens gedankt sei.

300



Gesicht endigt. Seine Merkmale sind ein tiefliegender, großer Mund mit
dicken Lippen und ohne Kinn, eine breitgedrückte, niedere Stirn und große,
schräggestellte Augen, deren ovale Pupillen durch feine, eingravierte Umrisse
bezeichnet sind. Seitlich über der Stirn wachsen spitzige Ohren steil empor,
deren Muschel durch eine kurze, senkrechte Rille angedeutet ist. Zwischen
den Ohren sitzt ein eingraviertes Mäandermotiv, das den Ansatz zum
Zickzackband bildet. Vom Aufsatz auf dem Scheitel fallen zwei ebenfalls dreifach

längsgestreifte Bänder herab, legen sich auf dem überhöhten Rücken
in scharfem Knick nach außen und schwingen dann in weitem Bogen über
dessen Fläche. Sie endigen in gleichen Köpfen wie die Bänder an den Ohren.

Auf der Brust der Statuette hebt sich ein mondsichelförmiger Streifen
wie ein Halskragen ab, von Ohr zu Ohr schwingend, dicht unter der scharfen
Wangen-Kinn-Linie ansetzend, und vom Körper durch eine niedere Abstufung
getrennt. Er fällt auf fast seiner ganzen Länge mit einer Aufhellung in dem
sonst dunkelgrünen Gestein zusammen, die sich auch an der Rückseite
entlang der Oberkante des Rückens weiterzieht.

Der Basis des Körpers folgt ein eingraviertes, dreistreifiges Zickzackband.
An der Vorderseite des Körpers steigt es bogenförmig auf, eine breite
Eintiefung umfassend, und knickt dann senkrecht nach oben ab, indem es der

genau in der Mitte der Vorderseite liegenden senkrechten Rinne folgt. Aus
der Eintiefung treten ein schwerer und dicht darunter zwei halb so lange
Querstreifen, letztere mit je vier feinen, senkrechten Rillen versehen. Das
Zickzackband wird an sechs Stellen von figürlichen Motiven unterbrochen,
nämlich an der Vorderseite beidseits der senkrechten Mittelrinne und beidseits

der Eintiefung sowie hinten am Übergang vom Rücken zu den Seiten.
Deutlich ist jeweils ein stark stilisiertes Gesicht mit breitlippigem, geschlossenem

Mund, breiter Nase und runden Glotzaugen. Die seitlich und darüber
angefügten Linien sind verschiedentlich durch Absplitterungen im Gestein

gestört. Was erhalten ist, läßt aber einigermaßen eine Deutung zu. Offenbar
ist eine Figur dargestellt, die ihre vorderen Extremitäten seitlich neben den

Kopf hält, während sie die hinteren anwinkelt und gleichzeitig die Füße nach
außen stellt. Die Oberschenkel sind stark angezogen und berühren die
vorderen Extremitäten, die Unterschenkel verschwinden oder sind nur wenig
angedeutet. Finger und Zehen werden durch einfache, kurze Ritzlinien

Muster an der Basis der Steinplastik. Zeichnung nach einer Abrollung.

301



wiedergegeben. Der Leib ist überhaupt nicht bezeichnet, wenn man nicht
die freie Partie zwischen den Umrissen der Extremitäten als solchen
betrachten will. In diesem Fall wäre er aber nur rudimentär wiedergegeben.
In der Mitte des Rückens wird das Zickzackband von einem neuen Motiv
unterbrochen. Es setzt sich zusammen aus zwei konzentrischen Ovalen, deren
inneres doppelte Längs- und Querschraffen enthält. Über ihm steigt ein
seltsames Gebilde empor, das fast die ganze Fläche des Rückens bis hinauf zu
den vom Kopfaufsatz herabschwingenden Bändern füllt. Es besteht aus drei
Partien. Die unterste, dicht über dem Ovalmotiv liegend, zeigt eine in drei
Bogen geführte Ritzlinie, die eine halbkreisförmige innere Linie umfaßt. In
den seitlichen Bogen liegt je ein Kreis, in der Mitte steht eine Senkrechte,
die innerhalb der Halbkreislinie von einer kurzen Waagrechten geschnitten
wird. Die mittlere Partie besteht aus zwei breiten Querbalken, deren äußere
Teile nach oben und nach unten abgeknickt sind. Die oberen Balkenenden
stoßen auf flügelähnliche Formen. Die oberste Partie stellt offenbar ein auf
die wesentlichsten Linienzüge reduziertes Gesicht dar. Im gerundeten Umriß
liegen zwei große, schräggestellte, ovale Augen und ein großer, breitlippiger
Mund. An dessen Unterlippe setzen zwei Bänder an, die bogenförmig seitlich

ausschwingen und die flügeiförmigen Figuren berühren. Über den Augen
des Gesichtes liegt eine Waagrechte, geschnitten von einer fast halbkreisförmigen

Bogenlinie.
Unsere Statuette stellt wahrscheinlich eine hockende Figur dar. Der

Körper ist in sich zusammengezogen, der Rücken schiebt sich bucklig in die
Höhe, das Haupt ist zwischen die zusammengepreßten Schultern eingesunken.
Die Arme und Beine erkennt man nicht. Offenbar muß man sie sich als am
Körper eng anliegend denken. Die Beine sind dabei scharf angewinkelt, die
Knie an die Brust hochgeschoben. Nur die Zehenspitzen sind sichtbar. Die
beiden kurzen Querbalken in der Eintiefung an der Vorderseite der Statuette
mögen so gedeutet werden. Dann wird der obere Querbalken ein Teil des

Saumes des Gewandes sein. Dieses selbst sieht man jedoch nicht. Denn der

ganze Körper samt seiner Bekleidung scheint von einer weiten, ärmellosen
Hülle vermummt zu werden. Nur vorn hebt sie sich ein wenig, den Saum des

Gewandes und die Zehen der nebeneinandergestellten Füße freigebend. Die
Hülle ist vorn über der Brust geschlossen. Die senkrecht verlaufende Rinne

mag das andeuten. Unterkante und Vorderseite der Hülle sind mit einem
Zickzackband verziert, das man sich eingewoben, vielleicht auch aufgestickt
denken muß. Die figürlichen Motive können ihrerseits eingewebt oder
gestickt sein, oder es handelt sich um Platten mit eingravierten oder eingepreßten
Figuren, die auf das Zickzackband aufgenäht sind. Unter dem Kinn trägt
die in ihrer Hülle hockende Gestalt einen breiten Kragen. Er ist anscheinend

separat und über der Hülle befestigt. Aus dieser ragt nur das geschmückte
Haupt frei heraus.

302



STILISTISCHE INTERPRETATION

Die einzige Überlieferung, der Bericht Tschudis nämlich, gibt keine
Anhaltspunkte für die stilistische Einordnung der Statuette. Sicher ist bloß,
daß sie am 19. Oktober 1858 in dem am Südende des Titicacasees gelegenen
Dorf Tiahuanaco erworben worden ist, und daß sie in der dortigen Gegend
olfenbar schon lange bekannt war und eine gewisse Berühmtheit als
Diebesschreck besaß. Das ist für andere, z. B. volkskundliche Gesichtspunkte wohl
interessant, für die Bestimmung von Alter und Herkunft nützt es gar nichts.
Sonstige Beweismittel fehlen ebenfalls. Man ist also vollkommen auf
Spekulationen angewiesen. Doch bietet das Charakteristische der Statuette, wie
es oben beschrieben worden ist und hier zusammengefaßt sei, wenigstens
einen sicheren Ausgangspunkt. Die Statuette ist aus Stein, technisch vorzüglich

gearbeitet mit sorgfältig ausgeführten Flachreliefs und Strichgravierungen.

Sie ist nicht als Block, etwa im Sinn einer Stele oder eines Pfeilers,
der nur figürlich ausgeformt ist, sondern als rundplastischer, räumlicher Körper

aufgefaßt. Zudem ist sie vollkommen symmetrisch angelegt, im Ganzen
wie in den Einzelteilen der Verzierung, und in knappen Umrissen, großen,
sanft gewölbten Flächen statisch in sich ruhend dargestellt.

Technik und Stil versetzen die Statuette in den Umkreis der vorspanischen
andinen Kulturen. Nach dem Ort der Entdeckung, Tiahuanaco, läge es

natürlich nahe, die Statuette in die mit demselben Namen bezeichnete
Epoche zu datieren h Technische Einzelheiten mögen tatsächlich Gemeinsames

mit Steinplastiken der Tiahuanacozeit aufweisen. Damit ist noch nicht
viel gewonnen, faßt man doch unter diesem Begriff Kunstwerke ähnlicher
stilistischer Qualitäten zusammen, die aus verschiedenen Zonen des
Hochlandes wie der pazifischen Küste stammen, nicht nur aus dem engeren Gebiet
der Titularruinen am Titicacasee. Zudem muß man einwenden, daß gerade
Steinplastiken aus Tiahuanaco selbst, die die sogenannte klassische Komponente

der ganzen Stilgruppe verkörpern sollen, vielmehr stelenhafte Monumente

denn menschliche Gestalten sind und auch nicht die Behandlung der
Oberfläche in großen Schwingungen und Wölbungen und die feine Realistik
kennen, die gerade den besonderen Reiz unserer Statuette ausmachen. Das
fände sich schon eher in der anderen Komponente des Tiahuanacostils, im
sogenannten Tiahuanaco der Küste, wie es besonders überzeugend in den
keramischen Plastiken von Pacheco im Tal des Rio Grande de Nazca oder
auch an hölzernen und goldenen Mumienmasken von Pachacamac und Moche
erscheint. Auch dort der realistische Zug, aber großartig ins Überindividuelle-
Allgemeine erhoben und das Dämonisch-Zwingende der weitgeöffneten, bei
den Masken eingelegten Augen. Allein, das an der Basis unserer Statuette

1 Diese und die folgenden Erörterungen beruhen auf Beobachtungen, die an Originalen
vorspanischer andiner Kleinplastik, Keramik und Gewebemusterungen aus verschiedenen
Museen und Privatsammlungen gemacht worden sind, während für die Großplastik aus
Stein Abbildungen genügen mußten. Die benützte Literatur ist am Ende des Artikels
gesamthaft aufgeführt.

303



eingravierte Band dürfte hinsichtlich Motiven und Stil nicht so leicht hier
anzuschließen sein.

Die beiden anderen großen, nach ihren Zentren und Hauptfundorten
Chavxn und Cuzco-Inca benannten Stile kommen für unsere Statuette wohl
ebenfalls weniger in Betracht, obgleich zum mindesten theoretisch eine
Verbindung nicht unmöglich wäre; denn sie haben ihre Wirksamkeit über weite
Gebiete ausgedehnt — man spricht ja auch von ihnen, ebenso wie vom Tia-
huanacostil als von Panstilen —, und gerade der Cuzco-Inca-Stil hat sich
bis ins Titicacaseegebiet vorgeschoben, wo unsere Statuette gefunden worden
ist. Zudem finden sich auch stilistisch vergleichbare Merkmale. So weisen
Gold- und Silberstatuetten des Cuzco-Inca-Stils in der großflächigen Bildung
ihrer Köpfe und Körper eine gewisse Ähnlichkeit mit unserer Statuette auf.
Für ein Incawerk erscheint deren Stil aber doch zu archaisch, und das
gravierte Basisband wäre ebenfalls nicht ohne weiteres mit Cuzco-Inca-Werken
in Verbindung zu bringen.

Der Stil von Chavin, dessen Erscheinen die Geschichte altindianischer
Steinplastik im Gebiet der Anden, soweit sie heute bekannt ist, gleich mit einem
der größten Rätsel beginnen läßt, weist zwar Merkmale auf, die man auch an
unserer Statuette mehr oder weniger deutlich ausfindig machen könnte —
etwa die kräftigen Konturen des Reliefs, die bisweilen wie mit einem scharfen
Messer herausgeschnitten erscheinen —, aber nirgends bricht aus ihr die
leidenschaftliche Wildheit hervor, die den Statuen und Reliefs des Chavinstils
eine so überwältigende Wirkung verleiht. Unsere Statuette ist, verglichen mit
ihnen, ein stilles, in sich gekehrtes Werk.

Lassen wir die lange Reihe von Epochen vorkolumbischer andiner Kunst
vorüberziehen, für die Steinplastiken charakteristisch sind, so fällt eine
noch besonders ins Auge: Pucara. Ob man dabei von einer selbständigen
Epoche, einer Stilgruppe, die mit anderen im selben Umkreis gleichzeitig
wäre oder nur von einer Variante irgendeines Stiles sprechen soll, ist heute
noch nicht ganz deutlich; doch weisen die Forschungen von Kidder 1 und
Tschopik 1 wohl eher darauf hin, daß es sich bei den unter dem Namen
«Pucara» zusammengefaßten Plastiken und steinernen Reliefs um eine Gruppe
handelt, die zwar etliche Verbindungen zu anderen Stilbereichen aufweisen

mag, aber doch als eine eigene und selbständige zu betrachten ist, ja sogar
in der Kunstgeschichte der Andenhochtäler eine sehr wichtige Etappe
darstellt. Pucara ist eine etwa 50 km nördlich vom Nordende des Titicacasees
im Tal des Rio Pucara auf gegen 4000 m ü. M. gelegene archäologische
Fundstätte, in der Nähe einer Ortschaft gleichen Namens. Nach den Ausgrabungen
durch Alfred Kidder in den Jahren 1939 und 1941 sowie ergänzenden
Forschungen durch Marion Hutchinson Tschopik anno 1940 kennt man von dieser

vorspanischen Siedlungs- und Kultstätte ziemlich großzügig angelegte Grundrisse

von Gebäuden, Reste von Tempeln, Steinplastiken und -reliefs sowie

1 Siehe das Literaturverzeichnis.

304



Keramik. Die Verbreitung dieser Gruppe erstreckt sich auch nordwärts weiter
in ein archäologisch noch nicht genauer erforschtes Gebiet und südwärts
bis über Puno an der Westküste des Titicacasees hinaus. Wie die Pucara-

gruppe zeitlich einzureihen wäre, ist noch unsicher, doch dürfte nach Kidder
ihr Höhepunkt zwischen 500 und 1000 n. Chr. anzusetzen sein. Sie wäre also
etwa gleichzeitig mit dem klassischen Tiahuanacostil, für den gewöhnlich
das 7.—9. Jahrhundert n. Chr. angegeben wird.

Für Statuen des Pucarastils, die jeweils stehende oder hockende menschliche

Figuren, gelegentlich auch Kriechtiere darstellen, ist charakteristisch,
daß sie als plastische Rundkörper behandelt sind. Die Einzelheiten von
Gesicht, Körper und Bekleidung werden jedoch flächig und linear in Gravur
oder niederem Relief wiedergegeben. Dazu kommt, als zweites typisches
Merkmal, daß die ganze Figur monumental stilisiert, gleichzeitig aber,
besonders in der Bildung des Gesichtes, recht realistisch aufgefaßt ist. In nicht
figürlichen Reliefwerken kann man Ahnliches beobachten. Durch tiefes
Einschneiden entstehen scharfe Schatten. So heben sich die Hauptmotive deutlich

vom Grund ab, um sich fast als selbständige plastische Gebilde scheinbar
von ihm zu lösen oder über ihm zu schweben. Die Rand- und Nebenmotive
dagegen sind durch feine, wenig tiefe Rinnen und Gravuren wiedergegeben.

Die Verbindung von plastischer und linearer Ausdrucksweise findet sich
auch auf der Keramik von Pucara, indem aus der Wandung des Gefäßes plastische

Tier- (häufig Puma-)köpfe hervorwachsen, verbunden mit polychromer
Malerei, deren Umrisse durch eingravierte Linienzüge bezeichnet werden.

Solche Kombination von Plastik, Gravur und polychromer Malerei findet
sich ausgeprägt sonst nur noch in den Keramiken der Paracas-Cavernas-

gruppe in den Tälern der Südküste Perus, Wie diese Parallelen auszudeuten
wären, als innere gegenseitige Abhängigkeit der einen Gruppe von der anderen
in zeitlicher Nachein anderfolge, als gleichzeitige gegenseitige Beeinflussung oder

gar als jeweils eigene lokale Erfindung, ist eine noch ungeklärte Frage und
erleichtert die stilistische und zeitliche Einordnung unserer Statuette keineswegs.

Die Verbindung von rundplastischer räumlicher Durchbildung des Ganzen
mit linearer Darstellung der Einzelheit in Gravur oder Flachrelief zeigt auch
unsere Statuette. Darin steht sie den Werken der Pucaragruppe nahe. Doch
gehen die Übereinstimmungen mit solchen noch weiter. Die monumentale
Stilisierung bei gleichzeitiger Realistik — ein sehr wesentliches Merkmal —
ist Pucarawerken und unserer Statuette gemeinsam; bei dieser scheint es

aber noch stärker ausgeprägt; aber das kann damit zusammenhängen, daß
unsere Statuette vollkommen erhalten ist — bis auf wenige in diesem Fall
unbedeutende Schäden —, jene aber zum großen Teil schwer zerstört sind.

Auch in der Gestaltung bestimmter Einzelheiten des Gesichtes, der
Kleidung und des Schmuckes finden sich Ähnlichkeiten. Die von den Ohren und
dem Kopfaufsatz herabhängenden Bänder unserer Figur endigen in breiten
Spitzohrengesichtern. Steinerne Reliefs von Pucara zeigen ebenfalls solche
Gebilde als geläufiges und in verschiedenen Varianten verwendetes Motiv.
Auch der mäanderartige Ansatz des Bandes zwischen den Ohren ist in Pucara

20 305



r

bekannt. Die Art und Weise, wie die Augenringe eingetieft sind, wie die
Nase aus Stirn und Wangen entwickelt ist, wie der Mund schmale Lippen
vorschiebt, kann man auch an einer 53 cm hohen Sandsteinfigur beobachten,
die sich im Museum von Puno befindet, ebenso wie an einer gegen 48 cm
hohen Statuette des Museo Nacional in Lima. Beide sind in der Umgebung
von Puno gefunden worden und gehören in den Kreis der Pucaragruppe.
Die in das gravierte Basisband eingefügten Figuren weisen Gesichtsbildungen
auf, die wiederum solchen auf Pucarareliefs nahe kommen. Freilich, der
Ablauf des Bandes selbst in Form von parallelen Zickzackstreifen findet weniger

306



überzeugende Parallelen an Pucarawerken. Aber die Tendenz, Rautenreihen,
verbunden mit eingefügten Dreiecken und schräglaufende Stufenreihen zu
bilden •—• letztere könnte man ja auch als diagonal geführte Zickzackstreifen
interpretieren—-ist gerade an Pucarareliefs sehr deutlich. Die Zickzackstreifen
der Statuette könnten unter diesem Gesichtspunkt als weitere
Ausdrucksmöglichkeit derselben Tendenz verstanden werden und würden so stilistisch,
wenn auch nicht ausgesprochen motivisch, eine Parallele zur nicht figürlichen
Ornamentik von Pucarareliefs bilden. Trotzdem wird man diese spezifische
Kombination von Zickzackband mit eingefügten oder aufgesetzten Figuren
nicht leicht unter die in der Pucaragruppe geläufigen Anordnungen einfügen
können. Läge hier am Ende ein Hinweis auf mögliche Zusammenhänge mit
anderen Stilgruppen Man denke etwa an Darstellungen von Gefäßmalereien
der Nazcagruppe oder auf Textilien von Paracas. Dort tragen Dämonenwesen
riesigen Kopfschmuck und lange, von Stirn und Scheitel herabfallende Bänder,
die mit Trophäenköpfen besetzt sind. In der Art der Wiedergabe mögen
solche Darstellungen und das Basisband unserer Statuette verwandt sein,
oder dann beruhen sie auf ähnlichen geistigen Vorstellungen, die ihrerseits
zu ähnlichen bildlichen Ausdrucksformen geführt haben.

Nun bleibt noch das eingravierte Gebilde am Rücken der Statuette, das
in der Beschreibung noch nicht gedeutet worden war, zu bestimmen übrig.

307



An jener Stelle wurde lediglich der oberste Teil als stark stilisiertes Gesicht
mit runden Glotzaugen und breitem Mund erkannt. Das Gebilde ist in der
Tat nicht so leicht zu erklären; besonders irritieren die beiden Querbalken.
Abgesehen von diesen, könnte aber ein Zusammenhang mit Froschfiguren
gefunden werden, wie sie wiederum an Pucarareliefs erscheinen. Die Bildung
des Kopfes und die Haltung der vorderen Extremitäten stimmen bei beiden
weitgehend überein. Freilich wäre dann die Wiedergabe der hinteren
Extremitäten durch einen unförmigen, an den Enden abgewinkelten Querbalken
eine vom sonst Üblichen abweichende Variante.

Das im Basisband eingefügte Ovalmotiv unter der «Frosch»-Figur findet
Parallelen in Kreisen und Ringen, die an Pucarareliefs häufig mit Reptilienfiguren

verbunden sind. Allerdings liegen sie dort in der Regel vor dem Kopf
des Tieres, an unserer Statuette aber liegt das Motiv hinter dessen Rücken.

Wenn die Deutung als Froschmotiv richtig ist, dann müßten die an ihren
Bändern von den Ohren und vom Kopfaufsatz herabhängenden Köpfe nach
dem für die analogen Pucaraformen gebräuchlichen Terminus als Reptilienköpfe

bezeichnet werden.
Auch diese «Frosch»-Figur scheint formal vielleicht in Verbindung zu

stehen mit Darstellungen von Dämonengesichtern auf Nazca- und Paracas-
werken. Auch sie sind, wie unsere Figur, in drei Partien aufgebaut: dem
Gesicht, einem gewaltigen, balkenförmigen Stirnschmuck und einem kronenartigen

oder maskenförmigen Aufsatz. Die wesentlichen Formen des Gesichts
mit seinen seitlichen Gehängen oder Flügeln und den unter dem Mund
vortretenden Bogenlinien — stilisierten Haarstränen — finden sich auch an
unserer Figur. Dem Stirnschmuck entsprächen an dieser die Querbalken,
die Partie darunter der Maske. So betrachtet könnte das Ovalmotiv als
Scheitelaufsatz interpretiert werden, wie ihn auch die Statuette selbst trägt,
und von ihm fielen nun beidseits die langen Bänder mit ihren Figuren herab.
Doch solche Interpretation sei vorläufig als reine Hypothese aufgefaßt. Sie

mag bei vergleichender Betrachtung der fraglichen Gegenstände einiges für
sich haben, überzeugende Argumente dafür oder dagegen wird nur eine in
alle Einzelheiten gehende, gründliche Untersuchung bringen können.

Sieht man von solchen Unsicherheiten ab, so steht unsere Statuette den
Werken der Pucaragruppe besonders nahe. Eindrückliche Übereinstimmungen
weisen daraufhin. Demnach dürfte sie also in der Gegend am nördlichen oder
nordwestlichen Ende des Titicacasees entstanden sein und eben jener Epoche
und Stilgruppe angehören, die man heute mit dem Namen «Pucara» bezeichnet.

Doch damit ist eigentlich erst der Ausgangspunkt gewonnen. Es erheben
sich nun neue Fragen, deren Beantwortung erst die endgültige stilistische
Interpretation unserer Statuette ermöglichte. Wo müßte sie innerhalb der

Pucaragruppe eingereiht werden Stellt sie eine hochentwickelte, abgeklärte
Phase in der Entwicklung des Pucarastiles selbst dar, oder ist sie vielmehr
zu verstehen aus einem Zusammenhang des Pucarastiles mit den Ausdrucksformen

anderer Stilgruppen des Hochlandes oder gar der Küstenzonen
Solche Fragen kann man heute noch nicht beantworten. Über mehr oder

308



weniger vage Hypothesen wird man vorläufig nicht hinauskommen. Sie sind
zwar sehr wichtig, bringen sie doch neue Möglichkeiten und weisen Wege,
die man vielleicht noch nicht beachtet hat; in welcher Richtung aber die
Zusammenhänge tatsächlich liegen, werden erst weitere und umsichtige
archäologische Forschungen eröffnen.

VERSUCH EINER DEUTUNG

In der stilistischen Interpretation ist unsere Statuette als Darstellung
einer mit angezogenen Beinen hockenden menschlichen Figur bezeichnet
worden. Damit war sie erst motivisch definiert. Was sie aber bedeuten sollte,
ist noch nicht abgeklärt.

Nun ist es freilich eine fast hoffnungslose Angelegenheit, Werke andiner
Kunst aus vorspanischer Zeit nach ihrem Sinn und Zweck deuten zu wollen.
Schriftliche Uberlieferungen aus der Zeit fehlen, ausgenommen die Jahre
während und nach der Eroberung durch die Spanier. Andere Anhaltspunkte
gibt es ebensowenig, wenn nicht bestimmte Umstände bei der Entdeckung
beziehungsweise Ausgrabung oder besondere charakteristische Einzelheiten
des betreffenden Werkes Schlüsse ziehen lassen.

Für unsere Statuette stehen die Aussichten für eine Deutung schlecht.
Ihre Verwendung zur Zeit der Reise von Tschudis als Diebesschreck gibt
keinen Hinweis auf ihre ursprüngliche Bedeutung; und woher und wie ihr
letzter indianischer Besitzer sie bekommen hatte, ist völlig unbekannt.

Man muß sich also wieder einmal mit einer Hypothese begnügen und
fehlendes Wissen durch Beobachten ersetzen. Damit gewinnt man zwar nicht
immer eine jede Einzelheit erklärende Deutung, es wird aber doch meist
möglich sein, das betreffende Werk in die geistige Umwelt zu versetzen, aus
der es entstanden ist.

Was kann man nun an unserer Statuette als besonderes Charakteristikum
beobachten, das auf ihren ursprünglichen Sinn und Zweck hinweisen könnte

Da ist zunächst die auffallende Stellung des zusammengepreßten Leibes.
Hockende Figuren, deren Glieder dicht an den Leib gelegt sind, finden sich
recht häufig als Motiv andiner Kunst, so auf Reliefs, in der Steinplastik,
bei Kleinfiguren aus Edelmetall, Bein und anderem Material, in der Keramik
und so weiter. Das Motiv erscheint in fast allen Epochen andiner Kunst und
über das ganze Gebiet verbreitet, das sie einst bedeckt hatte, von Bolivien
bis hinauf nach Ecuador. Doch der so Hockende ist nicht allein ein Motiv
der Kunst. Man findet ihn auch gewissermaßen im Original : Mumifizierte
Tote sind oft in dieser Stellung beigesetzt, Arme und Beine dicht an den Leib
gepreßt, der ganze Körper zu einem Paket zusammengelegt.

Zum zweiten muß der Schmuck unserer hockenden Figur auffallen. Er
besteht, die Ohrscheiben ausgenommen, aus tiergestaltigen Gebilden. Sie sind aber
nicht Abbilder wirklicher Tiere aus der Natur, sondern offenbar Fabelwesen, und
zwar hier in der Gestalt von Fröschen und Kriechtieren. Solche Wesen spielten,
ebenso wie katzenartige und kondorgestaltige Erscheinungen, in der religiösen

309



Vorstellungswelt der alten Andenvölker als Träger übernatürlicher Kräfte und
als Erhalter allen Lebens eine große Rolle. Hundertfältige Abbildungen in allen
Arten der Kunst und des Kunstgewerbes und spanische Berichte aus der Zeit
der Eroberung bezeugen es. Unser Hockender ist also ganz umgeben von
mythologischen Wesen. Wenn ihre Darstellung an ihm Schmuck sein soll, so ist er
gewiß nicht als bloße Verzierung, sondern als ritueller Schmuck gedacht. Auch
Tote in ihren Gräbern wurden mit Tüchern, Keramiken und anderen Dingen
versehen, auf denen solche Wesen wiedergegeben waren.

Zum dritten muß man beachten, daß die Augen unserer Figur sehr
wahrscheinlich eingelegt gewesen sind. Darstellungen menschlicher Gestalten mit
eingelegten Augen kennt man genügend aus vorspanischer andiner Kunst,
und vor allem die Totenmasken besitzen sie.

Damit hängt das vierte auffallende Merkmal unserer Statuette zusammen.
Ihr Kopf sitzt eigenartig unorganisch auf dem Körper, so, als ob man hätte
andeuten wollen, es handle sich gar nicht um den wirklichen, zum Leib
gehörenden Kopf, sondern um einen nachträglich aufgesetzten. Man weiß von
vielen Ausgrabungen in Nekropolen vorspanischer Zeit, daß Tote oft, in
kauernder Stellung zusammengelegt, in Beutel oder Bündel aus Flechtwerk
und Tüchern eingepackt worden sind. Diese wurden außen mit allen
möglichen Beigaben behängt, und oben setzte man einen künstlichen Kopf aus
Holz oder Edelmetall oder eine Maske auf, die hinsichtlich ihrer Größe und
Ausführung in keinem Verhältnis zu dem eher unförmigen Mumienbündel
standen. Und beide, Kopf und Maske, hatten oft eingelegte Augen. Findet
sich hier vielleicht eine Verbindung auch zu unserer Statuette Es gibt dafür
keine Beweise. Aber nach den angeführten besonderen und charakteristischen
Eigenheiten, die an unserer Statuette beobachtet werden können, mag
folgende Deutung versucht sein:

Unsere Figur hing vielleicht zusammen mit dem Totenritual und den dort
gültig gewesenen religiösen Vorstellungen. An der Statuette sieht man den
Toten nicht. Er ist eingepackt in sein unförmiges Mumienbündel. Dessen
äußere Hülle ist bestickt oder belegt mit Darstellungen mythologischer
Wesen, die dauernde oder immer neu erstehende Lebenskraft versinnbildlichen.

Oben auf dem Mumienbündel sitzt eine Kopfmaske, geschmückt
wiederum mit Emblemen lebensspendender übernatürlicher Mächte.

Wenn unsere Statuette ein solches Totenbündel und besonders die
Grabattribute darstellt, so mag das wohl nicht einfach ein attraktives Motiv für
eine künstlerische Darstellung gewesen sein, sondern muß einen tieferen, in
diesem Fall religiösen Grund gehabt haben. Die magischen Kräfte, die den
Toten beschützen, sind an unserer Figur zusammengefaßt. Zu Stein geworden
bleiben sie immer da und wirken weiter. Vielleicht stand unsere Statuette
in einem Grab als Beigabe für den Toten und als Sinnbild jener Potenzen,
die über den Tod des Leibes hinaus bestehen bleiben, vielleicht befand sie
sich in einem Heiligtum und sollte die magische Macht jener übernatürlichen
Wesen, die in der Kunst der Anden so oft dargestellt worden sind, in die
Welt der Menschen ausstrahlen.

310



So wäre also unsere Statuette nicht ein Kunstwerk um der Kunst willen,
sondern Ausdruck einer mythologischen Vorstellungswelt; eine Gestalt, die
auf die Gläubigen jener Zeit beschwörend gewirkt haben muß, und die auch
uns heutigen, entmythologisierten Menschen noch immer so eindrucksvoll
entgegentritt.

BIOGRAPHISCHER ANHANG

Johann Jacob von Tschudi wurde am 25. Juli 1818 in seinem Heimatort
Glarus geboren 1. In den Jahren 1838—1843 reiste er in Chile und Peru
und führte in den Anden unter größten Strapazen naturwissenschaftliche,
seit etwa 1842 auch archäologische Forschungen durch, für die er sich aber
schon in seinen Studienjahren interessiert hatte. Dann folgte, nun wieder in
Europa, eine umfangreiche schriftstellerische Tätigkeit. 1848 erwarb von

SO' 7T 70°

1 Die Lebensdaten sind der Biographie von Tschudis von Paul-Emile Schazmann
entnommen. Siehe das Literaturverzeichnis.

311



Tschudi das bei Wienerneustadt in Österreich gelegene Landgut «Jakobshof»
und lebte dort nach seiner Heirat mit der Tochter Ottilie des Malers Ludwig
Schnorr von Carolsfeld gleichzeitig als Landwirt, Arzt und Schriftsteller.
1857—1859 unternahm er seine zweite Reise nach Südamerika, betrieb
Forschungen in Brasilien und, nach einem kühnen Ritt von 3600 Kilometern
mitten im Winter über die Anden, auch in Peru und Bolivien. Die anfangs
zitierte Episode in Tiahuanaco datiert von dieser Reise (18. Oktober 1858).
1859 befand sich von Tschudi wieder in Europa. Im selben Jahr ernannte
ihn der Schweizer Bundesrat zum Gesandten am Hof des Kaisers Dom
Pedro II von Brasilien zur Vertretung der Interessen schweizerischer
Kolonisten. 1861, nach der Erfüllung seiner Mission, kehrte von Tschudi auf sein

Landgut zurück. Drei Jahre später wurde er Geschäftsträger, 1868 Minister
der Schweiz in Wien. Nach vielen Anfeindungen, denen er mannhaft
standgehalten hatte, nahm er 1882 seinen Rücktritt aus dem diplomatischen
Dienst. Von da an, wieder auf seinem Gut «Jakobshof», befaßte von Tschudi
sich bis zu seinem Tod am 8. August 1889 intensiv mit der wissenschaftlichen

Ausarbeitung seiner archäologischen und philologischen Forschungen
in Südamerika.

Die im Bernischen Historischen Museum befindliche Sammlung von Tschudi
umfaßt 2 Steinplastiken, 27 Keramiken, 1 Lamafigur aus Silber, 14

Gerätschaften, 1 Votivbild einer Mondsichelmadonna, das Gründungsdokument
der Stadt Cobija (Chile), 1 menschliche Mumie, die Mumie eines Ara und
Skeletteile.

Die Sammlung von von Tschudi bildet zusammen mit den Sammlungen
Johann Wäber (Alaska), Lorenz Alphons Schoch und Rudolf Friedrich Kurz
(Prärieindianer), W. Staub (Alt-Mexiko), Oscar Obrist (Alt-Peru), 0.
Fuhrmann (Alt-Kolumbien), Emilio Goeldi, A. Béha, Voitech Fric und N. Schuster
(Amazonas und Gran Chaco), Fr. Wiederecht und Th. Alemann (Alacaluf
und Jaghan, Feuerland), F. Althaus und Fr. Wiederecht (prähistorisches
Patagonien) den Grundstock der Amerikasammlung des Bernischen
Historischen Museums. Sie alle zeichnen sich durch sorgfältige Auswahl oder
Seltenheit und Qualität der Gegenstände aus und stellen darin ein Material
dar, mit dessen Hilfe sich die wesentlichen Abschnitte indianischer
Kulturgeschichte eindrücklich darstellen lassen. In der Literatur sind bisher nur
die Sammlungen Wäber, Kurz, Staub und Wiederecht veröffentlicht worden 1.

1 Henking, K. H., Die Südsee- und Alaskasammlung Johann Wäber. Beschreibender
Katalog. Jahrbuch des Bernischen Historischen Museums XXXV. und XXXVI. Jahrg.,
1955 und 1956, Seiten 325—389, Bern 1957.

Kurz, R. jF., Journal of translated by Myrtis Jarrell, ed. by J.N.B. Hewitt.
Smithsonian Institution, Bureau of American Ethnology, Bulletin 115, Washington 1937.

Staub, W., Neue Funde und Ausgrabungen in der Huaxteca. Jahresbericht des
Historischen Museums in Bern 1920, Seiten 99—143, Bern 1921.

Staub, W., Uber die Altersfolge der vorspanischen Kulturen in der Huaxteca. Jahrbuch

des Bernischen Historischen Museums, V. Jahrg., 1925, Seiten 84—96, Bern 1926.
Zeller, jR., Beiträge zur Ethnographie der Feuerländer. Jahresbericht des Historischen

Museums in Bern 1908, Seiten 75—91, Bern 1909.

312



Unter den Namen der oben genannten Sammler und Forscher sind zwei,
die in der Geschichte der Amerikanistik einen Ehrenplatz einnehmen: von
Tschudi und Goeldi. Goeldi, am 28. August 1859 geboren, wirkte vor allem als

Museumsmann und Professor, erst am Museo Nacional in Rio de Janeiro,
dann als Direktor des Museums in Belém (Para), das seither ihm zu Ehren
Museo Goeldi heißt, zuletzt bis zu seinem Tod am 5. Juli 1917, als Professor
für Biologie an der Universität Bern. Leider fehlt der dritte berühmte Schweizer

Amerikaforscher, der Berner Adolph Francis Alphonse Bandelier. Von
seinen Sammlungen ist nichts nach Bern gekommen.

Das ist schade, treten doch gerade von Tschudi und Bandelier unter den
Amerikanisten des 19. Jahrhunderts als besonders interessantes Forscherpaar

hervor. Ein Hinweis sei hier gegeben. Ausführlicheres bleibe einer
späteren Studie vorbehalten. Von Tschudi durch Schüler Heinrich Pestalozzis
und den Historiker J. J. Hottinger, Mitbegründer der Universität Zürich,
in klassischer Bildung erzogen, durch die damals führenden Naturforscher
Schinz, Heer, Oken und Escher von der Linth geschult, von den Thesen
Cuviers, Wilhelm von Humboldts und seines eigenen Lehrers Agassiz, einem
Freund Humboldts geprägt; Bandelier, etwas jünger als Tschudi, am 6.

August 1850 in Bern geboren, schon als Knabe nach Amerika gekommen und
in Sevilla am 19. März 1914 gestorben, mit geringer Schulbildung, aber
klarem Kopf und starkem Willen sich selbst entwickelnd, der wissenschaftliche

«Selfmademan». Von Tschudi als Archäologe die großen Linien erfassend,

ohne sich im Einzelnen zu verfangen; Bandelier alles fixierend, einer
der Väter systematischer archäologischer Forschung, aus vielen Einzelheiten
das Ganze erbauend. Beide Vertreter verschiedener Methoden und vielleicht
noch mehr: Exponenten zweier Abschnitte in der Geschichte der Wissenschaft.

Und doch ist beiden ein Wesentliches gemeinsam: Sie begegnen
aufgeschlossen und unvoreingenommen fremder Kultur, und sie fassen sie auf
als ganzheitlichen Organismus. Der eine aus humanistischem Weltbürgertum,
der andere, weil er frei ist von bloß anerzogenen und darum einengenden
Denktraditionen. Und beiden gemeinsam ist auch die Idee, es sei der materielle

Gegenstand wie die historische und kulturelle Erscheinung nicht gültig
an sich, sondern als Ausdruck menschlicher Schöpfung. Sie sehen gewissermaßen

durch Gegenstände und Erscheinungen hindurch und finden den
Menschen. Aus der Beschreibung des Erschaffenen lassen beide vor unserem
Auge vergangene Menschheit wieder lebendig erstehen. Geringe Ungenauig-
keiten mögen unterlaufen sein; als Entwerfer grandioser Kulturbilder aus
präzisem Wissen und genialer Intuition sind beide unübertroffen. Das
vergleichende Studium ihrer Werke ergäbe vertiefte Einsicht in den Charakter
altindianischer Kultur und zugleich manchen Hinweis auf die geistigen
Strömungen im 19. Jahrhundert hinsichtlich der Interpretation fremder
Völker. Eigentlich ein aktuelles Thema im Blick auf den weiten Raum, den

sogenannte «unterentwickelte» Völker im heutigen Denken einnehmen.

313



LITERATURVERZEICHNIS

Bennett, Wendell C., The archeology of the Central Andes. In: Handbook of South American
Indians, vol. 2, S. 61—147. Smithsonian Institution, Bureau of American Ethnology,
Bulletin 143, Washington 1946.

— Excavations at Tiahuanaco. Anthropological papers of the American Museum of Natural
History, vol. XXXIV, part 3, New York 1934.

Disselhoff\ Hans Dietrich, Sogenannte «Chavln»-Gefäße im Berliner Museum für Völker¬
kunde. Baeßler Archiv, Bd. XXIII, Berlin 1940.

Kidder, Alfred, Some early sites in the Northern lake Titicaca hasin. Papers of the Peabody
Museum of American Archaeology and Ethnology, Harvard University, vol. XXVII, no. 1,
Cambridge 1943.

Kroeber, A. L., Esthetic and recreational activities. Art. In: Handbook of South American
Indians, vol. 5, S. 411—492. Smithsonian Institution. Bureau of American Ethnology,
Bulletin 143, Washington 1949.

Larco Hoyle, Rafael, A culture sequence for the North Coast of Peru. In: Handbook of South
American Indians, vol. 2, S. 149—175. Smithsonian Institution, Bureau of American
Ethnology, Bulletin 143, Washington 1945.

Réal, Daniel, La décoration primitive, vol. Ill : Amérique pré-colombienne, Paris o. J.
Reiß, Wilhelm und Stiibel, Alphons, Das Totenfeld von Ancon in Peru, Berlin 1880—1887.
de Rivero, Mariano Eduardo e de Tschudi, Juan Diego, Antigüedades Peruanas, Viena 1851.
Rowe, John Howland, An introduction to the archaeology of Cuzco. Papers of the Peabody

Museum of American Archaeology and Ethnology, Harvard University, vol. XXVII,
no. 2, Cambridge 1944.

— The adventures of two Pucara statues. In: Archaeology, vol. 11, no. 4, 1958, S. 255—261.
Schazmann, Paul-Emile, Johann Jacob von Tschudi, Forscher, Arzt, Diplomat. Jahrbuch

des Historischen Vereins des Kantons Glarus, Glarus 1956.
— Jean-Jacques de Tschudi, explorateur, médecin, diplomate, Zürich 1956.
Schmidt, Max, Über altperuanische Gewebe mit szenenhaften Darstellungen. In: Baeßler-

Archiv, Bd. 1, S. 1—61, Leipzig-Berlin 1911.
Seier, Eduard, Die buntbemalten Gefäße von Nasca im südlichen Peru und die Hauptelemente

ihrer Verzierung. In: Gesammelte Abhandlungen zur amerikanischen Sprach- und
Altertumskunde, Bd. 4, S. 169—338, Berlin 1923.

Stiibel, Alphons und Uhle, Max, Die Ruinenstätte von Tiahuanaco im alten Peru, Leipzig
1892.

Tschopik, Marion Hutchinson, Some notes on the archaeology of the department of Puno,
Peru. Papers of the Peabody Museum of American Archaeology and Ethnology, Harvard
University, vol. XXVII, no. 3, Cambridge 1946.

Ubbelohde-DOering, Heinrich, Kunst im Reiche der Inca, Tübingen 1952.
— Der Gallinazostil und die Chronologie der altperuanischen Frühkulturen. In: Bayerische

Akademie der Wissenschaften philosophisch-historische Klasse. Sitzungsberichte. Jahrg.
1957, Heft 9, München 1957.

von Tschudi, Johann, Jacob, Reisen durch Südamerika, Bd. 5, Leipzig 1869.

Der Aufsatz erscheint in gekürzter Fassung.

314



Steinplastik. Alt-Peru. Sammlung Joh. Jac. von Tschudi.



Johann Bernhard Koch, Basel, Kauzbecher. Silber vergoldet, um 1590. Geschenk des

Museumsvereins. Text S. 317.


	Der Heilige von Pucara im Bernischen Historischen Museum

