Zeitschrift: Jahrbuch des Bernischen Historischen Museums
Herausgeber: Bernisches Historisches Museum

Band: 37-38 (1957-1958)

Artikel: Zum Antependium von Grandson
Autor: Lemberg, Mechthild

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1043514

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1043514
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZUM ANTEPENDIUM VON GRANDSON

MEcHTHILD LEMBERG

Der Mittelteil des Antependiums von Grandson ist — von der Aufteilung
der Fliche her — deutlich in drei getrennte Zonen gegliedert. Streng genom-
men handelt es sich sogar um fiinf Zonen, deren jede von einem Kompositions-
element — Engel, Ranke, Madonna, Ranke, Engel — ausgefiillt wird. In der
Mitte ist eine thronende Madonna mit Christus dargestellt. Zu ihren Fiilen —
links neben dem Thron — kniet eine Stifterfigur, ein Ritter im Kettenpanzer,
mit Schwert und Wappenrock. Die Gestalt des Stifters steht zu den anderen
Figuren etwa im GréBenverhiltnis 1:4. Der Thron der Madonna ist niedrig,
ohne Armlehne, Stiitze und Riickenteil. Die Madonna sitzt auf einem wulst-
artigen linglichen Kissen. Neben ihr sind zu beiden Seiten rankende Gewichse
dargestellt, die aus zwei kugeligen Vasen aufsteigen, die Thronende ornamental
umgrenzen und gegen die Aullenwelt abschirmen. Beide Vasen haben einen
langen, im Vergleich zu ihrer bauchigen Dicke auflerordentlich diinnen Hals
und einen kaum breiteren FuB}. Sie stehen kompositorisch in gleicher Héhe wie
der Thron der Madonna und die knieende Gestalt. Die Engel dagegen schreiten
auf einer tieferen Ebene, sie sind sozusagen mehr im Vordergrund der Dar-
stellung und von der Hintergriindigkeit der Heiligen abgehoben. Sie werden
so auch kompositorisch ein wenig aus der Fliche herausgeriickt. Dadurch
scheint die flichige Darstellung zu einer riumlichen geworden zu sein und
Tiefe gewonnen zu haben, eine andere Dimension. Die Engel sind dem Be-
schauer niher und vermégen die weiter entfernte Madonna auch dem Be-
schauer gegeniiber abzugrenzen, indem sie mit der Gebiirde des Schwenkens
der Weihrauchfisser den Hintergrund mit einem unsichtbaren Schleier zu
verhiillen scheinen. Das Majestitische der Darstellung, das unausgesprochene
«Noli me tangere», die Distanz zu einem eingegrenzten, heiligen Bezirk wird
deutlich. Einzig der Stifter ist in diesen Bezirk hineingelassen. Er ist aber in
seiner demiitigen Haltung und durch die Diskrepanz der Proportionen — er
tritt ja in bedeutender Verkleinerung auf — nur ein Symbol fiir die Distanz
zwischen Mensch und Gott. Auch die Farben machen das deutlich. Zwar teilen
Mensch und Gott den gleichen Purpurgrund, werden vom gleichen Grund
getragen, aber vom purpurnen Grund hebt sich das golddurchwirkte Gewand
der Madonna sehr deutlich ab, der winzige Stifter in Silber, Blau, wenig Gold
und Weill mull daneben «verblassen». Die Engel sind seitlich, auflerhalb des
durch die Ranken umgrenzten heiligen Bezirks, kaum merklich aus der Fron-
talansicht zum Halbprofil gewendet, mit Blick auf die Madonna dargestellt;
vom Beschauer aus links Gabriel, rechts Michael. Sie schwingen die Weihrauch-

143



gefille fast schwerelos in der rechten Hand. Die Linke ist jeweils in einer
sprechenden Gebirde auf Christus gerichtet. Christus selbst ist im Halb-
profil gezeigt. Nicht wie ein Kind, eher wie ein verkleinerter, erwachsener
Mensch ist er gestaltet. Sein Nimbus wird von einem silber-purpurnen Kreuz
unterteilt. Die Nimben der Engel und der Maria sind rein Gold. Christus
schwebt auf dem linken Arm der Madonna, die ihm ihre Rechte in Antwort-
gebiirde auf seinen ausgestreckten linken Arm entgegenhilt. Den rechten Arm
hat das Kind leicht auf die linke Schulter seiner Mutter aufgestiitzt, seine
Hand schaut unterhalb des Kopfes hervor. Sie ist entspannt und nach unten
geneigt, wihrend die Linke jene sprechende, halb segnende, halb weisende
Gebirde macht, wie man sie von vielen mittelalterlichen Christusdarstel-
lungen, besonders der Buchmalerei, kennt. Den Abschlufl des Mittelteiles
nach unten und nach der Seite hin bilden die kleinen Wappenschilde links
und rechts, die in den Farben denjenigen auf dem Wappenrock der Stifter-
figur entsprechen. Oben bilden die Nimbenbégen von Gabriel, Maria und
Michael — kompositorisch in gleicher Héhe — den Abschlufl. Diese obere
Begrenzungslinie wird auch von den Ranken nicht iiberstiegen. Demgegen-
iiber erscheinen die Ranken der Seitenteile als rein formale, die Fliche gleich-
miBig ausfillende Ornamente, die mit den feinen Beziehungen zwischen den
Elementen der Darstellung im Mittelteil nicht korrespondieren.

Ein Antependium ist kein Altarbild und mit einem solchen nicht zu ver-
gleichen. Es ist auch kein Andachtsbild, sondern ein — sehr kostbarer —
Schmuck des Altartisches selbst. Im Grunde handelt es sich bei einem Antepen-
dium um ein Kunstwerk in streng dienender Funktion, es ist dem geweihten
Altar als Schmuck zugeordnet. Mit einem Antependium wurde im Mittelalter
der Unterteil einer Altarmensa verkleidet. Antependien aus Geweben mégen
wihrend des Kirchenjahres oder zu hohen Festtagen ebenso gewechselt worden
sein wie bestimmte liturgische Gewinder, Altardecken etc. Je kostbarer ein
Antependium war, desto wahrscheinlicher ist es, dal es stéindig einem bestimm-
ten Altar zugeordnet blieb, wie das bei steinernen oder metallenen Stiicken
dieser Gattung ohnehin der Fall gewesen sein wird. Ein solches Antependium
gehorte dann als festes Schmuckelement definitiv einem bestimmten Altar
zu. Es stand nicht in so enger liturgischer Beziehung zu dem sakralen Ge-
schehen wihrend der Messe wie Kelch, Altardecke, Monstranz. Antependien
aus Geweben sind im Mittelalter nicht selten gewesen !, sie sind uns jedoch
seltener erhalten geblieben, weil sie im Gegensatz zu den steinernen oder
metallenen Stiicken stéirker dem Verfall ausgesetzt waren 2.

Jede Kunsttechnik hat eigene Miglichkeiten, die mancher Kiinstler so,
mancher anders ausschopft. Welche Méglichkeiten boten sich nun unserem
Meister ? Von der Technik her gewifl sehr zahlreiche. Er hitte die verschieden-

! Braun,J., Handbuch der Paramentik, 1912, S. 219. Bock, Fr., Geschichte der liturgischen
Gewinder des Mittelalters, 1921, Bd. I und Bd. II.
2 Schmid, Der christliche Altar, S. 160,

144



sten Farben «sprechen» lassen konnen, hitte mit einer Vielzahl von Orna-
menten gestalten kénnen. Das aber hat er nicht getan. Er hat iiberaus kost-
bar und im Gebrauch von Farbe und Ornament zugleich duflerst sparsam
gestaltet. Von daher riihrt auch der entscheidende Einwand gegen die seit-
lichen Anfiigungen. Unser heute sehr viel ausgepriigteres stilkritisches Ge-
fiithl, das durch den erweiterten Kreis der Vergleichsmoglichkeiten ausgebildet
wurde, sagt uns, dal} der Gehalt und der Ausdruck des Mittelteiles von dem
nicht verstanden worden sein kann, der die Anfiigungen machen lieB. Wie
formalistisch wird das Rankenmotiv des Mittelteiles an den Seitenteilen
wiederholt! Wie ornamental hat der Schopfer der Seitenteile seine Aufgabe
verstanden — verglichen mit dem der Mater Domini-Darstellung! Ein reiches
Schmuckornament, eine Verzierung sind die Ranken der Seitenteile. Sie sind
nur in dullerlich formalem Sinne die Wiederholung eines auch im Mittelteil
auftretenden Motivs. In Wahrheit sind sie eine vollstindige Absage an das,
was die mittlere Darstellung zum Ausdruck bringen will, obwohl sie in sich
von hoher kiinstlerischer Qualitit sind.

Die beiden Engel des Antependiums von Grandson — Gabriel und Michael
— sind wie die thronende Madonna offensichtlich nach byzantinischem Vorbild
gestaltet. Ihre Goldgewiinder sind dadurch gegliedert, daf} fiir die verschie-
denen Gewandteile die Richtung der Stickmuster variiert wurde. So lifit
sich — trotz der Einfarbigkeit — ein Leibrock mit dariiberfallenden Stolen
und Bindern erkennen. Unterhalb des breiten Rundkragens lduft in der
Mitte eine Stola senkrecht herab und in einer Spitze aus. Um den Leib ist
gurtartig ein breites Band geschlungen, dessen Ende iiber dem einen Arm in
einer doppelten Dreiecksform herunterhingt. Den unteren Abschluf3 des Ge-
wandes bildet ein schmaleres Band — eine Wiederholung des Bandes, das
als Rundkragen den oberen AbschluBl bildet. Die Binder und Stolen sind
beidseitig von einer schmalen Borte eingefait. Auch den Abschlu} des
Untergewandes, das oberhalb der Handgelenke sichtbar wird, bilden schmale
Binder aus einer doppelten Borte. Der Kiinstler des Antependiums ver-
zichtet darauf, durch Verwendung von Farbe und Ornament die kostbaren
Gewiinder der Engel in der Vielgestaltigkeit ihres Schmuckes niher zu schil-
dern. Er nimmt den kostbarsten Faden, den er zur Verfiigung hat, Gold, und
gliedert das Gewand vollstiindig mit textilen Mitteln, das heif3t, ausschlieBlich
durch Variationen der Sticktechnik. Das Ergebnis ist nicht, wie man anneh-
men konnte, eine relative Eintonigkeit und Farblosigkeit, im Gegenteil: Die
Kostbarkeit der Gewandung in der verhiltnismifBlig einfachen Gliederung
und der dadurch erzielte Effekt: die Heiligkeit und Entriicktheit der dar-
gestellten Gestalten, kann nicht mehr iiberboten werden. Der Verzicht auf die
Farbe am Gewand der Engel und der Maria ist der ganz besondere Vorzug
gerade dieser Darstellung einer Mater Domini. Keine andere Kunstgattung mit
ebenso vielen Moglichkeiten der Variation — weder Mosaikkunst noch Fresko
— hat sich, soweit bekannt, in dieser edlen Weise beschrinkt und so aus-
schlieflich der Form vor der Farbe den Vorzug gegeben, um die Heiligkeit, die
Entriicktheit des Dargestellten von allem Irdischen, nur um so stirker betonen

10 145



zu konnen. Gerade die Vorbilder, nach denen hier vermutlich gearbeitet
worden ist, zeichnen sich durch eine sehr intensive Farbigkeit auch des Details
aus. Der Kiinstler dieses Antependiums hat dessen Ausdruckskraft einzig durch
die Art der Gesamtkomposition des Mittelteiles ungeheuer gesteigert. Die
ganze Gruppe ist in einem wohlabgewogenen Zusammenspiel weniger Farben
komponiert. In der Darstellung auch kleiner Details hat er fast ausschlief}-
lich die Mittel textiler Kunst verwendet, und so den Eindruck der Gesamt-
komposition gesichert. Das Detail, zwar mit einer liebevollen Griindlichkeit
ausgefiihrt, doch farblich nicht hervorgehoben, bleibt unauffillig und beein-
trichtigt die dominierende Wirkung der Mater Domini in keiner Weise.

Und mit welch einem Vertrauen in die Strahlungskraft einer einzigen
«Farbe», des Goldes, ist hier gearbeitet worden! Man méchte doch meinen,
daBl Gold neben Gold keine Ausdruckskraft besitzen kann, so viel auch im
Stickmuster variiert wird. Der Eindruck des Antependiums widerlegt diese
Annahme vollkommen. Welche Ausstrahlung muf3 diese Komposition einmal
besessen haben, wenn sich bis heute so viel davon bewahrt hat ? Trotz der
Schiden, die Jahrhunderte dem Faden, den Farben zugefiigt haben.

Das braune gekriduselte Haar der Engel ist iiber der Stirn mit einem
schmalen weillen Bande zusammengehalten. Die Fliigel sehen wir ausgebreitet,
obwohl die Gestalten selbst annihernd im Halbprofil erscheinen. Sie sind
sehr lang, sie reichen fast von Kopf bis Full. In Schulterhéhe bilden sie eine
Waagerechte, um dann auflen in die eigentlichen Fliigelpaare iiberzugehen,
die wie senkrechte Schwerter, leicht geschwungen, gebildet sind. Die Fliigel,
die Nimben und die senkrechte Stola zeigen das gleiche Stickmuster. Die
Innenseite der Fliigelschwerter ist zur Andeutung von Federn weil3-braun
gestreift in Seidenstickerei gearbeitet. Die beiden rechten Hinde der Engel
umfassen einen Griff, von dem drei lange, gewellte Fiden ausgehen, an
denen unten ein kugeliges Weihrauchgefil3 befestigt ist, dessen Oberteil den
Enden des Sitzkissens der Madonna sehr dhnlich ist. Das Ende des gurtartigen
Bandes, das beiden Engeln von ihrem einen Arm herunterhingt, bildet ein
charakteristisches doppeltes Dreieck. Der Kopf des Gabriel ist leicht ge-
neigt. Die Unterschiede der beiden Figuren sind gering, beide sind einander
sehr dhnlich, sowohl im Typ, in der Haltung und der Gebirde als auch in
den Einzelheiten der Gewandung. Sie dhneln damit auflerordentlich den
Engeln der Mater Domini-Darstellung im Dom zu Cefalii ! an der Nordkiiste
Siziliens. Dort sind die vier Erzengel dargestellt, deren #uBlere unseren Engeln
verwandt sind, obwohl die Gewiinder in den Mosaiken stark farbig und
ornamentiert wiedergegeben sind. Haltung, Art der Fliigel und Art des Ge-
wandes der Engel von Cefalii erinnern sehr stark an die Engel des Antepen-
diums. Auch das in doppelter Dreiecksform vom Arm herunterhiingende Ende
der Stola findet sich hier wieder. Es unterliegt keinem Zweifel, dal die Ge-
stalten Gabriels und Michaels auf dem Antependium einem byzantinischen

Engeltypus des 11. und 12. Jahrhunderts entsprechen. Dem Kopf des Gabriel

1 Vollendet um 1148. Abb. in « Byzantinische Mosaiken», 1952, Taf. XIV.

146



Antependium von Grandson. Oben : Zustand vor der Konservierung, unten : Zustand nach der Konservierung.



Antependium von Grandson. Detail vor der Konservierung.

Antependium von Grandson. Detail nach der Konservierung.



Antependium von Grandson. Detail vor der Konservierung.
[

A

S

Antependium von Grandson. Detail nach der Konservierung.



Antependium von Grandson. Detail vor der Konservierung. Antependium von Grandson. Detail nach der Konservierung.



steht ein Engelkopf aus dem jiingsten Gericht der Demetriuskirche in Vladimir
aus dem 12. Jahrhundert sehr nahe . Auf einer byzantinischen Stickerei des
14. Jahrhunderts, die in Seiden-, Gold- und Silberfiden ausgefiihrt ist, findet
sich in den Nimben der dargestellten Engel das gleiche ineinandergeschachtelte
Zickzackmuster der Goldstickerei wie in den Nimben des Antependiums 2.
Die kugeligen Weihrauchgefille, die die Engel schwingen, kommen ihnlich
im Glasfenster des 12. Jahrhunderts der Notre-Dame de la Belle-Verriére in
der Kathedrale von Chartres 3 vor. Ahnliche WeihrauchgefiBe finden sich noch
am Holzrelief einer Kreuzabnahme aus der zweiten Hilfte des 12. Jahr-
hunderts 4, auf der Darstellung der Frauen am Grabe an dem Sakramentar von
Limoges 5, auf einer Darstellung der Krénung Mariae am StraBlburger
Miinster ¢ sowie auf den beiden Elfenbeinreliefs der Frauen am Grabe aus
Kéln 7, auf dem Tragaltar des Eilbertus 8 und auf einem Reliefbild in Reims °.
Darstellungen einer thronenden Madonna sind in grofler Zahl erhalten.
Es ist nicht einfach, Vergleiche zu ziehen, da sich fast immer gewisse dhnliche
Ziige und gleichzeitig grole Verschiedenheiten ergeben. Die Madonna des Ante-
pendiums hat den Kopf in einer sehr feinen, zarten Gebirde dem Kopf des
Christus zugeneigt. Der Kreuzesnimbus des Kindes und der Nimbus der Maria
iiberschneiden sich dadurch in der Weise, dafl der Christusnimbus in den der
Gottesmutter aufgenommen erscheint. Das Kopftuch der Maria bildet auf
ihrem Kopf drei schone Falten. Die Dreizahl der Falten, Symbol der Trinitit !,
erscheint am Gewand der Madonna mehrfach. Uberhaupt tragen die Falten,
da in der Gestaltung des Gewandes auf Farbe und Ornamentierung ver-
zichtet wird, sehr schén dazu bei, das Bild der thronenden Mater Domini
zu beleben. Rings um das Gesicht, dessen Ziige zum Teil wegen der Be-
schidigung der Seidenfiden und des durchschimmernden Purpurgrundes
modelliert erscheinen — zum Teil sind sie auch im Original mit sehr zarten
Strichen modelliert gewesen —, schimmert die Innenseite des Kopftuches
in tiefem Blau. Christus ist unkindlich dargestellt wie ein verkleinerter Er-
wachsener. Als Herr der Welt macht er mit der linken Hand eine segnend

1 Schweinfurth, Die Byzantinische Form, 1954, Abb. 83b.

2 Abendmahl, Teilstiick eines Epitaph’s aus der Kirche Panagia Panaguda in Thessa-
lonich. Byzantinisches Museum, Athen.

3 Schweinfurth, Die Byzantinische Form, 1954, Abb. 123b. Millet, Gabriel, Broderies
Religieuses de Style Byzantin, 1947, Taf. CC, CCI, CCII, CCIV, CXXVIII. Malraux, André,
Das imaginidre Museum, o. J., Abb. S. 35, 37.

¢ Berlin, Kaiser Friedrich-Museum.

5 Um 1100.

§1230—1235. Panofsky, Die deutsche Plastik des 11. bis 13. Jahrhunderts, Tafelband,
Taf, 114,

?Um 1050. Kéln, Kunst- und Gewerbemuseum. Liithgen, E., Romanische Plastik in
Deutschland, 1923, Taf. LXIII.

8 Szene: die Frauen am Grabe. 1150—1160. Berlin SchloBmuseum.

® Darstellung aus dem Leben des heiligen Dionys, Reliefbild am Dom zu Reims, Springer,
Handbuch der Kunstgeschichte II, 1924, S. 438, Abb. 601.

10 Lipfert, Symbolfibel, 1957, S. 110.

147



weisende Gebiérde. Die sogenannte Madonna des Dom Rupert aus Liittich !
hat mit unserer Madonna groBe Ahnlichkeit. Die geneigte Haltung des
Kopfes, die Art des Gewandes und der Thron ? lassen eine zeitliche Nihe
vermuten. Die Madonna des Antependiums soll — verglichen mit italienischer
Malerei — éhnliche Ziige aufweisen wie die Madonnen des Magdalenen-
meisters 3: Das sei an dem Gesichtstypus der Madonna, am Faltenwurf des
Gewandes und an dem zweidimensionalen Thron in Vorderansicht nach-
zuweisen 4; das Sitzkissen ° sei allerdings friither anzusetzen ¢, aber der Winkel
an der linken Seite des Thrones zeige bereits ein beginnendes Verstindnis
fiir die dritte Dimension 7.

Die Madonnenverehrung und die Darstellung der thronenden Madonna
stammt aus der 6stlichen Kirche. Fiir sie ist die Maria die Panagia, die «All-
heilige» mit dem Ehrentitel MP ©Y, Mutter Gottes 8. Auf dem Antependium
findet sich die lateinische Fassung dieses Ehrentitels, Mater Domini . Dar-
stellungen der Madonna ohne Baldachin und ohne Hintergrund auf einem
niedrigen Thron mit dem charakteristischen ldnglichen Kissen lassen sich
verschiedentlich nachweisen. Das schon erwihnte Glasfenster aus der Kathe-
drale von Chartres '° ist ein gutes Beispiel fiir diese Art der Darstellung.

Auf unserem Antependium ist ein harmonischer Zusammenhang zwischen
den verschiedensten Rundformen zu beobachten. Die beiden Vasen wirken
im wesentlichen kugelig, trotz ihres engen Halses. Aulerdem sind die runden
Weihrauchgefille, die ihnen dhnlichen Rundungen des Kissens, die drei gro3en
goldenen Nimben und die vielen strahlenden Lichtpunkte an den Ranken-
enden als lauter Variationen des einen Rundformmotivs zu empfinden.

Die Rankenornamente haben im Antependium die Funktion, die auf
anderen Darstellungen den Baldachin tragenden Sdulen zukommt. Durch
sie ist die Madonna einem eigenen Bezirk zugeordnet.

Die aus den Vasen wachsenden Ranken stellen vermutlich Granatapfel-
biume dar. Biume waren im Vorderen Orient stets ein Symbol der Magna
Mater 1, deren Bedeutung in christlicher Zeit auf die Mater Domini iiber-
gegangen ist. Der Granatapfelbaum ist ein kleiner, krummaistiger, oft dorniger

1 Um 1170. Liittich, Museum. Panofsky, Die deutsche Plastik des 11. bis 13. Jahrhunderts,
Taf. 50.

2 AuBlerdem ist der Thron auch dem auf dem Taufbecken des Domes in Hildesheim sehr
dhnlich (um 1230), Liithgen, Romanische Plastik, Abb. CXV.

3 Anonymer florentinischer Maler, rund 1270—1290.

4 Nach Ansicht von Dr. J. Stubblebine, Department of Art, Rutgers University, New
Brunswick, N. J., USA.

5 Ein #hnliches Sitzkissen findet sich auf einer Darstellung einer thronenden Madonna
(1123) in Barcelona.

¢ Letztes Viertel 13. Jahrhundert.

7 Siehe Anm. 4.

8 Kiinstle, K., Ikonographie der christlichen Kunst I, 1928, S. 626.

® Entsprechend dem MP @Y abgekiirzt zu MAT DNI.

10 Malraux, André, Das imagindre Museum, o. J., Abb. S. 35, 37.

11 Lurker, Symbol, Mythos und Legende in der Kunst, 1958, S. 20.

148



Baum oder Strauch ! mit scharlachroten Bliiten und apfelartigen Friichten,
die aber aus einer harten Schale und einer Unzahl von kleinen Samen bestehen.
In der Kunst wird er als Symbol des Lebensbaumes ? verwendet; der zahl-
reichen Samen seiner Friichte wegen ist er auch ein Symbol der Kirche 2. Die
groflen strahlenden Lichtpunkte am Ende der Zweige sind vermutlich die
Friichte des Granatapfelbaumes, Granatipfel also, die eben deshalb von einer
so strahlenden Leuchtkraft und Transparenz ¢ sind, weil sich in ihnen nicht
nur ein moglicher neuer Baum verkorpert, sondern weil durch jede Frucht —
wegen der vielen Samenkérner — die Ganzheit in der Vielzahl ausgedriickt
wird. Daher findet sich auf vielen mittelalterlichen Darstellungen in der Hand
des Christus ein Granatapfel, aus dem sich auch das Symbol des Reichsapfels
herleitet °.

Die leuchtende Farbe der Friichte auf dem Antependium erklirt sich auch
von der Komposition her. Am Ende der Zweige leuchten die Friichte wie
Lichter, die die gesamte Darstellung illuminieren.

Der reife Granatapfel hat eine braune bis gelbe Farbe. Im Orient wurden
Granatipfel zum Firben benutzt. Die aus ihnen gewonnene Farbe war ein
intensives, priachtiges Gelb 6. Bei der Verwendung des Granatapfelmotivs
ist vermutlich an den Satz gedacht worden: «ut omnes unum sint» — «auf
daf} alle eins seien», der der mittelalterlichen Auffassung von der Einheit
der Kirche entsprach — heute der Leitsatz des Christlichen Studenten-
Weltbundes.

Es fillt auf, dafl auch die Ranken aus kugeligen Vasen hervorwachsen,
als kimen sie selbst im ewigen Zyklus des Lebensbaumes aus einem Granat-
apfel hervor.

Die Vasen selbst hat der Kiinstler wie einen Reichsapfel gestaltet, der
in der frithen Kunst stets mit dem Kreuzeszeichen innen dargestellt wird 7.
FuBl und Hals der Vasen bilden mit dem breiten waagerechten Ring, der um
die Gefille liuft, die Andeutung eines Kreuzes, ihnlich dem Kreuzesnimbus
Christi. Man kénnte auch sagen, daB3 Vase und Granatapfelbaum zusammen
das Symbol des Reichsapfels darstellen. Das Kreuzeszeichen einer spiiteren
Reichsapfeldarstellung (das ja fiir die Kirche steht) wiirde hier durch den
Baum reprisentiert, die Welt, iiber die die Kirche triumphiert, durch die Vase.

Die Vasen stehen innerhalb der Gesamtkomposition an wichtiger Stelle.
Ihre Achsen teilen das Mittelteil des Antependiums in drei gleiche Teile,
wihrend kompositorisch fiinf Teile zu bestehen scheinen: Engel, Ranke,
Madonna, Ranke, Engel. Das beleuchtet die begrenzende Funktion der Granat-

L Brockhaus, Der grofle « Granatapfel».

2 Dean, Beryl, Ecclesiastical Embroidery, London 1958, S. 67.

3 Ebenda.

4 Dean, Beryl, a. a. 0., S. 143.

5 Lipfert, K., Symbolfibel, 1957, S. 56.

§ Keller, W., Und die Bibel hat doch recht, 1955, S. 212,

7 Buchmalerei: Kaiser Otto ITI, aus einem Evangeliar, Miinchen, Springer, a.a.0., S. 138,
Abb. 170.

149



apfelbiume besonders deutlich. Die Engel stehen auBlerhalb des heiligen
Bezirkes, den sie abgrenzen. Man denkt an spitere Darstellungen der Madonna
im Rosenhag?!, in denen der Muttergottes ein besonderer Raum geschaffen
wird, vor dem die « Welt» haltmachen mufl. Einzig der Stifter ist, in seiner
demiitigen Haltung und so verkleinert, dal er die Gréfle der Madonna nicht
«erreichen» kann, in diesen Bezirk hineingelassen.

Die Darstellung des Stifters zeigt den Ringelpanzer 2 des 12. und 13. Jahr-
hunderts und einen dariiber getragenen Wappenrock. Die heraldischen Farben
Blau und Silber sind auBler auf dem Wappenrock auch in der Stickerei des
Ringelpanzers, des Panzerhandschuhs und der Beinkleider zu finden. Hier ist
iberall neben dem Silberfaden ein blauer Faden verwendet. Die verhiillte
Hand des Ritters ist als Ausdruck der Demut 3 vor Christus und der Madonna
aufzufassen. Die Form des Schwertes, das der Ritter an seiner rechten
Seite trigt, entspricht einem am Ende des 11. Jahrhunderts und wihrend
des 12. Jahrhunderts nachweisbaren Typus 4 Es &dhnelt z. B. den Schwer-
tern, die auf einer Gefangennahme Christi in Naumburg ®, auf dem Grab-
mal des Siegfried von Eppstein in Mainz ¢ und auf dem Teppich von
Bayeux 7 sowie auf dem Grabmal Heinrichs des Lowen ® zu finden sind. Die
goldenen Wappensymbole auf den beiden roten Querbindern des Wappen-

1Z. B. Stefan Lochner, Madonna im Rosenhag.

? Einen dhnlichen Ringelpanzer (Kettenhemd) triigt der Heilige Mauritius im Magdeburger
Dom, um 1240, Deutsche Kunst, IV, 112.

3 Lipfert, K., Symbolfibel, 1957, S. 116.

¢ Z. B. Siegel des Richard Lowenherz (1189—1199).

5 Pinder, W., Die Bildnisse des Naumburger Domes, 1954, Abb. 8, Schwert des Petrus.

¢ Mainz, Dom, um 1249. Deutsche Kunst, 1I/89.

7 Ende des 11. Jahrhunderts. Eric Maclagan, The Bayeux Tapestry, 1953, Abb, IIT und
Abb, 13.

8 Dom zu Braunschweig, Mitte 13. Jahrhundert. Liithgen, Romanische Plastik, Abb. 144.

Antependium von Grandson. Detail vor der Konservierung.

150



rockes und auf den kleinen Wappenschilden neben den Fiilen der Engel sind
vermutlich nicht als Pilgermuscheln, sondern als Bliitenkelche von Glocken-

blumen ! zu deuten.
%k

Das Antependium befand sich in einem so schlechten Zustand, dal} eine
grundlegende Konservierung dringend notwendig wurde. Der purpurne Seiden-
grund (Leinenbindung, 40 Kettfiden und 28 Schufifiden auf einen Zentimeter)
des Hauptteils besteht aus sechs Bahnen von je 40 bis 40,5 cm Breite (Web-
breite). Diese Bahnen wurden nur noch an wenigen Stellen durch den Original-
faden zusammengehalten. Im iibrigen war dieser spiter durch einen groben
Seidenfaden ersetzt worden, der im Gegensatz zu dem alten Faden véllig
verblichen war. Die purpurne Seide des Grundes ist urspriinglich ein gewachs-
ter Stoff gewesen, man hatte dem Gewebe eine Wachsschicht aufgetragen, um
einen zusiitzlichen Glanz zu erhalten. Uber das ganze Antependium verteilt,
hatte sich an den noch vorhandenen Wachsstellen ein dunkler Schmutzbelag
gebildet. Jahrhundertelang war das Gewebe so dem Einflul schidlicher
Fremdkorper ausgesetzt gewesen. Das mullte schlieBlich zu einer Briichigkeit
der Seide fiihren. Uber den ganzen Seidengrund verteilt und vor allem am
oberen Rand fanden sich miirbe Stellen und Risse im Seidengewebe. Die Gold-
stickerei ist in Anlegetechnik ausgefiihrt. Sie erfafit die Seide und den leinenen
Futterstoff. Auch die feine Spaltstichstickerei, in der Gesichter, Hinde und
FiiBe der Figuren ausgefiihrt sind, geht durch beide Gewebe hindurch. An
den Blittern des Rankenwerkes und am Fullschemel der Madonna hatten
sich zahlreiche Fiden der Goldstickerei gelost. Die Seidenstickerei der Hiinde
aller Figuren und der Fiile der Madonna ist besonders stark abgewetzt.

1 Vergleiche dazu S. 158.

Antependium von Grandson. Detail nach der Konservierung.

151



Die Seitenteile unterscheiden sich vom Mittelstiick im Farbton, in der
Gewebestruktur und in der Art der Stickerei. Auch hier ist der Stoff ge-
wachst, doch handelt es sich um ein scharlachrotes Képergewebe (linksgrat
14 SchuBlkoper, 35 Schul- und 35 Kettfiden auf einen Zentimeter, Kette —
S-Drehung, Schull = ungezwirnte Seide). Die Goldstickerei ist in Spreng-
technik, die sparsame Seidenstickerei in Spaltstich ausgefiihrt.

Am gesamten Antependium hatten sich durch die Verarbeitung so ver-
schiedener Gewebe wie Leinen und Seide starke Falten gebildet. Beide Stoffe
reagieren verschieden auf den Einflul von Feuchtigkeit. Leinen «arbeitet»,
d. h. es schrumpft zusammen, wenn Feuchtigkeit einwirkt; Seide bleibt dem-
gegeniiber unverindert. Durch die Schrumpfung des Leinens waren in der
Seide Falten entstanden, die im Laufe der Zeit zu Bruchstellen im Gewebe
gefiithrt haben. Das Antependium war an allen vier Seiten von einem gelben
Band eingefaf3t, das am unteren Rand die griine Einfassung des Mittelstiickes
verdeckte.

Bei der Konservierung wurde zunichst die gelbe Einfassungsborte ent-
fernt. Dann wurden die Seitenteile vom Mittelteil getrennt und alle drei Teile
gesondert behandelt. Die Goldstickerei des Mittelteiles wurde unter Ver-
wendung von Alkohol und destilliertem Wasser gereinigt, nachdem die griine
Borte und die fliichtigen Verstopfungen der Risse entfernt worden waren.
Stiick fiir Stiick ist auch der Seidengrund derart gereinigt worden. Dabei wurde
die Seide ausgelegt und mit Hilfe kleiner Glasplatten geglittet. Lose Fiden der
Goldstickerei sind mit einem Seidenfaden (doppelter Haarfaden) in der alten

Antependium von Grandson. Detail vor der Konservierung.

152



Technik fixiert worden. An den schadhaften Stellen des Seidengrundes wurde
zwischen Futter und Originalseide ein neuer Seidenstoff eingefiigt, der uns
von der CIBA freundlicherweise anhand von Farbproben lichtecht eingefirbt
worden ist. Mit einem diinnen Seidenfaden (einfacher Haarfaden) wurde die
alte Seide auf dem neuen Seidenstoff und dem Leinen mit Spannstichen fest-
gelegt. Die griine Originalborte konnte in der alten Weise wieder angebracht
werden, nachdem sie gereinigt worden war. Der obere Rand wurde im ur-
spriinglichen Zustand ohne Borte versdubert.

Die Falten in der Seide der Seitenteile erwiesen sich als besonders hart-
nickig, sie sind daher mit einem sogenannten «kalten Wickel», d. h. mit
feuchten Tiichern behandelt worden. Schadhafte Stellen wurden ebenfalls mit
Spannstichen festgelegt. Die Seitenteile wurden ohne die gelbe Borte versdu-
bert, die erst in den letzten 50 Jahren — wie auch an anderen Stiicken des Ber-
nischen Historischen Museums — angebracht worden war. An der senkrechten
Aullenkante des rechten Teiles konnten die urspriinglichen Stiche belassen
werden. Die untere Kante des linken Teiles erhielt eine Versduberung mit der
alten geflochtenen Borte. Alle anderen Aulenkanten waren urspriinglich nicht
versidubert gewesen; sie wurden daher nur umgelegt und fixiert.

Um — in Anbetracht der stilistischen und farblichen Unterschiede von Sei-
tenteilen und Mittelteil — in der Zukunft eine Trennung der einzelnen Teile
zu erleichtern, sind an allen Teilen gesonderte Aufhingevorrichtungen an-
gebracht worden. Die Seitenteile wurden dabei nur mit leichten Heftstichen
am Mittelteil befestigt.

Antependium von Grandson. Detail nach der Konservierung,.

153



Mangels geniigender Anhaltspunkte fiir Entstehungszeit und Ursprungs-
ort ist eine Datierung des Antependiums #Hullerst schwierig. Ein Vergleich
des ikonographischen Programms der Darstellung mit anderen Darstellungen
einer thronenden Madonna liBt auf eine Entstehungszeit zwischen dem Ende
des 12. und dem Ende des 13. Jahrhunderts schlieBen. Weil Stickereien oder
Gewebe aus dieser Zeit mit vergleichbar groflfigurigen Darstellungen nicht
erhalten sind oder ikonographisch sehr wesentlich von dieser Darstellung
abweichen, sind wir ausschlieSlich auf Vergleichsbeispiele anderer Kunst-
gebiete, so der Plastik, der Buchmalerei, des sakralen Schmucks und der
Malerei, angewiesen.

Der Versuch einer exakten Datierung allein von der Technik der Stickerei,
von der Art der verwendeten Fiden her, mull an dem Mangel an vergleich-
baren Objekten scheitern. Er ist aber auch deswegen sehr schwierig, weil die
Schopfer textiler Kunstwerke immer sehr konservativ gestaltet haben. Sie
haben ihre Techniken nur sehr zégernd und schrittweise fortentwickelt, so daf3
exakte Abgrenzungen einer Entwicklungsstufe von der anderen nur sehr selten
gelingen. Hinzu kommt, daf} die Kiinstler mittelalterlicher Gewebe und
Stickereien wahrscheinlich sehr hiufig nach Vorlagen aus anderen Kunst-
bereichen gearbeitet haben. So wird vielfach im textilen Kunstwerk noch die
Stilepoche einer schon vergangenen Kunstentwicklung reprisentiert, da die Fer-
tigung kostbarer Gewebe und Stickereien eine lange Zeit in Anspruch nahm. Da-
durch wird eine exakte Datierung erschwert, wenn nicht unméglich gemacht.

Aus diesem Grunde stiitzt sich der Datierungsversuch von Stammler !
fast ausschlieBlich auf Charakteristika, die auf die Person des Stifters be-
zogen sind. Die beiden Wappen und der Wappenrock der knieenden Ritter-
gestalt deuten auf das Geschlecht von Grandson, dessen beriihmtester Ver-
treter jener Otto I. von Grandson ist, dem Stammler die Rolle des Antependien-
stifters zuschreibt.

Otto I. von Grandson, der von 1240—1328 gelebt hat, war ein be-
deutender Mann seiner Zeit. Er war vielfach mit sehr wichtigen Auftrigen
Eduards I. von England betraut, befehligte die englische Armee in der Schlacht
um Akkon und war schlieBlich nach dem Tode des Kinigs dessen Testaments-
vollstrecker. Von 1268 bis zum Tode Eduards im Jahre 1307 hat Otto 1. von
Grandson fast stindig im Dienst des englischen Kénigs gestanden. Erst
nach dessen Tode ist er in die Heimat zuriickgekehrt, wo er die letzten zwanzig
Jahre seines Lebens verbrachte. 1313 unterstiitzte er den Bischof von Lau-
sanne, seinen Neffen, gegen den Aufstand der Lausanner. Er wurde ein Wohl-
titer und Stifter verschiedener Kléster. 1328 ist er in der Kathedrale von
Lausanne begraben worden 2. Die Herren von Grandson gehéren einem alten Ge-
schlecht im Kanton Waadt an, das seit dem 10. Jahrhundert nachweisbar ist 2.

1 Stammler, Der Paramentenschatz des Bernischen Historischen Museums,

2 Historisch-Biographisches Lexikon der Schweiz, 1926, « Grandson», Kingsford, Sir
Otho de Grandison, 1909. The complete Peerage VI, London, 1926, « Grandison», S. 69 fI.

3 Dictionaire Canton de Vaud, 1888, S. 393.

154



Ihr Wappen zeigt einen fiinfmal von Silber und Blau gespaltenen Schild mit
einem roten Schrigbalken?!, auf dem sich im 14. Jahrhundert drei goldene
Pilgermuscheln nachweisen lassen 2. Ob sich diese Muscheln, Attribute des
Heiligen Jakobus, die auf eine Wallfahrt zur Grabstiitte des Heiligen nach
Santiago de Compostella ® oder auf einen Zug ins Heilige Land hindeuten 4,
schon vor dem 14. Jahrhundert im Wappen derer von Grandson befunden
haben, ist nicht eindeutig nachweisbar, doch nicht sehr wahrscheinlich. Ver-
mutlich haben die drei goldenen Muscheln des 14. Jahrhunderts Vorginger
gehabt, genau so wie sie im Wappen der englischen Linie spiter von drei
goldenen Adlern und in einer anderen Linie von drei goldenen Sporen ab-
gelost worden sind 5. Die Farben und die Einteilung des Wappens sollen die
von Grandson um 1250 von dem Wappen von Champvent iibernommen
haben; dieses zeigte einen fiinfmal von Silber und Blau gespaltenen Schild,
jedoch einen waagerechten roten Balken ¢,

Bei dem Wappen und dem Wappenrock des Ritters auf dem Antependium,
handelt es sich um die Farben des Hauses Grandson. Daf} es sich allerdings, wie
Stammler angenommen hat, um drei goldene Pilgermuscheln auf dem roten
Schrigbalken handle, mufl nach einem Vergleich mit anderen heraldischen
Darstellungen der Pilgermuschel bezweifelt werden 7. Die Darstellungen auf
dem roten Schrighand des Wappens und des Wappenrockes dhneln eher einer
heraldischen Lilie, die aus einem schildartigen Gebildeherauswiichst, als einer Pil-
germuschel, wie sie das Wappen Wilhelms von Grandson (1346—1389) in Ressu-
dens ® oder das Wappen des Grabmalsin der Kathedrale von Lausanne ? zeigen.

Ethymologisch erklirt sich die Entstehung des Familiennamens Grandson
aus den lateinischen Worten «grandis» (grof3, bedeutend) und «sonus» (der
Klang, der Laut). Eine Urkunde aus dem Jahre 1328 bestiitigt, daBl Otto «de
Grandissono» am 5. April des Jahres gestorben sei 1. Die Devise der Grandson,
im 14. Jahrhundert nachweisbar, lautet: «A petite cloche, grand son» 1.

1 Galbreath, D. L., Handbiichlein der Heraldik, 1948, S. 204; Kingsford, a. a. O., S. 178;
Rietstap, J. B., Armorial general, 1934, « Grandson».

2 Galbreath, D. L., Handbiichlein der Heraldik, 1948, Abb. 384.

3 Braun, Joseph, Tracht und Attribute der Heiligen, 1943, S. 823. Kiinstle, Ikonographie
der christlichen Kunst, 1926, S. 347. Daniel-Rops, Sur le Chemin de Compostella, 1952, S.62.

4 Galbreath, D. L., a. a. 0., «Pilgermuschel».

5 Rietstap, J. B., Armorial general, 1934, « Grandson». Rietstap, J. B., Illustriertes All-
gemeines Wappenbuch, o. J., Bd. 3/84.

$ Galbreath, D. L., Armorial Vaudois, 1934, Bd. I « Grandson».

? Siebmacher, Grundsitze der Wappenkunde, Taf. 29, Nr. 69. Galbreath, D. L., Handbiich-
lein der Heraldik, 1948, Abb. 384, 385 und 386. Rietstap, Illustriertes Allgemeines Wappenbuch,
o. J., Bd. 3, Taf. 84. Vergl. auch Pilgermuschel auf dem Wappen des Wandbehanges aus dem
Kloster Adelhausen (sog. Maltererteppich), I. Hilfte 14. Jahrhundert, Freiburg. Springer,
Handbuch der Kunstgeschichte 11, 1924, S. 502, Abb. 684.

8 Galbreath, D. L., a. a. O., Abb. 384.

? Burnand, Aug., Othon I¢*, Sire de Grandison, S. 83.

10 Dessemontet, 0., La Seigneurie de Belmont au Pays de Vaud, 1955, S. 70, Anm. 56.

11 Rietstap, J. B., Armorial general, 1934, « Grandson». Dictionnaire Canton de Vaud,
1888, S. 393.

155



Aus diesen Uberlegungen ergeben sich lediglich Fragen und Zweifel an der
Datierung Stammlers. Eine zeitliche Einordnung des Antependiums allein von
den Wappen her ist wegen der Unklarheit der dargestellten Symbole und der
Unsicherheit ihrer Zuordnung fragwiirdig. Stammler schliet dariiber hinaus
aus der Tatsache, dal} das Antependium von Lausanne nach Bern gekommen
ist, es miisse von jenem Otto I. von Grandson stammen, der in der Kathedrale
von Lausanne begraben liegt. Auch hier ergeben sich schwierige Fragen. Es ist
nicht eindeutig nachweisbar, ob es sich bei dem Grabmal Ottos von Grandson
in Lausanne um Otto I. oder um den Enkel seines Bruders Jakob, der als
Otto IL., Herr von Belmont und Grandson, im Jahre 1374 gestorben ist, oder
um dessen Neffen Otto ITI. handelt 1. Zwar bestimmte Otto I. durch Testament
vom 4. April 1328 seine Beisetzung in der Kathedrale von Lausanne, fiir die er
eine Georgskapelle gestiftet hatte. Er wurde auch dort begraben, aber das Grab-
mal des Otto von Grandson in Lausanne ist in seiner Zuordnung umstritten. Auf
ihm finden sich Pilgermuscheln der Art, wie sie auch in dem Wappen Wilhelms
von Grandson in Ressudens erhalten sind 2. Mit den Darstellungen auf den
Wappen des Antependiums haben diese Muscheln keine Ahnlichkeit.

Ganz unméglich erscheint es, daBl der Kiinstler des Antependiums die
sehr kleinen Wappensymbole vielleicht nur ungenau gestaltet hat, in Wahr-
heit aber eine Pilgermuschel meinte. Der Vergleich mit anderen Details des
Antependiums, Hinden, Gesichtsziigen, Augen, Ranken, Schriftzeichen etc.
zeigt deutlich, wie genau hier gearbeitet worden ist. Eine Unbeholfenheit des
Kiinstlers bei der Darstellung der Wappensymbole erscheint daher véllig
ausgeschlossen.

Auch die beiden Siegel eines Otto von Grandson 3 — ein Ritter zu
Pferde mit heraldischen Symbolen auf Schild und «wapenroc» sowie auf
der «covertiure» des Pferdes* — werfen hinsichtlich der dargestellten

Symbole einige Fragen auf. Fest steht, daf} es sich nicht um Pilgermuscheln
handeln kann. Man kénnte eher an Gebilde denken, die dem heraldischen
Symbol des Hermelins dhnlich sehen. Sie sind lang, schmal, oben kleeblatt-
artig, unten gefichert 5. Nach einem anderen Siegel Ottos I. von Grandson
soll es sich statt der im allgemeinen iiberlieferten drei Pilgermuscheln um
die heraldische Form von «martlets» handeln ¢. Mit «martlet» wird in der
Heraldik eine «gestiimmelte Amsel» 7 bezeichnet. Denkbar wiire es, daf} die
Grandson zu irgendeiner Zeit diese Zeichen im Wappen getragen haben. Dieser
Vogel ist wegen seines Gesanges vielleicht in Beziehung gebracht worden zu
dem Familiennamen «de Grandissono», was so viel heilen kann wie: «von

! Kingsford, a. a. 0., S. 170.

2 Burnand, A., a.a. 0., S. 33.

3 Burnand, A., Othon 1°%, S, 21. Reymond, M., Les Sires de Grandson, S. 4 und 5.

4 Naumann, H., Deutsche Kultur im Zeitalter des Rittertums, 1938, S. 124/125.

5 Konrad Gruenenbergs Wappenbuch, 1483, Taf. XLIX, LXXb und andere.

¢ Havet, Deutung des Siegels, Bibliothéque Nationale, N° 11582, zitiert bei Kingsford,
a.a. 0., S.178.

? Diccionario Heraldico, 1954,

156



Antependium von Grandson. Stifterfigur.

157



bedeutendem Klang». Auf dem Antependium ist jedoch mit Sicherheit keine
solche «gestimmelte Amsel» dargestellt. Die Siegel geben keine Auskunft
iber die im Antependium dargestellten heraldischen Formen.

Die heraldischen Symbole auf dem Antependium haben oben grole Ahn-
lichkeit mit Darstellungen von Lilien. Der Unterteil ist ein schildartiges Ge-
bilde, dessen obere Begrenzung von der Mitte her leicht nach rechts und
links nach oben ansteigt 1. Man kénnte an Darstellungen von Apfeln mit
drei groflen Bliitenblittern denken, wie sie etwa im Wappen der Schenken von
Apolda > vorkommen. Aber der untere Teil des dargestellten Symbols weist nicht
die kugelige Rundung eines Apfels auf. Aus dem gleichen Grunde scheint es un-
moglich, da3 essich um Darstellungen eines sogenannten « Lilienapfels» handelt,
eines Herrschaftssymbols, wie es am Reliquiar des Heiligen Sigismund, Konigs
von Burgund, in einer Darstellung des 11. Jahrhunderts iiberliefert ist 3.

Denkbarist es, dal mit den Zeichen auf den roten Schriigbalken der Wappen
und des Wappenrockes Bliitenkelche einer Glockenblume gemeint sind, deren
Stempel und Staubgefifie ein wenig iiberbetont sind und wie die Kloppel einer
Glocke aus dem Glockenbecher hervorragen. Derlateinische Name der Glocken-
blume ist campanula, franzosisch campanule. Im Italienischen wird mit cam-
panile ein freistehender Glockenturm bezeichnet. Denkt man in diesem Zusam-
menhang an den Wahlspruch der Grandsons «a petite cloche, grand son», so
scheint eine Assoziation mit einer heraldischen Glockenblume nicht ausgeschlos-
sen. Der Bliitenkelch ist —wie jedes heraldische Zeichen —stark vereinfacht, der
obere Rand des schild- oder kelchartigen Unterteiles steigt von der Mitte her
leicht nach rechts und links oben an % Damit kénnten die Bliitenblétter
einer Glockenblume gemeint sein. Stempel und Staubgefiflie sind allerdings
fiir unsereVermutung ein wenig iiberbetont. Sie verhalten sich zur Linge des
Kelches wie 2:3. Auch ist die Offnung des Kelches weiter als seine Linge. Es
gibt in der Natur Glockenblumenarten, bei denen ein #hnliches Verhiltnis
zwischen Linge des Kelches und dem Durchmesser der Kelchéffnung zu
finden ist, z. B. bei der pfirsichblittrigen Glockenblume (Campanula persi-
cifolia) ist dies der Fall . Das organisch aus dem Kelch herauswachsende
lilienartige Oberteil des dargestellten Symbols ldfit sich sehr einleuchtend
als Stempel und Staubgefidfle einer Pflanze erkliren.

Es ist bekannt, dal} die drei goldenen Zeichen des Wappens von Grandson
mehrfach verdndert worden sind. Nachgewiesen werden konnen Pilger-
muscheln, Adler und Sporen . Vermutungen deuten auflerdem auf ein her-
melinartiges Zeichen, auf Apfel, Lilienapfel, «gestiimmelte Amsel» 7 und

1 Vergl. besonders: Wappenrock des Donators, oberste « Muschel».

2 Koerner, B., Handbuch der Heroldskunst, 1923, Bd. 3, S. 89.

3 Armreliquiar des Heiligen Sigismund, Berlin Welfenschatz.

4 Vergl. besonders: Wappenrock des Donators, oberste « Muschel».

5 Kosch, A., Was bliiht denn da ?, 1953, S. 161.

6 Rietstap, Illustriertes Allgemeines Wappenbuch, o. J., Bd. 3, Taf. 84. Galbreath, D. L.,
Armorial Vaudois, 1934, « Grandson».

7 Vergl. oben.

158



Glockenblumenkelch. Die Tatsache, dafl es sich eindeutig um die Wappen-
farben der Grandson handelt, wihrend lediglich die genaue Zuordnung an
einen bestimmten Grandson — der Unklarheit in Bezug auf die dargestellten
Symbole wegen — offen bleiben muf3, 1i3t die Bezeichnung « Grandson-Ante-
pendium» gerechtfertigt erscheinen.

s
B
s
I
%
§
&

Wappensymbole

Siebmacher, Grundsitze der Wappenkunde, Tafel 29/69.
Pilgermuschel.

Rietstap, Armorial general, 1934, Pl. VI, 10/9.
Coquille.

Daniel Rops, Sur le chemin de Compostella, 1952, S. 62.
Pilgermuschel der Kathedrale von Compostella.

Kathedrale von Lausanne, Grabmal Otto I. von Grandson.

Pilgermuschel.

Lilienapfel nach: Armreliquiar des Heiligen Sigismund,
11. Jahrh., Berlin, Welfenschatz. Foto Marburg 274.

Apfel mit den drei Kelchblittern im Wappen der Schenken
von Apolda, nach Koerner, Handbuch der Heroldskunst,
Bd. 3, S. 89.

Darstellung auf dem roten Querband des Wappenrockes
der Stifterfigur (oberstes Zeichen in ungefihrer Original-
grofle). Glockenblumenkelch (7).

159



Unter den Wiirdentragern des Domkapitels der Kathedrale von Lausanne
sind verschiedene Vorfahren Ottos I. und einige seiner Verwandten, nicht aber
Otto I. selbst, verzeichnet. Im 12. und 13. Jahrhundert waren verschiedene
Herren von Grandson Domherren zu Lausanne. Zwei waren Kanzler des
Bischofs, einer Schatzmeister des Domkapitels. Am Ende des 11. Jahrhunderts
war Lambert von Grandson Bischof von Lausanne . Wegen dieser engen Be-
ziechungen des Hauses Grandson zur Kathedrale von Lausanne erscheint es
nicht unwahrscheinlich, dafl nicht Otto 1., sondern einer seiner Vorfahren das
Antependium stiftete, der statt der goldenen Pilgermuschel ein anderes —
uns unbekanntes — Zeichen im Wappen trug. Die Datierungsfrage des Ante-
pendiums bleibt — leider — unklar. Die Datierung Stammlers auf Grund
der — sehr zweifelhaften — Zuschreibung an Otto I. von Grandson, ist
fragwiirdig. Wenn Otto I. von Grandson das Antependium fiir die Kathedrale
von Lausanne, die der Madonna geweiht war und eine wundertiitige Statue
der Maria besal} 2, gestiftet hat, dann mufl} es in seinen urspriinglichen MaBen
der Altarmensa von Lausanne angepallt gewesen sein. Der jetzige Bau wurde
am 20. Oktober 1275 von Papst Gregor X. geweiht 3. Es liegt nahe zu ver-
muten, dafl Otto I., falls er der Stifter des Antependiums ist, es zu diesem
festlichen AnlaB} fiir den Hochaltar der neuen Kirche gestiftet hat. Warum
aber trigt das Antependium in seiner heutigen Gestalt Seitenteile, die sich
im Stil, im verwendeten Stoff, der Farbe und der Art der Stickerei sehr
wesentlich vom Mittelteil unterscheiden ? Nach Stammler sind diese Seiten-
teile, die er als aus Palermo stammend charakterisiert, dlter als der Mittel-
teil. Diese Annahme setzt natiirlich Stammlers sehr spite Datierung des
Mittelteiles voraus. Dall die — spiitere — Erginzung andere Seitenteile
ersetzt haben kéonnte, scheint kaum miglich, da sich am Mittelteil Spuren
einer Beschneidung des Gewebes nicht nachweisen lassen. Auflerdem bildet
der jetzige Mittelteil kompositorisch eine geschlossene Einheit, deren Be-
grenzung durch die seitlichen Wappenschilde gegeben ist. Warum aber hitte
das Antependium, — wenn wir es uns ohne die Seitenteile vorstellen —,
erginzt werden sollen, solange es sich an dem Ort befand, fiir den es urspriing-
lich in Auftrag gegeben und gestiftet worden war? Sollte es vielleicht fiir
einen — sehr viel schmaleren, vor dem Jahre 1275 entstandenen Hochaltar
bestimmt gewesen sein ? Dann wiire es zweifellos nicht von Otto I. gestiftet
worden. Méglicherweise wiirde es dann sehr viel frither zu datieren sein, da
die Kathedrale von Lausanne seit etwa 1160 zu ihrer heutigen Gestalt um-
gebaut worden ist 4. Die Herkunft des Antependiums von einem Herren von
Grandson, einem Vorfahren von Otto I., ist jedenfalls nicht unwahrscheinlich.

Otto I. war den grofiten Teil seines Lebens auller Landes, erst nach dem
Tode Eduards I. von England kehrte er in seine Heimat zuriick, fast 70jdhrig.

L Reymond, M., Les dignitaires de 1’église de Notre-Dame.

2 Historisch-Biographisches Lexikon der Schweiz, S. 624.

3 Ebenda, S. 625.

4 Historisch-Biographisches Lexikon der Schweiz, 1927, S. 625.

160



Zwanzig Jahre danach ist er in der Waadt gestorben !. Domherr zu Lausanne
ist Otto L. nie gewesen. Er stiftete die Georgskapelle 2 und hat auch — nach-
weislich — der Kathedrale von Lausanne viele wertvolle Schiitze geschenkt 3,
darunter «goldene Tiicher fiir die Schmiickung des Hochaltares» («pannos
aureos pro reparatione magni altaris») 4. Ob damit das Antependium von
Grandson gemeint sein kann, ist nicht eindeutig festzustellen. Immerhin
konnten die groflen Goldfiguren des Antependiums auf dem Purpurgrund
die Veranlassung geboten haben, das Altartuch als «goldenes» zu bezeichnen 5,
obwohl es von der Farbe her wohl eher als ein «purpurnes» hitte bezeichnet
werden miissen. Andererseits fillt auf, daf} statt einer der damals iiblichen
Bezeichnungen fir ein Antependium ¢ nur die Bezeichnung «Tuch» gewiihlt
wurde, die eher auf eines der liturgischen Tiicher zur Bedeckung des Altar-
tisches oder des MeBgerites hindeutet 7. Erstaunlich ist auch, daB} ein ver-
hiltnismiBig groffes Gewebe mit eindeutiger Bestimmung einfach als «Tuch»
bezeichnet worden sein soll. Dall hierbei nur liturgische Tiicher fiir die Mef3-
handlung selbst gemeint sein mochten, dafiir spricht der genaue lateinische
Text des Nekrologes, der offensichtlich anders zu verstehen ist als das bis-
lang getan wurde 8. Es heit dort: «Obiit dominus Otho, dominus Grandis-
soni, miles, qui dedit ... plures calices et pannos aureos pro reparatione
magni altaris...» % Die Bezeichnung «golden» bezieht sich gleichermallen
auf die gestifteten Kelche wie auf die Tiicher, so daf} eine Ubersetzung lauten
mul}: «Es starb Otto, Ritter, Herr von Grandson, der ... mehrere goldene
Kelche und goldene Tiicher zur (liturgischen) Schmiickung des Hochaltares
stiftete. .. ». Die im Zusammenhang mit den Kelchen genannten Tiicher sind
bestimmt in der MeBhandlung am Hochaltar verwendet worden. Dal} das
Antependium ausgerechnet mit den Abendmahlskelchen zusammen genannt
worden wire, ist nicht sehr wahrscheinlich. Da es sich aber um eine genaue
Aufzihlung der einzelnen von Otto I. gestifteten Gegenstinde handelt, hitte
das Antependium besonders genannt werden miissen. Auf dem Antependium
sind der Donator sowie zwei Wappen dargestellt, deshalb muf} es sich ja wohl
um ein dem Verstorbenen zuschreibbares auflergewshnliches Stiick handeln,
abgesehen davon kommt einer Mater Domini-Darstellung ganz allgemein
besondere Bedeutung zu; es erscheint deshalb als undenkbar, dafl der Nekrolog-

! Kingsford, a. a. O., S. 170/171.

2 Dupraz, E., La Cathédrale de Lausanne, S. 147/148.

3 Nécrologe de I’église cathédrale de Lausanne, 1863, MDR, Bd. 18, S. 130.

¢ Ebenda.

5 S0 auch Stammler, Paramentenschatz des Bernischen Historischen Museums.

¢ Braun J., Handbuch der Paramentik, 1912, S. 219/220: «pallium, vestis altaris, dossale,
antealtare, frontale» und im ausgehenden Mittelalter «antependium». Schmidt, Andreas, Der
christliche Altar, sein Schmuck und seine Ausstattung, 1928 (bearbeitet von O. Doering),
S. 88: «lamina, tabula, petala, platonia, circitoria, pallium, coopertorium, antependium,
frontale».

7 Braun, Handbuch der Paramentik, 1912. Schmid, Der christliche Altar, 1928.

8 Stammler, Paramentenschatz des Bernischen Historischen Museums.

% Vergl. Nécrologe de I’église cathédrale de Lausanne, 1863, MDR, Bd. 18, S. 130.

11 161



Verfasser keine andere Charakterisierung als «goldenes Tuch» fiir das be-
deutsame Objekt gefunden haben sollte.

Es ist nicht sehr wahrscheinlich, dafl Otto 1., falls er der Stifter des Ante-
pendiums ist, es zunichst fiir eine andere Kirche in Auftrag gegeben und spiéter
der Kathedrale von Lausanne unter Hinzufiigung der Seitenteile gestiftet hat.
Zwar wire es moglich, dafl das Antependium in das Kloster La Lance gehort,
das Otto I. mitgegriindet hat und das eine der Heiligen Jungfrau geweihte
Kirche besaf3. Die Weihe der Kirche fand allerdings erst nach dem Tod Ottos I.
statt !, aber dieser hitte das Antependium ja fiir La Lance anfertigen lassen
kénnen, wihrend es dann auf Grund des einen Tag vor seinem Tode gemachten
Testamentes nach Lausanne gekommen sein konnte, wo er auch begraben
wurde. Der bernische Landvogt Tribolet hat 1537 die Altire von La Lance
zerstort 2. Durch Tribolet hiitte das Antependium, wenn es sich damals in
La Lance befunden hitte, eigentlich nach Bern gelangen miissen.

Méglich wire auch, dafl das Antependium von Grandson in eine der
sehr alten Marienkirchen der niheren Umgebung gestiftet wurde. Die Kirchen
von Payerne und Romainmétier sind schon im 6. bzw. im 7. Jahrhundert
urkundlich als Marienkirchen nachgewiesen. Diese beiden Kirchen im Bistum
Lausanne, in dem schon seit vorkarolingischer Zeit genereli Maria als Patronin
verehrt wurde 3, liegen in wesentlich gréerer Nihe zu Grandson als Lausanne
selbst. Stammt das Antependium tatsidchlich aus Lausanne, so miillte es
den Maflen der Altarmensa von Lausanne entsprochen haben, wenn es
wihrend der Bauzeit der Kathedrale entstanden ist und gestiftet wurde.
Eine Verinderung des Altares ist — wenn iiberhaupt — vor der im Jahre
1275 erfolgten Weihe geschehen. Eine aus diesem Grunde notwendige Ver-
breiterung des Antependiums mufl dann ebenfalls vor 1275 erfolgt sein.
Otto I. kidme also als Stifter praktisch nicht in Frage.

Das Antependium hat mit den Seitenteilen eine Gesamtlinge von 3,28 m.
Die aus der Kathedrale von Lausanne stammende Altarplatte im Miinster zu
Bern hat eine Linge von 3,16 m. Es ist durchaus méglich, d.:f} das Antepen-
dium in seinen MaBen — ungefihr — auf diesen Altar hin vergréBert wurde.
Die minimale Abweichung der Malle von 6 cm an jeder Seite ist erklirlich.
Die Seitenteile passen kompositorisch — annihernd — zu dem Mittelstiick.
Sicherlich bestand keine sehr grofle Auswahl, passende Seitenteile nach Kom-
position und genauem Mal} zu finden.

Nicht véllig ausgeschlossen erscheint es schlieBlich, dafl das Grandson-
Antependium noch ein Beispiel jener sehr alten Art von Altarbekleidung ist,
die nicht nur die Vorderseite sondern alle Seiten des Altares verkleidete. Man
miilte dann davon ausgehen, daf} allein der jetzige Mittelteil vor dem Altar

1 Les Monuments d’Art et d’Histoire du Canton Vaud, II, A propos du Tombeau du che-
valier de Grandson, S. 154 ff.

2 Historisch-Biographisches Lexikon der Schweiz, «La Lance».

% Beissel, St., Die Geschichte der Verehrung Marias in Deutschland, 1909, S. 24 und 29.
Benzerath, Michael, Die Kirchenpatrone der alten Ditzese Lausanne im Mittelalter, S. 34.

162



sichtbar gewesen ist, wihrend die beiden Seitenteile dessen Seitenflichen
bedeckten und — von vorne — nicht sichtbar waren. In diesem Falle brauchte
es sich nicht um eine Vergréferung gehandelt zu haben. Da die Seitenteile
dann nicht unmittelbar neben dem Mittelteil sichtbar gewesen wiren, hitten
formale Unterschiede der Komposition, ja sogar farbliche Divergenzen nur
untergeordnete Bedeutung gehabt. In vorkarolingischer, teils auch in nach-
karolingischer Zeit waren Altarbehiinge allgemein iiblich, die alle vier Seiten
des Altars bedeckten 1. Es wire moglich, dal das Grandson-Antependium fiir
eine wenigstens dreiseitige Umkleidung eines Altares bestimmt gewesen ist.
Wir hiitten dann kein «vergroflertes» Antependium, sondern drei Teile eines
urspriinglich vierseitigen Altarbehanges oder einen vollstindigen dreiseitigen
Altarbehang vor uns. Das wiirde bedeuten, daf} als Antependium in dem spiter
iiblichen Sinne nur der jetzige Mittelteil anzusprechen wiire, wihrend das
Ganze ein — vielleicht einer Ubergangszeit vom vierseitigen zum einsei-
tigen Altarbehang entstammender — dreiseitiger Altarbehang wire. Wir
miifiten das Antependium dann als eine unvollstindige «vestis altaris 2» an-
sprechen.

Eine weitere Moglichkeit wire die, dal das Antependium im Auftrage
eines anderen gefertigt, dann vielleicht verschenkt oder erbeutet und spiter
von Otto I. oder einem anderen Grandson nach Lausanne gestiftet worden
wiire. Dagegen spricht, daf} sich bei der Konservierung eindeutig feststellen
lieB3, daB s@mtliche Darstellungen des Mittelteiles, einschlieBlich der Stifter-
figuren und der Wappenschilde, von einer Hand sind. Vermutungen, die
Wappen und die Stifterfigur kénnten spiter hinzugefiigt worden sein 2, sind
damit widerlegt. Der Stifter ist zweifellos auch der Auftraggeber gewesen.

Eine andere Moglichkeit eines Datierungsversuches konnte sich aus dem
Vergleich der auf dem Antependium verwendeten Schriftzeichen ergeben.
Interessanterweise trigt das Antependium Angaben in drei verschiedenen
Sprachen. Die Bezeichnung der Engel ist altfranzosisch, wobei auffillt, daf}
bei « Saint Gabiel» das «r» in « Gabriel» fehlt. Die Schreibweise biblischer
Namen, die aus dem Hebriischen stammen, ist im Mittelalter offensichtlich
hiufig willkiirlich gehandhabt worden. Auf der Verkiindigung des Echter-
nacher Evangeliars (um 1030) findet sich der Name des Gabriel als < GABRIHEL»
geschrieben 4. Neben dem Nimbus der Maria steht das lateinische Mono-
gramm der Maria, «Mater Domini», abgekiirzt «MAT DNI». In Hoéhe des
Christusnimbus findet sich die griechische Form des Christusmonogrammes
«IC XC» = «IHCOYC XPICTOC» 5. Auffallend ist, dall beim «M» des Marien-
monogrammes ein anderer Schrifttypus verwendet wurde als bei «Michiel».
Auch die Majuskel «C» in «Michiel» scheint sich von der in «XC» dar-
gestellten zu unterscheiden.

1 Braun, Handbuch der Paramentik, 1912, S. 219,

¢ Braun, a. a. O., S. 220,

3 Stammler, Der Paramentenschatz des Bernischen Historischen Museums.
4 Echternacher Evangeliar, um 1030, Coburg, Landesbibliothek.

5 Reallexikon der deutschen Kunstgeschichte, Sp. 708.

163



Die Herkunft des Antependiums, sowohl des Mittelteiles als auch der
Seitenteile bleibt also leider véllig im Dunkeln. Urkundliche Quellen liegen
nicht vor. Stilgeschichtliche Vergleiche fithren nur zu Vermutungen, weil es
zu wenige erhaltene Stiicke groBfiguriger Textilien gibt. Auflerdem besitzen
wir keine niheren Kenntnisse iiber die Werkstitten und Kiinstler, die zu
dieser Zeit Gewebe und Stickereien angefertigt haben. SchlieBlich sind auch
die Féarbemethoden sowie die Methoden der Herstellung bestimmter Gold- und
Silberfiden weitgehend ein unaufgedecktes Geheimnis dieser Zeit.

Burnand ! zitiert die Vermutung von Lethaby 2, der annimmt, der Mittel-
teil sei vermutlich griechischer Herkunft, die Seitenteile seien dem «Opus
Anglicanum» zuzurechnen. Die Figur — des spiter hinzugefiigten — Stifters
dhnle sehr stark einer Figur der Malerei von Westminster 2. Diese Vermutung
geht von der Annahme aus, dafl die Stiftergestalt und die Wappen dem
Antependium spiter hinzugefiigt wurden 4. Bei der Gewebeanalyse wihrend
der Konservierung hat sich eindeutig nachweisen lassen, daf} alle Stickereien
des Mittelteiles, einschlieB8lich des Stifters und der Wappen, von einer Hand
bzw. aus einer Werkstatt stammen miissen. Beispielsweise lassen sich folgende
Ubereinstimmungen nachweisen: Der gleiche rote Seidenfaden findet sich
einerseits im Christusnimbus, andererseits an den roten Bindern des Wappen-
rockes und der Wappen. Der blaue Faden der Innenseite des Kopftuches der
Maria ist mit dem Blau des Wappenrockes, des Ringelpanzers und der Wap-
penschilde identisch. Das trifft auch zu fiir den ganz hellgriinen Faden, mit
dem bei den Engeln die Kontur des Mundes gezeichnet ist. Er hat auch bei
der Zeichnung des Mundes der Rittergestalt Verwendung gefunden. Es ist
daher davon auszugehen, da} die ganze Komposition der Mater Domini-
Darstellung von einer Hand ist. Ob man den Herkunftsort des Antependiums
nun in Griechenland suchen soll oder, wegen der altfranzésischen Bezeichnung
der Engel, in Frankreich oder wegen der Verwandtschaft der Engelgestalten
mit byzantinisch-sizilianischen Darstellungen, in Siiditalien oder Sizilien,
kann nicht endgiiltig ausgemacht werden.

Das trifft auch fiir die Herkunft der beiden Seitenteile zu, die wiederum
beide eindeutig von einer Hand stammen. Die Vermutung von Lethaby, die
Seitenteile seien dem «Opus Anglicanum» * zugehérig, 1lait sich durch einen
Vergleich mit einem Pluviale aus dem Victoria- und Albert-Museum ¢ erhir-
ten. Die Ranken der Seitenteile des Antependiums sind in gleicher Weise
ausgefithrt wie die Aste des Baumes Jesse auf dem genannten Pluviale.
(«Underside-couching» und «split stitch» auf einem Grund von roter Képer-

1 La Date de la naissance d’Othon I¢T, 1911, S. 8.

2 Architekt von Westminster.

® Burnand, A., s. Anmerkung 1.

4 Schon Stammler vertritt unter Berufung auf Bock diese Meinung. Stammler, Der Para-
mentenschatz des Bernischen Historischen Museums.

5 Spates 13. bis 14. Jahrh.

6 England, spites 13. Jahrh. 4. G. I. Christie, English Medieval Embroidery ; Oxford 1938,
Plate LXIII; LXIV.

164



seide.) ' Weinlaub und Trauben des Londoner Pluviale lassen allerdings nur
stilistisch einen Vergleich mit unseren Seitenteilen zu. Sie sind im Gegensatz
zu diesen nicht in Gold, sondern in Seidenstickerei ausgefiihrt.

Trotz der stilistischen Unterschiede zum Mittelteil und trotz der diesem
gegeniiber mehr dekorativ-formalen Auffassung der Seitenteile mufl man die
beiden Weinranken — fiir sich betrachtet — als ganz besondere Kunstwerke
anerkennen. Die Sticktechnik, der verwendete Stoff sowie die Gestaltung
der Ranken und Vasen lassen auf eine hervorragende Meisterschaft schliefen.
Man wiirde dem Kiinstler der Seitenteile Unrecht tun, wenn man sie als blof3
formalistische Anhingsel minderer Qualitit ansieht. Die Qualitdtsunterschiede
aller Teile sind gering. Betrachtet man die beiden Seitenteile losgelost vom
Mittelteil, dann muf} man sie als diesem ebenbiirtig anerkennen. Im Verband
mit der einer anderen Stilgattung unterstehenden Mittelpartie allerdings
miissen sie — fiir unser stilistisches Empfinden wenigstens — abfallen. Auch
beeintrichtigen sie die Aussagewirkung der Mater-Domini-Darstellung eher
als daf} sie sie steigern. Aus diesem Grunde will mir scheinen, daf3 jeder der
beiden verschiedenen Gestaltungsarten Gerechtigkeit erwiesen wiirde, wenn
man die Teile voneinander 16ste. Mittelstiick und Seitenteile des Grandson-
Antependiums konnen die ihnen eigene Ausdruckskraft uneingeschrinkt zur
Wirkung bringen, sobald sie nicht mehr in unmittelbarer Konkurrenz mit den
wesensfremden Nachbarpartien zusammen gesehen werden miissen.

Das Grandson-Antependium des Bernischen Historischen Museums ist eine
ganz besondere Kostbarkeit und in seiner Art unvergleichlich. Besonders be-
deutsam ist es durch die Abgestimmtheit seiner Farben, die Art der Gestaltung
und den Reichtum an grof3figuriger Goldstickerei. Auf dem kostbaren, urspriing-
lich gewachsten Purpurgrund, auf dem iiberwiegend Gold, sowie Silber, Blau,
Griin, Weill und Braun verwendet worden ist, transzendiert die Madonna durch
das Strahlen der Goldgewiinder, der Vasen, der Weihrauchgefifle, der Engel-
fligel und der Nimben zu einer wahrhaft himmlischen Erscheinung. Die iiber-
irdische Entriicktheit der ganzen Darstellung und der Zusammenklang der
drei groBartigen goldenen Gestalten haben sich am Hochaltar einer Kathe-
drale gewil} zu einem unvergleichlichen « Laudate Dominum » gesteigert. Denn
das Lob Gottes in seinem Sohne Jesus Christus ist letztlich das Thema dieses
Antependiums. Es gehorte an einen Altar, an dem die Transsubstantiation
von Brot und Wein in den wahrhaftigen Leib und das wahrhaftige Blut des
Gottessohnes vollzogen wurde. Die Madonna, die das Kind gebar, ist die
Mittlerin zwischen dem Sohn Gottes und den Menschen. Zwar besteht augen-
scheinlich eine Distanz zwischen ihr und den Menschen, die die kleine Figur
des Stifters zu ihren Fiilen vertritt. Im Raum der Kirche aber — im heiligen
Bezirk zwischen den beiden Granatapfelbiumen — vermittelt sie zwischen
Jesus Christus, dem Menschensohn und Gottessohn, und den Menschen.

1 A4.G. I. Christie, English Medieval Embroidery, S.112/113.

165



	Zum Antependium von Grandson

