
Zeitschrift: Jahrbuch des Bernischen Historischen Museums

Herausgeber: Bernisches Historisches Museum

Band: 37-38 (1957-1958)

Artikel: Zum Antependium von Grandson

Autor: Lemberg, Mechthild

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1043514

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1043514
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZUM ANTEPENDIUM YON GRANDSON

Mechthild Lemberg

Der Mittelteil des Antependiums von Grandson ist — von der Aufteilung
der Fläche her — deutlich in drei getrennte Zonen gegliedert. Streng genommen

handelt es sich sogar um fünf Zonen, deren jede von einem Kompositionselement

— Engel, Ranke, Madonna, Ranke, Engel — ausgefüllt wird. In der
Mitte ist eine thronende Madonna mit Christus dargestellt. Zu ihren Füßen —
links neben dem Thron — kniet eine Stifterfigur, ein Ritter im Kettenpanzer,
mit Schwert und Wappenrock. Die Gestalt des Stifters steht zu den anderen
Figuren etwa im Größenverhältnis 1:4. Der Thron der Madonna ist niedrig,
ohne Armlehne, Stütze und Rückenteil. Die Madonna sitzt auf einem
wulstartigen länglichen Kissen. Neben ihr sind zu beiden Seiten rankende Gewächse

dargestellt, die aus zwei kugeligen Vasen aufsteigen, die Thronende ornamental
umgrenzen und gegen die Außenwelt abschirmen. Beide Vasen haben einen
langen, im Vergleich zu ihrer bauchigen Dicke außerordentlich dünnen Hals
und einen kaum breiteren Fuß. Sie stehen kompositorisch in gleicher Höhe wie
der Thron der Madonna und die knieende Gestalt. Die Engel dagegen schreiten
auf einer tieferen Ebene, sie sind sozusagen mehr im Vordergrund der
Darstellung und von der Hintergründigkeit der Heiligen abgehoben. Sie werden
so auch kompositorisch ein wenig aus der Fläche herausgerückt. Dadurch
scheint die flächige Darstellung zu einer räumlichen geworden zu sein und
Tiefe gewonnen zu haben, eine andere Dimension. Die Engel sind dem
Beschauer näher und vermögen die weiter entfernte Madonna auch dem
Beschauer gegenüber abzugrenzen, indem sie mit der Gebärde des Schwenkens
der Weihrauchfässer den Hintergrund mit einem unsichtbaren Schleier zu
verhüllen scheinen. Das Majestätische der Darstellung, das unausgesprochene
«Noli me tangere», die Distanz zu einem eingegrenzten, heiligen Bezirk wird
deutlich. Einzig der Stifter ist in diesen Bezirk hineingelassen. Er ist aber in
seiner demütigen Haltung und durch die Diskrepanz der Proportionen — er
tritt ja in bedeutender Verkleinerung auf — nur ein Symbol für die Distanz
zwischen Mensch und Gott. Auch die Farben machen das deutlich. Zwar teilen
Mensch und Gott den gleichen Purpurgrund, werden vom gleichen Grund
getragen, aber vom purpurnen Grund hebt sich das golddurchwirkte Gewand
der Madonna sehr deutlich ab, der winzige Stifter in Silber, Blau, wenig Gold
und Weiß muß daneben «verblassen». Die Engel sind seitlich, außerhalb des

durch die Ranken umgrenzten heiligen Bezirks, kaum merklich aus der
Frontalansicht zum Halbprofil gewendet, mit Blick auf die Madonna dargestellt;
vom Beschauer aus links Gabriel, rechts Michael. Sie schwingen die Weihrauch-

143



gefäße fast schwerelos in der rechten Hand. Die Linke ist jeweils in einer
sprechenden Gebärde auf Christus gerichtet. Christus selbst ist im Halbprofil

gezeigt. Nicht wie ein Kind, eher wie ein verkleinerter, erwachsener
Mensch ist er gestaltet. Sein Nimbus wird von einem silber-purpurnen Kreuz
unterteilt. Die Nimben der Engel und der Maria sind rein Gold. Christus
schwebt auf dem linken Arm der Madonna, die ihm ihre Rechte in Antwortgebärde

auf seinen ausgestreckten linken Arm entgegenhält. Den rechten Arm
hat das Kind leicht auf die linke Schulter seiner Mutter aufgestützt, seine
Hand schaut unterhalb des Kopfes hervor. Sie ist entspannt und nach unten
geneigt, während die Linke jene sprechende, halb segnende, halb weisende
Gebärde macht, wie man sie von vielen mittelalterlichen Christusdarstellungen,

besonders der Buchmalerei, kennt. Den Abschluß des Mittelteiles
nach unten und nach der Seite hin bilden die kleinen Wappenschilde links
und rechts, die in den Farben denjenigen auf dem Wappenrock der Stifterfigur

entsprechen. Oben bilden die Nimbenbögen von Gabriel, Maria und
Michael — kompositorisch in gleicher Höhe — den Abschluß. Diese obere

Begrenzungslinie wird auch von den Ranken nicht überstiegen. Demgegenüber

erscheinen die Ranken der Seitenteile als rein formale, die Fläche gleichmäßig

ausfüllende Ornamente, die mit den feinen Beziehungen zwischen den
Elementen der Darstellung im Mittelteil nicht korrespondieren.

Ein Antependium ist kein Altarbild und mit einem solchen nicht zu
vergleichen. Es ist auch kein Andachtsbild, sondern ein — sehr kostbarer —•

Schmuck des Altartisches selbst. Im Grunde handelt es sich bei einem Antependium

um ein Kunstwerk in streng dienender Funktion, es ist dem geweihten
Altar als Schmuck zugeordnet. Mit einem Antependium wurde im Mittelalter
der Unterteil einer Altarmensa verkleidet. Antependien aus Geweben mögen
während des Kirchenjahres oder zu hohen Festtagen ebenso gewechselt worden
sein wie bestimmte liturgische Gewänder, Altardecken etc. Je kostbarer ein
Antependium war, desto wahrscheinlicher ist es, daß es ständig einem bestimmten

Altar zugeordnet blieb, wie das bei steinernen oder metallenen Stücken
dieser Gattung ohnehin der Fall gewesen sein wird. Ein solches Antependium
gehörte dann als festes Schmuckelement definitiv einem bestimmten Altar
zu. Es stand nicht in so enger liturgischer Beziehung zu dem sakralen
Geschehen während der Messe wie Kelch, Altardecke, Monstranz. Antependien
aus Geweben sind im Mittelalter nicht selten gewesen ], sie sind uns jedoch
seltener erhalten geblieben, weil sie im Gegensatz zu den steinernen oder
metallenen Stücken stärker dem Verfall ausgesetzt waren 2.

Jede Kunsttechnik hat eigene Möglichkeiten, die mancher Künstler so,
mancher anders ausschöpft. Welche Möglichkeiten boten sich nun unserem
Meister Von der Technik her gewiß sehr zahlreiche. Er hätte die verschieden-

1 Braun, J., Handbuch der Paramentik, 1912, S. 219. Bock, Fr., Geschichte der liturgischen
Gewänder des Mittelalters, 1921, Bd. I und Bd. II.

2 Schmid, Der christliche Altar, S. 160.

144



sten Farben «sprechen» lassen können, hätte mit einer Vielzahl von
Ornamenten gestalten können. Das aber hat er nicht getan. Er hat überaus kostbar

und im Gebrauch von Farbe und Ornament zugleich äußerst sparsam
gestaltet. Von daher rührt auch der entscheidende Einwand gegen die
seitlichen Anfügungen. Unser heute sehr viel ausgeprägteres stilkritisches
Gefühl, das durch den erweiterten Kreis der Vergleichsmöglichkeiten ausgebildet
wurde, sagt uns, daß der Gehalt und der Ausdruck des Mittelteiles von dem
nicht verstanden worden sein kann, der die Anfügungen machen ließ. Wie
formalistisch wird das Rankenmotiv des Mittelteiles an den Seitenteilen
wiederholt! Wie ornamental hat der Schöpfer der Seitenteile seine Aufgabe
verstanden — verglichen mit dem der Mater Domini-Darstellung! Ein reiches
Schmuckornament, eine Verzierung sind die Ranken der Seitenteile. Sie sind
nur in äußerlich formalem Sinne die Wiederholung eines auch im Mittelteil
auftretenden Motivs. In Wahrheit sind sie eine vollständige Absage an das,
was die mittlere Darstellung zum Ausdruck bringen will, obwohl sie in sich
von hoher künstlerischer Qualität sind.

Die beiden Engel des Antependiums von Grandson — Gabriel und Michael
— sind wie die thronende Madonna offensichtlich nach byzantinischem Vorbild
gestaltet. Ihre Goldgewänder sind dadurch gegliedert, daß für die verschiedenen

Gewandteile die Richtung der Stickmuster variiert wurde. So läßt
sich — trotz der Einfarbigkeit — ein Leibrock mit darüberfallenden Stolen
und Bändern erkennen. Unterhalb des breiten Rundkragens läuft in der
Mitte eine Stola senkrecht herab und in einer Spitze aus. Um den Leib ist
gurtartig ein breites Band geschlungen, dessen Ende über dem einen Arm in
einer doppelten Dreiecksform herunterhängt. Den unteren Abschluß des
Gewandes bildet ein schmaleres Band — eine Wiederholung des Bandes, das
als Rundkragen den oberen Abschluß bildet. Die Bänder und Stolen sind
beidseitig von einer schmalen Borte eingefaßt. Auch den Abschluß des

Untergewandes, das oberhalb der Handgelenke sichtbar wird, bilden schmale
Bänder aus einer doppelten Borte. Der Künstler des Antependiums
verzichtet darauf, durch Verwendung von Farbe und Ornament die kostbaren
Gewänder der Engel in der Vielgestaltigkeit ihres Schmuckes näher zu schildern.

Er nimmt den kostbarsten Faden, den er zur Verfügung hat, Gold, und
gliedert das Gewand vollständig mit textilen Mitteln, das heißt, ausschließlich
durch Variationen der Sticktechnik. Das Ergebnis ist nicht, wie man annehmen

könnte, eine relative Eintönigkeit und Farblosigkeit, im Gegenteil: Die
Kostbarkeit der Gewandung in der verhältnismäßig einfachen Gliederung
und der dadurch erzielte Effekt: die Heiligkeit und Entrücktheit der
dargestellten Gestalten, kann nicht mehr überboten werden. Der Verzicht auf die
Farbe am Gewand der Engel und der Maria ist der ganz besondere Vorzug
gerade dieser Darstellung einer Mater Domini. Keine andere Kunstgattung mit
ebenso vielen Möglichkeiten der Variation — weder Mosaikkunst noch Fresko
— hat sich, soweit bekannt, in dieser edlen Weise beschränkt und so
ausschließlich der Form vor der Farbe den Vorzug gegeben, um die Heiligkeit, die
Entrücktheit des Dargestellten von allem Irdischen, nur um so stärker betonen

10 145



zu können. Gerade die Vorbilder, nach denen hier vermutlich gearbeitet
worden ist, zeichnen sich durch eine sehr intensive Farbigkeit auch des Details
aus. Der Künstler dieses Antependiums hat dessen Ausdruckskraft einzig durch
die Art der Gesamtkomposition des Mittelteiles ungeheuer gesteigert. Die

ganze Gruppe ist in einem wohlabgewogenen Zusammenspiel weniger Farben
komponiert. In der Darstellung auch kleiner Details hat er fast ausschließlich

die Mittel textiler Kunst verwendet, und so den Eindruck der
Gesamtkomposition gesichert. Das Detail, zwar mit einer liebevollen Gründlichkeit
ausgeführt, doch farblich nicht hervorgehoben, bleibt unauffällig und
beeinträchtigt die dominierende Wirkung der Mater Domini in keiner Weise.

Und mit welch einem Vertrauen in die Strahlungskraft einer einzigen
«Farbe», des Goldes, ist hier gearbeitet worden! Man möchte doch meinen,
daß Gold neben Gold keine Ausdruckskraft besitzen kann, so viel auch im
Stickmuster variiert wird. Der Eindruck des Antependiums widerlegt diese
Annahme vollkommen. Welche Ausstrahlung muß diese Komposition einmal
besessen haben, wenn sich bis heute so viel davon bewahrt hat Trotz der
Schäden, die Jahrhunderte dem Faden, den Farben zugefügt haben.

Das braune gekräuselte Haar der Engel ist über der Stirn mit einem
schmalen weißen Bande zusammengehalten. Die Flügel sehen wir ausgebreitet,
obwohl die Gestalten selbst annähernd im Halbprofil erscheinen. Sie sind
sehr lang, sie reichen fast von Kopf bis Fuß. In Schulterhöhe bilden sie eine
Waagerechte, um dann außen in die eigentlichen Flügelpaare überzugehen,
die wie senkrechte Schwerter, leicht geschwungen, gebildet sind. Die Flügel,
die Nimben und die senkrechte Stola zeigen das gleiche Stickmuster. Die
Innenseite der Flügelschwerter ist zur Andeutung von Federn weiß-braun
gestreift in Seidenstickerei gearbeitet. Die beiden rechten Hände der Engel
umfassen einen Grilf, von dem drei lange, gewellte Fäden ausgehen, an
denen unten ein kugeliges Weihrauchgefäß befestigt ist, dessen Oberteil den
Enden des Sitzkissens der Madonna sehr ähnlich ist. Das Ende des gurtartigen
Bandes, das beiden Engeln von ihrem einen Arm herunterhängt, bildet ein
charakteristisches doppeltes Dreieck. Der Kopf des Gabriel ist leicht
geneigt. Die Unterschiede der beiden Figuren sind gering, beide sind einander
sehr ähnlich, sowohl im Typ, in der Haltung und der Gebärde als auch in
den Einzelheiten der Gewandung. Sie ähneln damit außerordentlich den

Engeln der Mater Domini-Darstellung im Dom zu Cefalù 1 an der Nordküste
Siziliens. Dort sind die vier Erzengel dargestellt, deren äußere unseren Engeln
verwandt sind, obwohl die Gewänder in den Mosaiken stark farbig und
ornamentiert wiedergegeben sind. Haltung, Art der Flügel und Art des
Gewandes der Engel von Cefalù erinnern sehr stark an die Engel des Antependiums.

Auch das in doppelter Dreiecksform vom Arm herunterhängende Ende
der Stola findet sich hier wieder. Es unterliegt keinem Zweifel, daß die
Gestalten Gabriels und Michaels auf dem Antependium einem byzantinischen
Engeltypus des 11. und 12. Jahrhunderts entsprechen. Dem Kopf des Gabriel

1 Vollendet um 1148. Abb. in «Byzantinische Mosaiken», 1952, Taf. XIV.

146



Antependium von Grandson. Oben : Zustand vor der Konservierung, unten : Zustand nach der Konservierung.



Antependium von Grandson. Detail nach der Konservierung,



Antependium von Grandson. Detail nach der Konservierung.



-Äl

Antependium von Grandson. Detail vor der Konservierung. Antependium von Grandson. Detail nach der Konservierung.



steht ein Engelkopf aus dem jüngsten Gericht der Demetriuskirche in Vladimir
aus dem 12. Jahrhundert sehr nahe 1. Auf einer byzantinischen Stickerei des
14. Jahrhunderts, die in Seiden-, Gold- und Silberfäden ausgeführt ist, findet
sich in den Nimben der dargestellten Engel das gleiche ineinandergeschachtelte
Zickzackmuster der Goldstickerei wie in den Nimben des Antependiums 2.

Die kugeligen Weihrauchgefäße, die die Engel schwingen, kommen ähnlich
im Glasfenster des 12. Jahrhunderts der Notre-Dame de la Belle-Verrière in
der Kathedrale von Chartres 3 vor. Ähnliche Weihrauchgefäße finden sich noch
am Holzrelief einer Kreuzabnahme aus der zweiten Hälfte des 12.
Jahrhunderts 4, auf der Darstellung der Frauen am Grabe an dem Sakramentar von
Limoges 5, auf einer Darstellung der Krönung Mariae am Straßburger
Münster 6 sowie auf den beiden Elfenbeinreliefs der Frauen am Grabe aus
Köln 7, auf dem Tragaltar des Eilbertus 8 und auf einem Reliefbild in Reims 9.

Darstellungen einer thronenden Madonna sind in großer Zahl erhalten.
Es ist nicht einfach, Vergleiche zu ziehen, da sich fast immer gewisse ähnliche
Züge und gleichzeitig große Verschiedenheiten ergeben. Die Madonna des

Antependiums hat den Kopf in einer sehr feinen, zarten Gebärde dem Kopf des

Christus zugeneigt. Der Kreuzesnimbus des Kindes und der Nimbus der Maria
überschneiden sich dadurch in der Weise, daß der Christusnimbus in den der
Gottesmutter aufgenommen erscheint. Das Kopftuch der Maria bildet auf
ihrem Kopf drei schöne Falten. Die Dreizahl der Falten, Symbol der Trinität10,
erscheint am Gewand der Madonna mehrfach. Überhaupt tragen die Falten,
da in der Gestaltung des Gewandes auf Farbe und Ornamentierung
verzichtet wird, sehr schön dazu bei, das Bild der thronenden Mater Domini
zu beleben. Rings um das Gesicht, dessen Züge zum Teil wegen der
Beschädigung der Seidenfäden und des durchschimmernden Purpurgrundes
modelliert erscheinen — zum Teil sind sie auch im Original mit sehr zarten
Strichen modelliert gewesen -—, schimmert die Innenseite des Kopftuches
in tiefem Blau. Christus ist unkindlich dargestellt wie ein verkleinerter
Erwachsener. Als Herr der Welt macht er mit der linken Hand eine segnend

1 Schweinfurth, Die Byzantinische Form, 1954, Abb. 83b.
2 Abendmahl, Teilstück eines Epitaph's aus der Kirche Panagia Panaguda in Thessalonich.

Byzantinisches Museum, Athen.
3 Schweinfurth, Die Byzantinische Form, 1954, Abb. 123b. Millet, Gabriel, Broderies

Religieuses de Style Byzantin, 1947, Taf. CC, CCI, CCII, CCIV, CXXVIII. Malraux, André,
Das imaginäre Museum, o. J., Abb. S. 35, 37.

4 Berlin, Kaiser Friedrich-Museum.
5 Um 1100.
6 1230—1235. Panofsky, Die deutsehe Plastik des 11. bis 13. Jahrhunderts, Tafelband,

Taf. 114.
7 Um 1050. Köln, Kunst- und Gewerbemuseum. Lüthgen, E., Romanische Plastik in

Deutschland, 1923, Taf. LXIII.
8 Szene: die Frauen am Grabe. 1150—1160. Berlin Schloßmuseum.
9 Darstellung aus dem Leben des heiligen Dionys, Reliefbild am Dom zu Reims, Springer,

Handbuch der Kunstgeschichte II, 1924, S. 438, Abb. 601.
10 Lipfert, Symbolfibel, 1957, S. 110.

147



weisende Gebärde. Die sogenannte Madonna des Dom Rupert aus Lüttich 1

hat mit unserer Madonna große Ähnlichkeit. Die geneigte Haltung des

Kopfes, die Art des Gewandes und der Thron 2 lassen eine zeitliche Nähe
vermuten. Die Madonna des Antependiums soll — verglichen mit italienischer
Malerei — ähnliche Züge aufweisen wie die Madonnen des Magdalenen-
meisters 3: Das sei an dem Gesichtstypus der Madonna, am Faltenwurf des

Gewandes und an dem zweidimensionalen Thron in Vorderansicht
nachzuweisen 4; das Sitzkissen 5 sei allerdings früher anzusetzen 6, aber der Winkel
an der linken Seite des Thrones zeige bereits ein beginnendes Verständnis
für die dritte Dimension 7.

Die Madonnenverehrung und die Darstellung der thronenden Madonna
stammt aus der östlichen Kirche. Für sie ist die Maria die Panagia, die
«Allheilige» mit dem Ehrentitel MP 0Y, Mutter Gottes 8. Auf dem Antependium
findet sich die lateinische Fassung dieses Ehrentitels, Mater Domini 9.

Darstellungen der Madonna ohne Baldachin und ohne Hintergrund auf einem
niedrigen Thron mit dem charakteristischen länglichen Kissen lassen sich
verschiedentlich nachweisen. Das schon erwähnte Glasfenster aus der Kathedrale

von Chartres 10 ist ein gutes Beispiel für diese Art der Darstellung.
Auf unserem Antependium ist ein harmonischer Zusammenhang zwischen

den verschiedensten Rundformen zu beobachten. Die beiden Vasen wirken
im wesentlichen kugelig, trotz ihres engen Halses. Außerdem sind die runden
Weihrauchgefäße, die ihnen ähnlichen Rundungen des Kissens, die drei großen
goldenen Nimben und die vielen strahlenden Lichtpunkte an den Rankenenden

als lauter Variationen des einen Rundformmotivs zu empfinden.
Die Rankenornamente haben im Antependium die Funktion, die auf

anderen Darstellungen den Baldachin tragenden Säulen zukommt. Durch
sie ist die Madonna einem eigenen Bezirk zugeordnet.

Die aus den Vasen wachsenden Ranken stellen vermutlich Granatapfelbäume

dar. Bäume waren im Vorderen Orient stets ein Symbol der Magna
Mater 11, deren Bedeutung in christlicher Zeit auf die Mater Domini
übergegangen ist. Der Granatapfelbaum ist ein kleiner, krummästiger, oft dorniger

1 Um 1170. Lüttich, Museum. Panofsky, Die deutsche Plastik des 11. bis 13. Jahrhunderts,
Taf. 50.

2 Außerdem ist der Thron auch dem auf dem Taufbecken des Domes in Hildesheim sehr
ähnlich (um 1230), Lüthgen, Romanische Plastik, Abb. CXV.

3 Anonymer florentinischer Maler, rund 1270—1290.
4 Nach Ansicht von Dr. J. Stubblebine, Department of Art, Rutgers University, New

Brunswick, N. J., USA.
5 Ein ähnliches Sitzkissen findet sich auf einer Darstellung einer thronenden Madonna

(1123) in Barcelona.
6 Letztes Viertel 13. Jahrhundert.
7 Siehe Anm. 4.
8 Künstle, K., Ikonographie der christlichen Kunst I, 1928, S. 626.
9 Entsprechend dem MP 0Y abgekürzt zu MAT DNI.

10 Malraux, André, Das imaginäre Museum, o. J., Abb. S. 35, 37.
11 Lurker, Symbol, Mythos und Legende in der Kunst, 1958, S. 20.

148



Baum oder Strauch 1 mit scharlachroten Blüten und apfelartigen Früchten,
die aber aus einer harten Schale und einer Unzahl von kleinen Samen bestehen.
In der Kunst wird er als Symbol des Lebensbaumes 2 verwendet; der
zahlreichen Samen seiner Früchte wegen ist er auch ein Symbol der Kirche 3. Die
großen strahlenden Lichtpunkte am Ende der Zweige sind vermutlich die
Früchte des Granatapfelbaumes, Granatäpfel also, die eben deshalb von einer
so strahlenden Leuchtkraft und Transparenz 4 sind, weil sich in ihnen nicht
nur ein möglicher neuer Baum verkörpert, sondern weil durch jede Frucht —
wegen der vielen Samenkörner — die Ganzheit in der Vielzahl ausgedrückt
wird. Daher findet sich auf vielen mittelalterlichen Darstellungen in der Hand
des Christus ein Granatapfel, aus dem sich auch das Symbol des Reichsapfels
herleitet 5.

Die leuchtende Farbe der Früchte auf dem Antependium erklärt sich auch
von der Komposition her. Am Ende der Zweige leuchten die Früchte wie
Lichter, die die gesamte Darstellung illuminieren.

Der reife Granatapfel hat eine braune bis gelbe Farbe. Im Orient wurden
Granatäpfel zum Färben benutzt. Die aus ihnen gewonnene Farbe war ein
intensives, prächtiges Gelb e. Bei der Verwendung des Granatapfelmotivs
ist vermutlich an den Satz gedacht worden: «ut omnes unum sint» — «auf
daß alle eins seien», der der mittelalterlichen Auffassung von der Einheit
der Kirche entsprach — heute der Leitsatz des Christlichen Studenten-
Weltbundes.

Es fällt auf, daß auch die Ranken aus kugeligen Vasen hervorwachsen,
als kämen sie selbst im ewigen Zyklus des Lebensbaumes aus einem Granatapfel

hervor.
Die Vasen selbst hat der Künstler wie einen Reichsapfel gestaltet, der

in der frühen Kunst stets mit dem Kreuzeszeichen innen dargestellt wird 7.

Fuß und Hals der Vasen bilden mit dem breiten waagerechten Ring, der um
die Gefäße läuft, die Andeutung eines Kreuzes, ähnlich dem Kreuzesnimbus
Christi. Man könnte auch sagen, daß Vase und Granatapfelbaum zusammen
das Symbol des Reichsapfels darstellen. Das Kreuzeszeichen einer späteren
Reichsapfeldarstellung (das ja für die Kirche steht) würde hier durch den
Baum repräsentiert, die Welt, über die die Kirche triumphiert, durch die Vase.

Die Vasen stehen innerhalb der Gesamtkomposition an wichtiger Stelle.
Ihre Achsen teilen das Mittelteil des Antependiums in drei gleiche Teile,
während kompositorisch fünf Teile zu bestehen scheinen: Engel, Ranke,
Madonna, Ranke, Engel. Das beleuchtet diebegrenzende Funktion der Granat-

1 Brockhaus, Der große «Granatapfel».
2 Dean, Beryl, Ecclesiastical Embroidery, London 1958, S. 67.
3 Ebenda.
4 Dean, Beryl, a. a. O., S. 143.
5 Lipfert, K., Symbolfibel, 1957, S. 56.
6 Keller, W., Und die Bibel hat doch recht, 1955, S. 212.
7 Buchmalerei: Kaiser Otto III, aus einem Evangeliar, München, Springer, a.a.O., S. 138,

Abb. 170.

149



apfelbäume besonders deutlich. Die Engel stehen außerhalb des heiligen
Bezirkes, den sie abgrenzen. Man denkt an spätere Darstellungen der Madonna
im Rosenhag 1, in denen der Muttergottes ein besonderer Raum geschaffen
wird, vor dem die «Welt» haltmachen muß. Einzig der Stifter ist, in seiner
demütigen Haltung und so verkleinert, daß er die Größe der Madonna nicht
«erreichen» kann, in diesen Bezirk hineingelassen.

Die Darstellung des Stifters zeigt den Ringelpanzer 2 des 12. und 13.
Jahrhunderts und einen darüber getragenen Wappenrock. Die heraldischen Farben
Blau und Silber sind außer auf dem Wappenrock auch in der Stickerei des

Ringelpanzers, des Panzerhandschuhs und der Beinkleider zu finden. Hier ist
überall neben dem Silberfaden ein blauer Faden verwendet. Die verhüllte
Hand des Ritters ist als Ausdruck der Demut 3 vor Christus und der Madonna
aufzufassen. Die Form des Schwertes, das der Ritter an seiner rechten
Seite trägt, entspricht einem am Ende des 11. Jahrhunderts und während
des 12. Jahrhunderts nachweisbaren Typus 4. Es ähnelt z. B. den Schwertern,

die auf einer Gefangennahme Christi in Naumburg 5, auf dem Grabmal

des Siegfried von Eppstein in Mainz 6 und auf dem Teppich von
Bayeux 7 sowie auf dem Grabmal Heinrichs des Löwen 8 zu finden sind. Die
goldenen Wappensymbole auf den beiden roten Querbändern des Wappen-

1 Z. B. Stefan Lochner, Madonna im Rosenhag.
2 Einen ähnlichen Ringelpanzer (Kettenhemd) trägt der Heilige Mauritius im Magdeburger

Dom, um 1240, Deutsche Kunst, IV, 112.
3 Lipfert, K., Symbolfibel, 1957, S. 116.
4 Z. B. Siegel des Richard Löwenherz (1189—1199).
5 Pinder, W., Die Bildnisse des Naumburger Domes, 1954, Abb. 8, Schwert des Petrus.
6 Mainz, Dom, um 1249. Deutsche Kunst, II/89.
7 Ende des 11. Jahrhunderts. Eric Maclagan, The Bayeux Tapestry, 1953, Abb. III und

Abb. 13.
8 Dom zu Braunschweig, Mitte 13. Jahrhundert. Liithgen, Romanische Plastik, Abb. 144.

Antependium von Grandson. Detail vor der Konservierung.

150



rockes und auf den kleinen Wappenschilden neben den Füßen der Engel sind
vermutlich nicht als Pilgermuscheln, sondern als Blütenkelche von Glockenblumen

1 zu deuten.
*

Das Antependium befand sich in einem so schlechten Zustand, daß eine
grundlegende Konservierung dringend notwendig wurde. Der purpurne Seidengrund

(Leinenbindung, 40 Kettfäden und 28 Schußfäden auf einen Zentimeter)
des Hauptteils besteht aus sechs Bahnen von je 40 bis 40,5 cm Breite
(Webbreite). Diese Bahnen wurden nur noch an wenigen Stellen durch den Originalfaden

zusammengehalten. Im übrigen war dieser später durch einen groben
Seidenfaden ersetzt worden, der im Gegensatz zu dem alten Faden völlig
verblichen war. Die purpurne Seide des Grundes ist ursprünglich ein gewachster

Stoff gewesen, man hatte dem Gewebe eine Wachsschicht aufgetragen, um
einen zusätzlichen Glanz zu erhalten. Über das ganze Antependium verteilt,
hatte sich an den noch vorhandenen Wachsstellen ein dunkler Schmutzbelag
gebildet. Jahrhundertelang war das Gewebe so dem Einfluß schädlicher
Fremdkörper ausgesetzt gewesen. Das mußte schließlich zu einer Brüchigkeit
der Seide führen. Über den ganzen Seidengrund verteilt und vor allem am
oberen Rand fanden sich mürbe Stellen und Risse im Seidengewebe. Die
Goldstickerei ist in Anlegetechnik ausgeführt. Sie erfaßt die Seide und den leinenen
Futterstoff. Auch die feine Spaltstichstickerei, in der Gesichter, Hände und
Füße der Figuren ausgeführt sind, geht durch beide Gewebe hindurch. An
den Blättern des Rankenwerkes und am Fußschemel der Madonna hatten
sich zahlreiche Fäden der Goldstickerei gelöst. Die Seidenstickerei der Hände
aller Figuren und der Füße der Madonna ist besonders stark abgewetzt.

1 Vergleiche dazu S. 158.

Antependium von Grandson. Detail nach der Konservierung.

151



Die Seitenteile unterscheiden sich vom Mittelstück im Farbton, in der
Gewebestruktur und in der Art der Stickerei. Auch hier ist der Stoff
gewachst, doch handelt es sich um ein scharlachrotes Köpergewebe (linksgrat
Y3 Schußköper, 35 Schuß- und 35 Kettfäden auf einen Zentimeter, Kette
S-Drehung, Schuß ungezwirnte Seide). Die Goldstickerei ist in
Sprengtechnik, die sparsame Seidenstickerei in Spaltstich ausgeführt.

Am gesamten Antependium hatten sich durch die Verarbeitung so
verschiedener Gewebe wie Leinen und Seide starke Falten gebildet. Beide Stoffe
reagieren verschieden auf den Einfluß von Feuchtigkeit. Leinen «arbeitet»,
d. h. es schrumpft zusammen, wenn Feuchtigkeit einwirkt; Seide bleibt
demgegenüber unverändert. Durch die Schrumpfung des Leinens waren in der
Seide Falten entstanden, die im Laufe der Zeit zu Bruchstellen im Gewebe

geführt haben. Das Antependium war an allen vier Seiten von einem gelben
Band eingefaßt, das am unteren Rand die grüne Einfassung des Mittelstückes
verdeckte.

Bei der Konservierung wurde zunächst die gelbe Einfassungsborte
entfernt. Dann wurden die Seitenteile vom Mittelteil getrennt und alle drei Teile
gesondert behandelt. Die Goldstickerei des Mittelteiles wurde unter
Verwendung von Alkohol und destilliertem Wasser gereinigt, nachdem die grüne
Borte und die flüchtigen Verstopfungen der Risse entfernt worden waren.
Stück für Stück ist auch der Seidengrund derart gereinigt worden. Dabei wurde
die Seide ausgelegt und mit Hilfe kleiner Glasplatten geglättet. Lose Fäden der
Goldstickerei sind mit einem Seidenfaden (doppelter Haarfaden) in der alten

Antependium von Grandson. Detail vor der Konservierung.

152



Technik fixiert worden. An den schadhaften Stellen des Seidengrundes wurde
zwischen Futter und Originalseide ein neuer Seidenstoff eingefügt, der uns
von der CIBA freundlicherweise anhand von Farbproben lichtecht eingefärbt
worden ist. Mit einem dünnen Seidenfaden (einfacher Haarfaden) wurde die
alte Seide auf dem neuen Seidenstoff und dem Leinen mit Spannstichen
festgelegt. Die grüne Originalborte konnte in der alten Weise wieder angebracht
werden, nachdem sie gereinigt worden war. Der obere Rand wurde im
ursprünglichen Zustand ohne Borte versäubert.

Die Falten in der Seide der Seitenteile erwiesen sich als besonders
hartnäckig, sie sind daher mit einem sogenannten «kalten Wickel», d. h. mit
feuchten Tüchern behandelt worden. Schadhafte Stellen wurden ebenfalls mit
Spannstichen festgelegt. Die Seitenteile wurden ohne die gelbe Borte versäubert,

die erst in den letzten 50 Jahren — wie auch an anderen Stücken des
Bernischen Historischen Museums — angebracht worden war. An der senkrechten
Außenkante des rechten Teiles konnten die ursprünglichen Stiche belassen
werden. Die untere Kante des linken Teiles erhielt eine Versäuberung mit der
alten geflochtenen Borte. Alle anderen Außenkanten waren ursprünglich nicht
versäubert gewesen; sie wurden daher nur umgelegt und fixiert.

Um — in Anbetracht der stilistischen und farblichen Unterschiede von
Seitenteilen und Mittelteil — in der Zukunft eine Trennung der einzelnen Teile
zu erleichtern, sind an allen Teilen gesonderte Aufhängevorrichtungen
angebracht worden. Die Seitenteile wurden dabei nur mit leichten Heftstichen
am Mittelteil befestigt.

Antependium von Grandson. Detail nach der Konservierung.

153



Mangels genügender Anhaltspunkte für Entstehungszeit und Ursprungsort
ist eine Datierung des Antependiums äußerst schwierig. Ein Vergleich

des ikonographischen Programms der Darstellung mit anderen Darstellungen
einer thronenden Madonna läßt auf eine Entstehungszeit zwischen dem Ende
des 12. und dem Ende des 13. Jahrhunderts schließen. Weil Stickereien oder
Gewebe aus dieser Zeit mit vergleichbar großfigurigen Darstellungen nicht
erhalten sind oder ikonographisch sehr wesentlich von dieser Darstellung
abweichen, sind wir ausschließlich auf Vergleichsbeispiele anderer
Kunstgebiete, so der Plastik, der Buchmalerei, des sakralen Schmucks und der
Malerei, angewiesen.

Der Versuch einer exakten Datierung allein von der Technik der Stickerei,
von der Art der verwendeten Fäden her, muß an dem Mangel an vergleichbaren

Objekten scheitern. Er ist aber auch deswegen sehr schwierig, weil die
Schöpfer textiler Kunstwerke immer sehr konservativ gestaltet haben. Sie
haben ihre Techniken nur sehr zögernd und schrittweise fortentwickelt, so daß
exakte Abgrenzungen einer Entwicklungsstufe von der anderen nur sehr selten
gelingen. Hinzu kommt, daß die Künstler mittelalterlicher Gewebe und
Stickereien wahrscheinlich sehr häufig nach Vorlagen aus anderen
Kunstbereichen gearbeitet haben. So wird vielfach im textilen Kunstwerk noch die
Stilepoche einer schon vergangenen Kunstentwicklung repräsentiert, da die
Fertigung kostbarer Gewebe und Stickereien eine lange Zeit in Anspruch nahm.
Dadurch wird eine exakte Datierung erschwert, wenn nicht unmöglich gemacht.

Aus diesem Grunde stützt sich der Datierungsversuch von Stammler 1

fast ausschließlich auf Charakteristika, die auf die Person des Stifters
bezogen sind. Die beiden Wappen und der Wappenrock der knieenden Rittergestalt

deuten auf das Geschlecht von Grandson, dessen berühmtester
Vertreter jener Otto I. von Grandson ist, dem Stammler die Rolle des Antependien-
stifters zuschreibt.

Otto I. von Grandson, der von 1240—1328 gelebt hat, war ein
bedeutender Mann seiner Zeit. Er war vielfach mit sehr wichtigen Aufträgen
Eduards I. von England betraut, befehligte die englische Armee in der Schlacht
um Akkon und war schließlich nach dem Tode des Königs dessen Testamentsvollstrecker.

Von 1268 bis zum Tode Eduards im Jahre 1307 hat Otto I. von
Grandson fast ständig im Dienst des englischen Königs gestanden. Erst
nach dessen Tode ist er in die Heimat zurückgekehrt, wo er die letzten zwanzig
Jahre seines Lebens verbrachte. 1313 unterstützte er den Bischof von
Lausanne, seinen Neffen, gegen den Aufstand der Lausanner. Er wurde ein Wohltäter

und Stifter verschiedener Klöster. 1328 ist er in der Kathedrale von
Lausanne begraben worden 2. Die Herren von Grandson gehören einem alten
Geschlecht im Kanton Waadt an, das seit dem 10. Jahrhundert nachweisbar ist 3.

1 Stammler, Der Paramentenschatz des Bernischen Historischen Museums.
2 Historisch-Biographisches Lexikon der Schweiz, 1926, «Grandson», Kingsford, Sir

Otho de Grandison, 1909. The complete Peerage VI, London, 1926, «Grandison», S. 69 ff.
3 Dictionaire Canton de Vaud, 1888, S. 393.

154



Ihr Wappen zeigt einen fünfmal von Silber und Blau gespaltenen Schild mit
einem roten Schrägbalken1, auf dem sich im 14. Jahrhundert drei goldene
Pilgermuscheln nachweisen lassen 2. Ob sich diese Muscheln, Attribute des

Heiligen Jakobus, die auf eine Wallfahrt zur Grabstätte des Heiligen nach
Santiago de Compostella 3 oder auf einen Zug ins Heilige Land hindeuten 4,

schon vor dem 14. Jahrhundert im Wappen derer von Grandson befunden
haben, ist nicht eindeutig nachweisbar, doch nicht sehr wahrscheinlich.
Vermutlich haben die drei goldenen Muscheln des 14. Jahrhunderts Vorgänger
gehabt, genau so wie sie im Wappen der englischen Linie später von drei
goldenen Adlern und in einer anderen Linie von drei goldenen Sporen
abgelöst worden sind 5. Die Farben und die Einteilung des Wappens sollen die
von Grandson um 1250 von dem Wappen von Champvent übernommen
haben; dieses zeigte einen fünfmal von Silber und Blau gespaltenen Schild,
jedoch einen waagerechten roten Balken 6.

Bei dem Wappen und dem Wappenrock des Ritters auf dem Antependium,
handelt es sich um die Farben des Hauses Grandson. Daß es sich allerdings, wie
Stammler angenommen hat, um drei goldene Pilgermuscheln auf dem roten
Schrägbalken handle, muß nach einem Vergleich mit anderen heraldischen
Darstellungen der Pilgermuschel bezweifelt werden 7. Die Darstellungen auf
dem roten Schrägband des Wappens und des Wappenrockes ähneln eher einer
heraldischen Lilie, die aus einem schildartigen Gebilde herauswächst, als einer
Pilgermuschel, wie sie das Wappen Wilhelms von Grandson (1346—1389) in Ressu-
dens 8 oder das Wappen des Grabmals in der Kathedrale von Lausanne 9 zeigen.

Ethymologisch erklärt sich die Entstehung des Familiennamens Grandson
aus den lateinischen Worten «grandis» (groß, bedeutend) und «sonus» (der
Klang, der Laut). Eine Urkunde aus dem Jahre 1328 bestätigt, daß Otto «de
Grandissono» am 5. April des Jahres gestorben sei10. Die Devise der Grandson,
im 14. Jahrhundert nachweisbar, lautet: «A petite cloche, grand son» n.

1 Galbreath, D. L., Handbüchlein der Heraldik, 1948, S. 204; Kingsford, a. a. O., S. 178;
Rietstap, J. B., Armorial general, 1934, «Grandson».

2 Galbreath, D, L., Handbüchlein der Heraldik, 1948, Abb. 384.
3 Braun, Joseph, Tracht und Attribute der Heiligen, 1943, S. 823. Künstle, Ikonographie

der christlichen Kunst, 1926, S. 347. Daniel-Rops, Sur le Chemin de Compostella, 1952, S.62.
4 Galbreath, D. L., a. a. O., «Pilgermuschel».
5 Rietstap, J. B., Armorial general, 1934, «Grandson». Rietstap, J. B., Illustriertes

Allgemeines Wappenbuch, o. J., Bd. 3/84.
6 Galbreath, D. L., Armorial Yaudois, 1934, Bd. I «Grandson».
7 Siebmacher, Grundsätze der Wappenkunde, Taf. 29, Nr. 69. Galbreath, D. L., Handbüchlein

der Heraldik, 1948, Abb. 384,385 und 386. Rietstap, Illustriertes Allgemeines Wappenbuch,
o. J., Bd. 3, Taf. 84. Yergl. auch Pilgermuschel auf dem Wappen des Wandbehanges aus dem
Kloster Adelhausen (sog. Maltererteppich), I. Hälfte 14. Jahrhundert, Freiburg. Springer,
Handbuch der Kunstgeschichte II, 1924, S. 502, Abb. 684.

8 Galbreath, D. L., a. a. O., Abb. 384.
9 Burnand, Aug., Othon Ier, Sire de Grandison, S. 83.

10 Dessemontet, 0., La Seigneurie de Belmont au Pays de Vaud, 1955, S. 70, Anm. 56.
11 Rietstap, J. B., Armorial general, 1934, «Grandson». Dictionnaire Canton de Vaud,

1888, S. 393.

155



Aus diesen Überlegungen ergeben sich lediglich Fragen und Zweifel an der
Datierung Stammlers. Eine zeitliche Einordnung des Antependiums allein von
den Wappen her ist wegen der Unklarheit der dargestellten Symbole und der
Unsicherheit ihrer Zuordnung fragwürdig. Stammler schließt darüber hinaus
aus der Tatsache, daß das Antependium von Lausanne nach Bern gekommen
ist, es müsse von jenem Otto I. von Grandson stammen, der in der Kathedrale
von Lausanne begraben liegt. Auch hier ergeben sich schwierige Fragen. Es ist
nicht eindeutig nachweisbar, ob es sich bei dem Grabmal Ottos von Grandson
in Lausanne um Otto I. oder um den Enkel seines Bruders Jakob, der als
Otto II., Herr von Belmont und Grandson, im Jahre 1374 gestorben ist, oder
um dessen Neffen Otto III. handelt1. Zwar bestimmte Otto I. durch Testament
vom 4. April 1328 seine Beisetzung in der Kathedrale von Lausanne, für die er
eine Georgskapelle gestiftet hatte. Er wurde auch dort begraben, aber das Grabmal

des Otto von Grandson in Lausanne ist in seiner Zuordnung umstritten. Auf
ihm finden sich Pilgermuscheln der Art, wie sie auch in dem Wappen Wilhelms
von Grandson in Ressudens erhalten sind 2. Mit den Darstellungen auf den
Wappen des Antependiums haben diese Muscheln keine Ähnlichkeit.

Ganz unmöglich erscheint es, daß der Künstler des Antependiums die
sehr kleinen Wappensymbole vielleicht nur ungenau gestaltet hat, in Wahrheit

aber eine Pilgermuschel meinte. Der Vergleich mit anderen Details des

Antependiums, Händen, Gesichtszügen, Augen, Ranken, Schriftzeichen etc.
zeigt deutlich, wie genau hier gearbeitet worden ist. Eine Unbeholfenheit des
Künstlers bei der Darstellung der Wappensymbole erscheint daher völlig
ausgeschlossen.

Auch die beiden Siegel eines Otto von Grandson 3 — ein Ritter zu
Pferde mit heraldischen Symbolen auf Schild und «wapenroc» sowie auf
der «covertiure» des Pferdes 4 — werfen hinsichtlich der dargestellten
Symbole einige Fragen auf. Fest steht, daß es sich nicht um Pilgermuscheln
handeln kann. Man könnte eher an Gebilde denken, die dem heraldischen
Symbol des Hermelins ähnlich sehen. Sie sind lang, schmal, oben kleeblattartig,

unten gefächert 5. Nach einem anderen Siegel Ottos I. von Grandson
soll es sich statt der im allgemeinen überlieferten drei Pilgermuscheln um
die heraldische Form von «martlets» handeln 6. Mit «martlet» wird in der
Heraldik eine «gestümmelte Amsel» 7 bezeichnet. Denkbar wäre es, daß die
Grandson zu irgendeiner Zeit diese Zeichen im Wappen getragen haben. Dieser
Vogel ist wegen seines Gesanges vielleicht in Beziehung gebracht worden zu
dem Familiennamen «de Grandissono», was so viel heißen kann wie: «von

1 Kingsford, a. a. O., S. 170.
2 Burnand, A., a. a. O., S. 33.
3 Burnand, A., Othon Ier, S. 21. Reymond, M., Les Sires de Grandson, S. 4 und 5.
4 Naumann, H., Deutsche Kultur im Zeitalter des Rittertums, 1938, S. 124/125.
5 Konrad Gruenenbergs Wappenbuch, 1483, Taf. XLIX, LXXb und andere.
6 Havet, Deutung des Siegels, Bibliothèque Nationale, N° 11582, zitiert bei Kingsford,

a. a. O., S. 178.
7 Diccionario Heraldico, 1954.

156





bedeutendem Klang». Auf dem Antependium ist jedoch mit Sicherheit keine
solche «gestümmelte Amsel» dargestellt. Die Siegel geben keine Auskunft
über die im Antependium dargestellten heraldischen Formen.

Die heraldischen Symbole auf dem Antependium haben oben große
Ähnlichkeit mit Darstellungen von Lilien. Der Unterteil ist ein schildartiges
Gebilde, dessen obere Begrenzung von der Mitte her leicht nach rechts und
links nach oben ansteigt L Man könnte an Darstellungen von Äpfeln mit
drei großen Blütenblättern denken, wie sie etwa im Wappen der Schenken von
Apolda 2 vorkommen. Aber der untere Teil des dargestellten Symbols weist nicht
die kugelige Rundung eines Apfels auf. Aus dem gleichen Grunde scheint es

unmöglich, daß es sich um Darstellungen eines sogenannten « Lilienapfels » handelt,
eines Herrschaftssymbols, wie es am Reliquiar des Heiligen Sigismund, Königs
von Burgund, in einer Darstellung des 11. Jahrhunderts überliefert ist 3.

Denkbar ist es, daß mit den Zeichen aufden roten Schrägbalken der Wappen
und des Wappenrockes Blütenkelche einer Glockenblume gemeint sind, deren
Stempel und Staubgefäße ein wenig überbetont sind und wie die Klöppel einer
Glocke aus dem Glockenbecher hervorragen. Der lateinische Name der Glockenblume

ist campanula, französisch campanule. Im Italienischen wird mit
campanile ein freistehender Glockenturm bezeichnet. Denkt man in diesem
Zusammenhang an den Wahlspruch der Grandsons «à petite cloche, grand son», so
scheint eine Assoziation mit einer heraldischen Glockenblume nicht ausgeschlossen.

Der Blütenkelch ist—wie jedcs heraldischeZeichen—stark vereinfacht, der
obere Rand des schild- oder kelchartigen Unterteiles steigt von der Mitte her
leicht nach rechts und links oben an 4. Damit könnten die Blütenblätter
einer Glockenblume gemeint sein. Stempel und Staubgefäße sind allerdings
für unsereVermutung ein wenig überbetont. Sie verhalten sich zur Länge des

Kelches wie 2:3. Auch ist die Öffnung des Kelches weiter als seine Länge. Es

gibt in der Natur Glockenblumenarten, bei denen ein ähnliches Verhältnis
zwischen Länge des Kelches und dem Durchmesser der Kelchöffnung zu
finden ist, z. B. bei der pfirsichblättrigen Glockenblume (Campanula persi-
cifolia) ist dies der Fall 5. Das organisch aus dem Kelch herauswachsende
lilienartige Oberteil des dargestellten Symbols läßt sich sehr einleuchtend
als Stempel und Staubgefäße einer Pflanze erklären.

Es ist bekannt, daß die drei goldenen Zeichen des Wappens von Grandson
mehrfach verändert worden sind. Nachgewiesen werden können
Pilgermuscheln, Adler und Sporen 6. Vermutungen deuten außerdem auf ein
hermelinartiges Zeichen, auf Apfel, Lilienapfel, «gestümmelte Amsel» 7 und

1 Vergl. besonders: Wappenrock des Donators, oberste «Muschel».
2 Koerner, B., Handbuch der Heroldskunst, 1923, Bd. 3, S. 89.
3 Armreliquiar des Heiligen Sigismund, Berlin Weifenschatz.
4 Vergl. besonders: Wappenrock des Donators, oberste «Muschel».
5 Kosch, A., Was blüht denn da?, 1953, S. 161.
6 Rietstap, Illustriertes Allgemeines Wappenbucb, o. J., Bd. 3, Taf. 84. Galbreath, D. L.,

Armorial Vaudois, 1934, «Grandson».
7 Vergl. oben.

158



Glockenblumenkelch. Die Tatsache, daß es sich eindeutig um die Wappenfarben

der Grandson handelt, während lediglich die genaue Zuordnung an
einen bestimmten Grandson — der Unklarheit in Bezug auf die dargestellten
Symbole wegen — offen bleiben muß, läßt die Bezeichnung « Grandson-Ante-
pendium» gerechtfertigt erscheinen.

Wappensymbole

Siebmacher, Grundsätze der Wappenkunde, Tafel 29/69.
Pilgermuschel.

Rietstap, Armorial general, 1934, Pl. VI, 10/9.
Coquille.

Daniel Rops, Sur le chemin de Compostella, 1952, S. 62.

Pilgermuschel der Kathedrale von Compostella.

Kathedrale von Lausanne, Grabmal Otto I. von Grandson.
Pilgermuschel.

Lilienapfel nach: Armreliquiar des Heiligen Sigismund,
11. Jahrh., Berlin, Weifenschatz. Foto Marburg 274.

Apfel mit den drei Kelchblättern im Wappen der Schenken
von Apolda, nach Koerner, Handbuch der Heroldskunst,
Bd. 3, S. 89.

Darstellung auf dem roten Querband des Wappenrockes
der Stifterfigur (oberstes Zeichen in ungefährer Originalgröße).

Glockenblumenkelch

159



Unter den Würdenträgern des Domkapitels der Kathedrale von Lausanne
sind verschiedene Vorfahren Ottos I. und einige seiner Verwandten, nicht aber
Otto I. selbst, verzeichnet. Im 12. und 13. Jahrhundert waren verschiedene
Herren von Grandson Domherren zu Lausanne. Zwei waren Kanzler des

Bischofs, einer Schatzmeister des Domkapitels. Am Ende des 11. Jahrhunderts
war Lambert von Grandson Bischof von Lausanne 1. Wegen dieser engen
Beziehungen des Hauses Grandson zur Kathedrale von Lausanne erscheint es

nicht unwahrscheinlich, daß nicht Otto I., sondern einer seiner Vorfahren das

Antependium stiftete, der statt der goldenen Pilgermuschel ein anderes —
uns unbekanntes — Zeichen im Wappen trug. Die Datierungsfrage des Ante-
pendiums bleibt — leider — unklar. Die Datierung Stammlers auf Grund
der — sehr zweifelhaften — Zuschreibung an Otto I. von Grandson, ist
fragwürdig. Wenn Otto I. von Grandson das Antependium für die Kathedrale
von Lausanne, die der Madonna geweiht war und eine wundertätige Statue
der Maria besaß 2, gestiftet hat, dann muß es in seinen ursprünglichen Maßen
der Altarmensa von Lausanne angepaßt gewesen sein. Der jetzige Bau wurde
am 20. Oktober 1275 von Papst Gregor X. geweiht 3. Es liegt nahe zu
vermuten, daß Otto I., falls er der Stifter des Antependiums ist, es zu diesem
festlichen Anlaß für den Hochaltar der neuen Kirche gestiftet hat. Warum
aber trägt das Antependium in seiner heutigen Gestalt Seitenteile, die sich
im Stil, im verwendeten Stoff, der Farbe und der Art der Stickerei sehr
wesentlich vom Mittelteil unterscheiden Nach Stammler sind diese Seitenteile,

die er als aus Palermo stammend charakterisiert, älter als der Mittelteil.

Diese Annahme setzt natürlich Stammlers sehr späte Datierung des

Mittelteiles voraus. Daß die — spätere — Ergänzung andere Seitenteile
ersetzt haben könnte, scheint kaum möglich, da sich am Mittelteil Spuren
einer Beschneidung des Gewebes nicht nachweisen lassen. Außerdem bildet
der jetzige Mittelteil kompositorisch eine geschlossene Einheit, deren

Begrenzung durch die seitlichen Wappenschilde gegeben ist. Warum aber hätte
das Antependium, — wenn wir es uns ohne die Seitenteile vorstellen —,
ergänzt werden sollen, solange es sich an dem Ort befand, für den es ursprünglich

in Auftrag gegeben und gestiftet worden war Sollte es vielleicht für
einen — sehr viel schmaleren, vor dem Jahre 1275 entstandenen Hochaltar
bestimmt gewesen sein Dann wäre es zweifellos nicht von Otto 1. gestiftet
worden. Möglicherweise würde es dann sehr viel früher zu datieren sein, da
die Kathedrale von Lausanne seit etwa 1160 zu ihrer heutigen Gestalt
umgebaut worden ist 4. Die Herkunft des Antependiums von einem Herren von
Grandson, einem Vorfahren von Otto I., ist jedenfalls nicht unwahrscheinlich.

Otto I. war den größten Teil seines Lebens außer Landes, erst nach dem
Tode Eduards I. von England kehrte er in seine Heimat zurück, fast 70jährig.

1 Reymond, M., Les dignitaires de l'église de Notre-Dame.
2 Historisch-Biographisches Lexikon der Schweiz, S. 624.
3 Ebenda, S. 625.
4 Historisch-Biographisches Lexikon der Schweiz, 1927, S. 625.

160



Zwanzig Jahre danach ist er in der Waadt gestorben 1. Domherr zu Lausanne
ist Otto I. nie gewesen. Er stiftete die Georgskapelle 2 und hat auch —
nachweislich — der Kathedrale von Lausanne viele wertvolle Schätze geschenkt 3,

darunter «goldene Tücher für die Schmückung des Hochaltares» («pannos
aureos pro reparatione magni altaris») 4. Ob damit das Antependium von
Grandson gemeint sein kann, ist nicht eindeutig festzustellen. Immerhin
könnten die großen Goldfiguren des Antependiums auf dem Purpurgrund
die Veranlassung geboten haben, das Altartuch als «goldenes» zu bezeichnen 5,

obwohl es von der Farbe her wohl eher als ein «purpurnes» hätte bezeichnet
werden müssen. Andererseits fällt auf, daß statt einer der damals üblichen
Bezeichnungen für ein Antependium 6 nur die Bezeichnung «Tuch» gewählt
wurde, die eher auf eines der liturgischen Tücher zur Bedeckung des
Altartisches oder des Meßgerätes hindeutet 7. Erstaunlich ist auch, daß ein
verhältnismäßig großes Gewebe mit eindeutiger Bestimmung einfach als «Tuch»
bezeichnet worden sein soll. Daß hierbei nur liturgische Tücher für die
Meßhandlung selbst gemeint sein mochten, dafür spricht der genaue lateinische
Text des Nekrologes, der offensichtlich anders zu verstehen ist als das

bislang getan wurde8. Es heißt dort: «Obiit dominus Otho, dominus Grandis-
soni, miles, qui dédit plures calices et pannos aureos pro reparatione
magni altaris...»9. Die Bezeichnung «golden» bezieht sich gleichermaßen
auf die gestifteten Kelche wie auf die Tücher, so daß eine Ubersetzung lauten
muß: «Es starb Otto, Ritter, Herr von Grandson, der mehrere goldene
Kelche und goldene Tücher zur (liturgischen) Schmückung des Hochaltares
stiftete. ». Die im Zusammenhang mit den Kelchen genannten Tücher sind
bestimmt in der Meßhandlung am Hochaltar verwendet worden. Daß das

Antependium ausgerechnet mit den Abendmahlskelchen zusammen genannt
worden wäre, ist nicht sehr wahrscheinlich. Da es sich aber um eine genaue
Aufzählung der einzelnen von Otto I. gestifteten Gegenstände handelt, hätte
das Antependium besonders genannt werden müssen. Auf dem Antependium
sind der Donator sowie zwei Wappen dargestellt, deshalb muß es sich ja wohl
um ein dem Verstorbenen zuschreibbares außergewöhnliches Stück handeln,
abgesehen davon kommt einer Mater Domini-Darstellung ganz allgemein
besondere Bedeutung zu; es erscheint deshalb als undenkbar, daß der Nekrolog-

1 Kingsford, a. a. 0., S. 170/171.
2 Dupraz, E., La Cathédrale de Lausanne, S. 147/148.
3 Nécrologe de l'église cathédrale de Lausanne, 1863, MDR, Bd. 18, S. 130.
4 Ebenda.
5 So auch Stammler, Paramentenschatz des Bernischen Historischen Museums.
6 Braun J., Handbuch der Paramentik, 1912, S. 219/220: «pallium, vestis altaris, dossale,

antealtare, frontale» und im ausgehenden Mittelalter «antependium». Schmidt, Andreas, Der
christliche Altar, sein Schmuck und seine Ausstattung, 1928 (bearbeitet von O. Doering),
S. 88: «lamina, tabula, petala, platonia, circitoria, pallium, coopertorium, antependium,
frontale».

7 Braun, Handbuch der Paramentik, 1912. Schmid, Der christliche Altar, 1928.
8 Stammler, Paramentenschatz des Bernischen Historischen Museums.
9 Vergl. Nécrologe de l'église cathédrale de Lausanne, 1863, MDR, Bd. 18, S. 130.

11 161



Verfasser keine andere Charakterisierung als «goldenes Tuch» für das
bedeutsame Objekt gefunden haben sollte.

Es ist nicht sehr wahrscheinlich, daß Otto I., falls er der Stifter des Ante-
pendiums ist, es zunächst für eine andere Kirche in Auftrag gegeben und später
der Kathedrale von Lausanne unter Hinzufügung der Seitenteile gestiftet hat.
Zwar wäre es möglich, daß das Antependium in das Kloster La Lance gehört,
das Otto I. mitgegründet hat und das eine der Heiligen Jungfrau geweihte
Kirche besaß. Die Weihe der Kirche fand allerdings erst nach dem Tod Ottos I.
statt1, aber dieser hätte das Antependium ja für La Lance anfertigen lassen
können, während es dann auf Grund des einen Tag vor seinem Tode gemachten
Testamentes nach Lausanne gekommen sein könnte, wo er auch begraben
wurde. Der bernische Landvogt Tribolet hat 1537 die Altäre von La Lance
zerstört 2. Durch Tribolet hätte das Antependium, wenn es sich damals in
La Lance befunden hätte, eigentlich nach Bern gelangen müssen.

Möglich wäre auch, daß das Antependium von Grandson in eine der
sehr alten Marienkirchen der näheren Umgebung gestiftet wurde. Die Kirchen
von Payerne und Romainmötier sind schon im 6. bzw. im 7. Jahrhundert
urkundlich als Marienkirchen nachgewiesen. Diese beiden Kirchen im Bistum
Lausanne, in dem schon seit vorkarolingischer Zeit generell Maria als Patronin
verehrt wurde 3, liegen in wesentlich größerer Nähe zu Grandson als Lausanne
selbst. Stammt das Antependium tatsächlich aus Lausanne, so müßte es

den Maßen der Altarmensa von Lausanne entsprochen haben, wenn es

während der Bauzeit der Kathedrale entstanden ist und gestiftet wurde.
Eine Veränderung des Altares ist — wenn überhaupt — vor der im Jahre
1275 erfolgten Weihe geschehen. Eine aus diesem Grunde notwendige
Verbreiterung des Antependiums muß dann ebenfalls vor 1275 erfolgt sein.
Otto I. käme also als Stifter praktisch nicht in Frage.

Das Antependium hat mit den Seitenteilen eine Gesamtlänge von 3,28 m.
Die aus der Kathedrale von Lausanne stammende Altarplatte im Münster zu
Bern hat eine Länge von 3,16 m. Es ist durchaus möglich, d.:ß das Antependium

in seinen Maßen — ungefähr — auf diesen Altar hin vergrößert wurde.
Die minimale Abweichung der Maße von 6 cm an jeder Seite ist erklärlich.
Die Seitenteile passen kompositorisch — annähernd — zu dem Mittelstück.
Sicherlich bestand keine sehr große Auswahl, passende Seitenteile nach
Komposition und genauem Maß zu finden.

Nicht völlig ausgeschlossen erscheint es schließlich, daß das Grandson-
Antependium noch ein Beispiel jener sehr alten Art von Altarbekleidung ist,
die nicht nur die Vorderseite sondern alle Seiten des Altares verkleidete. Man
müßte dann davon ausgehen, daß allein der jetzige Mittelteil vor dem Altar

1 Les Monuments d'Art et d'Histoire du Canton Vaud, II, A propos du Tombeau du
chevalier de Grandson, S. 154 ff.

2 Historisch-Biographisches Lexikon der Schweiz, «La Lance».
3 Beissel, St., Die Geschichte der Verehrung Marias in Deutschland, 1909, S. 24 und 29.

Benzerath, Michael, Die Kirchenpatrone der alten Diözese Lausanne im Mittelalter, S. 34.

162



sichtbar gewesen ist, während die beiden Seitenteile dessen Seitenflächen
bedeckten und — von vorne — nicht sichtbar waren. In diesem Falle brauchte
es sich nicht um eine Vergrößerung gehandelt zu haben. Da die Seitenteile
dann nicht unmittelbar neben dem Mittelteil sichtbar gewesen wären, hätten
formale Unterschiede der Komposition, ja sogar farbliche Divergenzen nur
untergeordnete Bedeutung gehabt. In vorkarolingischer, teils auch in nach-
karolingischer Zeit waren Altarbehänge allgemein üblich, die alle vier Seiten
des Altars bedeckten h Es wäre möglich, daß das Grandson-Antependium für
eine wenigstens dreiseitige Umkleidung eines Altares bestimmt gewesen ist.
Wir hätten dann kein «vergrößertes» Antependium, sondern drei Teile eines

ursprünglich vierseitigen Altarbehanges oder einen vollständigen dreiseitigen
Altarbehang vor uns. Das würde bedeuten, daß als Antependium in dem später
üblichen Sinne nur der jetzige Mittelteil anzusprechen wäre, während das
Ganze ein — vielleicht einer Ubergangszeit vom vierseitigen zum einseitigen

Altarbehang entstammender — dreiseitiger Altarbehang wäre. Wir
müßten das Antependium dann als eine unvollständige «vestis altaris 2»

ansprechen.

Eine weitere Möglichkeit wäre die, daß das Antependium im Auftrage
eines anderen gefertigt, dann vielleicht verschenkt oder erbeutet und später
von Otto I. oder einem anderen Grandson nach Lausanne gestiftet worden
wäre. Dagegen spricht, daß sich bei der Konservierung eindeutig feststellen
ließ, daß sämtliche Darstellungen des Mittelteiles, einschließlich der Stifterfiguren

und der Wappenschilde, von einer Hand sind. Vermutungen, die

Wappen und die Stifterfigur könnten später hinzugefügt worden sein 3, sind
damit widerlegt. Der Stifter ist zweifellos auch der Auftraggeber gewesen.

Eine andere Möglichkeit eines Datierungsversuches könnte sich aus dem

Vergleich der auf dem Antependium verwendeten Schriftzeichen ergeben.
Interessanterweise trägt das Antependium Angaben in drei verschiedenen
Sprachen. Die Bezeichnung der Engel ist altfranzösisch, wobei auffällt, daß
bei «Saint Gabiel» das «r» in «Gabriel» fehlt. Die Schreibweise biblischer
Namen, die aus dem Hebräischen stammen, ist im Mittelalter offensichtlich
häufig willkürlich gehandhabt worden. Auf der Verkündigung des Echternacher

Evangeliars (um 1030) findet sich der Name des Gabriel als «GABRIHEL»
geschrieben 4. Neben dem Nimbus der Maria steht das lateinische
Monogramm der Maria, «Mater Domini», abgekürzt «MAT DNI». In Höhe des

Christusnimbus findet sich die griechische Form des Christusmonogrammes
«IC XC» «IHCOYC XPICTOC» 5. Auffallend ist, daß beim «M» des Marien-

monogrammes ein anderer Schrifttypus verwendet wurde als bei «Michiel».
Auch die Majuskel «C» in «Michiel» scheint sich von der in «XC»
dargestellten zu unterscheiden.

1 Braun, Handbuch der Paramentik, 1912, S. 219.
2 Braun, a. a. O., S. 220.
3 Stammler, Der Paramentenschatz des Bernischen Historischen Museums.
4 Echternacher Evangeliar, um 1030, Coburg, Landesbibliothek.
5 Reallexikon der deutschen Kunstgeschichte, Sp. 708.

163



Die Herkunft des Antependiums, sowohl des Mittelteiles als auch der
Seitenteile bleibt also leider völlig im Dunkeln. Urkundliche Quellen liegen
nicht vor. Stilgeschichtliche Vergleiche führen nur zu Vermutungen, weil es

zu wenige erhaltene Stücke großfiguriger Textilien gibt. Außerdem besitzen
wir keine näheren Kenntnisse über die Werkstätten und Künstler, die zu
dieser Zeit Gewebe und Stickereien angefertigt haben. Schließlich sind auch
die Färbemethoden sowie die Methoden der Herstellung bestimmter Gold- und
Silberfäden weitgehend ein unaufgedecktes Geheimnis dieser Zeit.

Burn and 1 zitiert die Vermutung von Lethaby 2, der annimmt, der Mittelteil

sei vermutlich griechischer Herkunft, die Seitenteile seien dem «Opus
Anglicanum» zuzurechnen. Die Figur—des später hinzugefügten—Stifters
ähnle sehr stark einer Figur der Malerei von Westminster 3. Diese Vermutung
geht von der Annahme aus, daß die Stiftergestalt und die Wappen dem

Antependium später hinzugefügt wurden 4. Bei der Gewebeanalyse während
der Konservierung hat sich eindeutig nachweisen lassen, daß alle Stickereien
des Mittelteiles, einschließlich des Stifters und der Wappen, von einer Hand
bzw. aus einer Werkstatt stammen müssen. Beispielsweise lassen sich folgende
Ubereinstimmungen nachweisen: Der gleiche rote Seidenfaden findet sich
einerseits im Christusnimbus, andererseits an den roten Bändern des Wappenrockes

und der Wappen. Der blaue Faden der Innenseite des Kopftuches der
Maria ist mit dem Blau des Wappenrockes, des Ringelpanzers und der
Wappenschilde identisch. Das trifft auch zu für den ganz hellgrünen Faden, mit
dem bei den Engeln die Kontur des Mundes gezeichnet ist. Er hat auch bei
der Zeichnung des Mundes der Rittergestalt Verwendung gefunden. Es ist
daher davon auszugehen, daß die ganze Komposition der Mater Domini-
Darstellung von einer Hand ist. Ob man den Herkunftsort des Antependiums
nun in Griechenland suchen soll oder, wegen der altfranzösischen Bezeichnung
der Engel, in Frankreich oder wegen der Verwandtschaft der Engelgestalten
mit byzantinisch-sizilianischen Darstellungen, in Süditalien oder Sizilien,
kann nicht endgültig ausgemacht werden.

Das trifft auch für die Herkunft der beiden Seitenteile zu, die wiederum
beide eindeutig von einer Hand stammen. Die Vermutung von Lethaby, die
Seitenteile seien dem «Opus Anglicanum» 5 zugehörig, läßt sich durch einen

Vergleich mit einem Pluviale aus dem Victoria- und Albert-Museum 6 erhärten.

Die Ranken der Seitenteile des Antependiums sind in gleicher Weise

ausgeführt wie die Äste des Baumes Jesse auf dem genannten Pluviale.
(«Underside-couching» und «split stitch» auf einem Grund von roter Köper-

1 La Date de la naissance d'Othon Ier, 1911, S. 8.
2 Architekt von Westminster.
3 Burnand, A., s. Anmerkung 1.

4 Schon Stammler vertritt unter Berufung auf Bock diese Meinung. Stammler, Der Para-
mentenschatz des Bernischen Historischen Museums.

5 Spätes 13. bis 14. Jahrh.
6 England, spätes 13. Jahrh. A.G. I. Christie, English Medieval Embroidery ; Oxford 1938,

Plate LXIII ; LXIV.

164



seide.) 1 Weinlaub und Trauben des Londoner Pluviale lassen allerdings nur
stilistisch einen Vergleich mit unseren Seitenteilen zu. Sie sind im Gegensatz
zu diesen nicht in Gold, sondern in Seidenstickerei ausgeführt.

Trotz der stilistischen Unterschiede zum Mittelteil und trotz der diesem

gegenüber mehr dekorativ-formalen Auffassung der Seitenteile muß man die
beiden Weinranken — für sich betrachtet — als ganz besondere Kunstwerke
anerkennen. Die Sticktechnik, der verwendete Stoff sowie die Gestaltung
der Ranken und Vasen lassen auf eine hervorragende Meisterschaft schließen.
Man würde dem Künstler der Seitenteile Unrecht tun, wenn man sie als bloß
formalistische Anhängsel minderer Qualität ansieht. Die Qualitätsunterschiede
aller Teile sind gering. Betrachtet man die beiden Seitenteile losgelöst vom
Mittelteil, dann muß man sie als diesem ebenbürtig anerkennen. Im Verband
mit der einer anderen Stilgattung unterstehenden Mittelpartie allerdings
müssen sie — für unser stilistisches Empfinden wenigstens — abfallen. Auch
beeinträchtigen sie die Aussagewirkung der Mater-Domini-Darstellung eher
als daß sie sie steigern. Aus diesem Grunde will mir scheinen, daß jeder der
beiden verschiedenen Gestaltungsarten Gerechtigkeit erwiesen würde, wenn
man die Teile voneinander löste. Mittelstück und Seitenteile des Grandson-
Antependiums können die ihnen eigene Ausdruckskraft uneingeschränkt zur
Wirkung bringen, sobald sie nicht mehr in unmittelbarer Konkurrenz mit den
wesensfremden Nachbarpartien zusammen gesehen werden müssen.

Das Grandson-Antependium des Bernischen Historischen Museums ist eine

ganz besondere Kostbarkeit und in seiner Art unvergleichlich. Besonders
bedeutsam ist es durch die Abgestimmtheit seiner Farben, die Art der Gestaltung
und den Reichtum an großfiguriger Goldstickerei. Auf dem kostbaren, ursprünglich

gewachsten Purpurgrund, auf dem überwiegend Gold, sowie Silber, Blau,
Grün, Weiß und Braun verwendet worden ist, transzendiert die Madonna durch
das Strahlen der Goldgewänder, der Vasen, der Weihrauchgefäße, der Engel-
Hügel und der Nimben zu einer wahrhaft himmlischen Erscheinung. Die
überirdische Entrücktheit der ganzen Darstellung und der Zusammenklang der
drei großartigen goldenen Gestalten haben sich am Hochaltar einer Kathedrale

gewiß zu einem unvergleichlichen «Laudate Dominum» gesteigert. Denn
das Lob Gottes in seinem Sohne Jesus Christus ist letztlich das Thema dieses

Antependiums. Es gehörte an einen Altar, an dem die Transsubstantiation
von Brot und Wein in den wahrhaftigen Leib und das wahrhaftige Blut des

Gottessohnes vollzogen wurde. Die Madonna, die das Kind gebar, ist die
Mittlerin zwischen dem Sohn Gottes und den Menschen. Zwar besteht
augenscheinlich eine Distanz zwischen ihr und den Menschen, die die kleine Figur
des Stifters zu ihren Füßen vertritt. Im Raum der Kirche aber — im heiligen
Bezirk zwischen den beiden Granatapfelbäumen — vermittelt sie zwischen
Jesus Christus, dem Menschensohn und Gottessohn, und den Menschen.

1A.G.I. Christie, English Medieval Embroidery, S. 112/113.

165


	Zum Antependium von Grandson

