
Zeitschrift: Jahrbuch des Bernischen Historischen Museums

Herausgeber: Bernisches Historisches Museum

Band: 27 (1947)

Artikel: Buddhas Füsse und Fussabdrücke

Autor: Wirz, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1043620

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1043620
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUDDHAS FUSSE UND FUSSABDRUCKE
Paul Wirz

Was einem beim Besuch eines buddhistischen Heiligtums mit seinen
sitzenden, stehenden, vor allem aber liegenden Buddhastatuen immer wieder
fremdartig anmutet, ist der Umstand, daß die Handflächen und häufiger
noch die Fußsohlen der liegenden Figuren sehr oft Verzierungen in Form
eines Rades oder einer Lotosblume, seltener auch solche anderer Art
aufweisen. Sehr schön ist dies z. B. an den Füßen des großen, aus dem
anstehenden Granitfelsen herausgearbeiteten ruhenden Buddha zu Polonnaruwa
auf Ceylon, dessen Blütezeit ins 12. Jahrhundert zu setzen ist, zu sehen.
Daneben kommen, wenn auch seltener, auch noch andere, anscheinend als

Verzierungen beigefügte Darstellungen vor, wie dies z. B. aus Abbildung 1

hervorgeht. Diese zeigt, wenn auch nicht besonders deutlich, die Fußsohlen
eines mächtigen aus Mauerwerk bestehenden Buddhabildnisses des Vat Pö
zu Bangkok, deren Flächen außer dem Rad- bzw. Lotosornament gegen
hundert verschiedene Objekte, Tiere, Pflanzen und Gebrauchsgegenstände
sowie kleine Pagoden aufweisen. Weitaus häufiger trifft man aber solche

Verzierungen auf den aus dem anstehenden Gestein herausgearbeiteten oder
aus Stein und Mörtel gebildeten Fußabdrücken des großen Meisters. Doch
ist es hier seltener das Rad- oder Lotosornament als vielmehr figürliche,
mehr oder weniger stilisierte Pflanzen- und Tierdarstellungen, oder auch

geometrische Ornamente, deren Bedeutung nicht ohne weiteres klar ist. Erst
bei näherem Zusehen erkennt man, daß auch diese letztgenannten vielfach

aus tierischen undpflanz-
liclien Formen hervorgegangen

sind oder aber allerhand

Gebrauchsgegenstände,
Waffen usw. darstellen.

Diese Fußabdrücke sind
natürlich als ein Teil des

Ganzen aufzufassen, d. h. als
ein Teil der Person selbst,
in unserem Fall also des

Gautama Buddha, und damit
ebenso verehrungswert wie
sein Bildnis selbst. Tatsächlich

gibt es in den buddhistischen

Ländern, so vor allem
Abb. 1. Großer, liegender Buddha

im Vat Pö zu Bangkok.

59



auf Ceylon und in Burma,
kaum einen größeren Tempel,

wo nicht ein solcher
Fußabdruck vorhanden ist,
dem man mit der gleichen
Devotion begegnet, wie dem
Bildnis des großen Meisters
selbst und ihm somit auch
Blumenspenden darbringt
(Abb. 1 und 2).

Die Anfertigung von
Fußabdrücken als

Erinnerungszeichen an hervorragende

oder besonders
angesehene oder beliebt
gewesene, aus dem Leben
geschiedene Persönlichkeiten

ist zweifellos sehr alt.
Nicht erst der Buddhismus
hat sie geschaffen, so wenig
wie die brahmanische Religion.

Heine-Geldern ist
geneigt, sie der Megalithkultur zuzuschreiben, da sie immer in Stein
gehauen oder aber aus dem anstehenden Gestein herausgearbeitet worden
sind 1. Erst der Buddhismus ging dazu über, sie auch aus Mauerwerk
anzufertigen, also künstlich aufzubauen, aber auch der brahmanischen Religion
scheint Letztgenanntes ursprünglich fremd gewesen zu sein. Mit der Annahme
von Heine-Geldern stimmt überein, oder vielmehr er gründet sie darauf,
daß wir solche Fußabdrücke und Fußdarstellungen bei den Naga und weiterhin

auch auf Nias vorfinden. Aber auch auf Sumatra und Java sind sie nicht
fremd, wobei ich hier bloß an den bekannten Fußabdruck von Batoe Toelis
bei Buitenzorg erinnere 2. Aus dem Gebiet der Naga erwähnt Mills 3 ein Paar
Fußabdrücke, die auf einem Steinsitz des Häuptlings von Sangyn eingemeißelt
sind, und in der Siedelung Hilifalawu auf Nias befindet sich wohl heute noch
ein runder Steinsitz, neben dem zwei, ebenfalls aus dem Stein
herausgearbeitete Füße zu sehen sind 4. Auf Nias, so bemerkt Schröder, der sich

Abb. 2. Von Zement verfertigter, reichverzierter Fußab-
druek Buddhas im Kloster zu Mawlaik in Ober-Burma.
Auf dem Fersenteil ist die Lotosblume zu sehen, der
übrige Teil der Fläche ist mit Tier- und Pflanzendarstellungen

und andern Zeichen bedeckt; auf jedem
Zehenabdruck ist eine Muschel (shankha) zu sehen.

(Aufnahme P. \\ irz)

1 Heine-Geldern, Rob., Die Megalithe Südostasiens und ihre Bedeutung für die Klärung
der Megalithenfrage in Europa und Asien (Anthropos, 23, 1928, S. 289).

2 Von den andern auf Java vorkommenden in Stein oder Felsen eingehauenen
Fußabdrücken sind zu nennen: In der Residentschaft Bantam: Tjipanas; in der Res. Batavia:
Djamboe, Kebon Kopi, Tjiaroeten, Pasir Ani; in der Res. Preanger: Batoe tapak; in der
Res. Cheribon: Tji Pakoe, Kawali; in der Res. Bagelen: Dieng; in der Res. Soerabaja:
Doekoehan doekoet, Madjadjedjer; in der Res. Kediri: Boemen (vgl. Encyclopaedic van
Nederl. Indie : Oudheden).

3 Mills, J. P.. Certain aspects of Naga-culture (Journ. Royal Anthrop. Inst. LVI, 1932).
4 Schröder, E. E. 11.. Nias II, pl. 82.

60



eingehend mit den Steinsitzen und Steindenkmälern auf Nias befaßt, sind
solche Fußdarstellungen vor allem auf den Denkmälern kinderlos
Verstorbener, namentlich kinderlos verstorbener Häuptlingsfrauen angebracht
worden, und sagt man von einer solchen Person, daß sie keine Fußspuren
auf der Erde hinterlassen habe. Die Fußspuren sollen also, wie Schröder
meint, statt der fehlenden Kinder die Erinnerung an den Toten lebendig
erhalten. Bedeutungsvoll ist auch die nias'sche Bezeichnung für derartige
Fußsohlen, « nahia gahe », Platz für den Fuß. Sie spricht für die Annahme,
daß der Geist des Toten wirklich seine Füße auf die betreffende Stelle
setzt.

Demnach wären also zu unterscheiden: Fußabdrücke, die, wie man
annimmt, von einer verstorbenen Person selbst herrühren, somit also einen Teil
dieser Persönlichkeit seihst darstellen oder doch mit deren Kräften beladen
sind; sodann Fußabdrücke oder Fußbildnisse, die von Menschenhand
geschaffen wurden und gewissermaßen die Rolle von Denkmälern spielen; und
schließlich solche, die, wie man glaubt, zeitweise vom Geist des Verstorbenen
aufgesucht werden, also gewissermaßen die gleiche Rolle spielen wie die

Ahnenfiguren, die ja auch nur als Behälter für den Geist oder die Seele
aufzufassen sind.

Alle diese drei Möglichkeiten gehen jedoch vielfach ineinander über und
ist nicht immer klar zu ersehen, welche Auffassung die bestimmende oder
doch die Oberhand habende ist.

Für den Buddhismus sind die erste und zweite Auffassung ausschlaggebend.

Die erstgenannte gründet sich auf Uberlieferungen, wie sie ja in der
buddhistischen Religion reichlich vorhanden sind. Viele der von den Buddhisten
verehrten, in den Felsen eingemeißelten Fußabdrücke weisen ohne Zweifel
ein sehr hohes Alter auf. So ist anzunehmen, daß sie aus einer präbuddhistischen

Epoche herrühren, also nicht von Anhängern dieser Religion angefertigt
worden sind. Doch hält es schwer, oder ist es wohl gar unmöglich zu
entscheiden, wo solches der Fall ist und wo nicht. Auf alle Fälle hat Lehmann 1

recht, wenn er sagt, daß die heiligen Fußspuren zum eigentlichen sichtbaren
Wahrzeichen des Buddhismus wurden, an das sich die Gläubigen anklammerten

und worin sie einen sichtbaren Beweis für manche Tradition erblickten.
Doch ist es durchaus nicht etwa so, daß alle die vielen Fußabdrücke, die

einstmals ins Gestein eingemeißelt wurden und heute von den Buddhisten
verehrt, tatsächlich als wirklich von Gautama Buddha herrührend angesehen
werden; ganz zu schweigen natürlich von den vielen aus Mauerwerk
verfertigten Objekten, wie sie heute in allen größeren vihàras anzutreffen sind.
So werden von den Buddhisten Ceylons bloß vier wahre, auf Gautama
Buddha zurückgehende Fußspuren genannt. Aber merkwürdigerweise
besteht gerade hinsichtlich dieser, so wenigstens über zwei von ihnen, keine
übereinstimmende Auffassung 2.

1 Lehmann, S., Geschichte des alten Indien, Berlin, 1890. S. 796/97.
2 Vgl. Wirz, P., Exorzismus und Heilkunde auf Ceylon. Bern, 1941, S. 152.

61



Auf Ceylon selbst soll von Gautama Buddha bloß ein einziger Fußabdruck
herrühren, nämlich der auf dem Adams-Peak, demzufolge dieser Berg, einer
der bekanntesten und meistbesuchten Wallfahrtsorte der Buddhisten, von
diesen auch Sripada, d. h. Buddhas Füße, genannt wird Gautama Buddha,
so heißt es, soll Ceylon dreimal besucht haben und bei seinem dritten Besuch
seine Fußstapfen auf der Spitze dieses Berges hinterlassen haben. Der zweite
« wahre Fußabdruck » soll sich in Yonakapuri, dem Land der Mohren,
also in Arabien, in der Nähe von Mekka, und zwar im Sand hinterlassen

befinden. Hingegen bestehen hinsichtlich des dritten und vierten
Fußabdruckes gewisse Unstimmigkeiten. Es werden genannt Valukatara am
Narmada-Fluß bei Bombay und Saccabaddaparvataya, nördlich von Benares,
unweit der nepalesischen Grenze. Diese vier Fußabdrücke Buddhas werden
in einer religiösen Schrift genannt, von der ich hier folgende vier Stanzas
übersetzt wiedergebe :

« Ich verehre den Berg Saman-ta-kuta, welcher ist wie ein Diadem, das
die ehrwürdige Mutter Lanka ziert, auf welchem der große Weise seinen

heiligen Fußabdruck hinterließ,
mitsamt dem verehrungswürdigen Symbol

des Rades, kommend von Kelaniya
durch den Luftraum.

Verehrt sei der ehrwürdige Fuß-
abdruck des Meisters am sandigen
Ufer des Flusses Narmada, auf dem
Gipfel des Berges Samanala, auf dem

Berge Saccabadda, in der Stadt der
Mohren. »

Hinsichtlich des an erster und
dritter Stelle genannten Ortes
bestehen, wie gesagt, gewisse
Meinungsverschiedenheiten.

Saccabadda Parvatäya soll, wie
mir ein befreundeter Bhikku, der
alle diese Orte aus eigener Anschauung
kennt, mitteilte, die Bezeichnung für

einen Berg nahe der burmesisch-siamesischen Grenze sein, der genannte
Fußabdruck sich jedoch am Ufer eines unweit entfernten, tief eingeschnittenen

Flusses namens Narmada befinden, der vermutlich dem Salween

entspricht. Die Stelle aber, wo sich der Fußabdruck befindet, wird Achiraväta

genannt. Es wird auch erzählt, daß vor langer Zeit ein Mann aus jener Gegend

1 Eine andere Benennung dieses Berges ist Saman-ta-kutaparvataya, d. h. Gipfel des

Berges der Gottheit Saman, des Statthalters Buddhas, und in Anlehnung daran gibt es noch

eine dritte Benennung, die jedoch bloß anf ähnlicher Lautbildung beruht, nämlich Samanala-

kanda, der « Berg der Schmetterlinge », woran die Überlieferung geknüpft wird, daß auch

die Schmetterlinge, und zwar vornehmlich die gelben, zu gewissen Zeiten auf den Berg
zufliegen, um daselbst dem großen Meister Ehre zu erweisen.

Abb. 3. In den Granitfelsen eingehauener
Fußabdruck Buddhas beim Lanka Tilaka-
Tempel auf Ceylon. (Aufnahme P. Wirz)

62



den Stein, auf dem sich der Fußabdruck befindet, ausgraben wollte, um ihn
nach seinem Dorf zu schaffen. Aber in dem Maße, wie er die Arbeit fortsetzte,
wurde sein Augenlicht schwächer und schwächer, und als er schon beinahe
nichts mehr sah, gab er es auf. Dann versah er den Stein mit einer Einfassung
und den Fußabdruck mit einem schützenden Überzug aus Alabaster, worauf
er wieder sehend wurde wie zuvor h

Yon einem andern Bhikku vernahm ich folgendes: Die vier authentischen
Fußabdrücke sollen, was ihre Lage anbetrifft, von einem Mittelpunkt
ausgehend, genau nach den vier Himmelsrichtungen orientiert sein. Verbindet
man also diese vier Punkte paarweise miteinander, so entsteht ein symmetrisches

Kreuz, dessen Balken in der N—S- bzw. 0—W-Bichtung orientiert
sind. Diese vier Kardinalpunkte umspannen gewissermaßen die ganze
buddhistische Welt, wie sie sich zur Zeit Buddhas oder doch bald nach dessen
Tode entwickelt hatte und darbot.

Kehren wir nunmehr zurück zu den Zeichen und Figuren, wie sie die
Handflächen und Fußsohlen der Buddhastatuen und die später geschaffenen
Fußabdrücke aufweisen, so erkennt man bei den erstgenannten fast immer das
Rad- oder Lotosornament, während die letztgenannten außerdem Pflanzen
und Tierfiguren, aber auch Gebrauchsgegenstände und andere Dinge
aufweisen. Hinsichtlich erstgenannter führe ich zunächst an, was Rob. Moore

sagt: „The marks on Buddhas hand are said to resemble a wheel: hence
the term Chakraverti. The marks were meant to represent flowers
distinguished from the sanguinary sacrifice as enjoined by the vedas, at those
at his rival deities 2."

Und weiterhin entnehme ich Digha Nikayà's « Langer Sammlung der
Lehrreden »3 hinsichtlich der Merkmale des Großmenschen (Mahapuria) :

« Unter den Fußsohlen sind zu sehen Abzeichen von Rädern, tausendspeichig
mit Rad-Reifen und Rad-Narbe versehen, vollkommen in allen Einzelheiten,
wie beim himmlischen Rad-Symbol. »

Von den Figuren auf den Fußabdrücken aber heißt es, daß aus den
Fußstapfen des großen Meisters allerhand liebliche Pflanzen, wie Lotosblumen
und auch Tiere hervorgingen. Sie werden von den gläubigen Buddhisten zu
den detis purusha lakshana, d.h. den 32 (oder einzeln, in ihrer Vollständigkeit

aufgezählt, 216) Auszeichnungen des großen Meisters gerechnet, über
welche in der einschlägigen Literatur eingehend berichtet wird.

Auch vermochte, wie eine der legendarischen Uberlieferungen berichtet,
Gautama Buddha gleich unmittelbar nach seiner Geburt siebenSchritte zurückzulegen

und ging aus jeder dieser sieben Fußstapfen eine Lotosblume hervor.

1 Auch der Fußabdruck auf dem Adamspeak ist vor einiger Zeit mit einem solchen Uberzug,

doch aus Zement, versehen worden. Was man heute noch zu sehen bekommt, ist somit
nicht der eigentliche in den Felsen eingegrabene Fußabdruck, sondern eine Nachbildung
aus Zement. Bei diesem, auf dem Adamspeak befindlichen Fußabdruck handelt es sich

übrigens nicht um eine von Menschenhand geschaffene, sondern eine natürliche Bildung.
2 Moor, Rob., The Hindu Pantheon; London, 1810, S. 227/28.
3 Neuer buddhistischer Verlag; Zehlendorf-Berlin, 1920, S. 287.

63



Neben dem Buddhismus und unabhängig von diesem befaßt sich auch
die vedische Religion, vor allem die Sekte der Vishnuiten mit der kultischen
Verehrung der Fußabdrücke; ja man darf wohl annehmen, daß diese die
ältere ist und der Buddhismus erst später die Fußverehrung in sein
Lehrgebäude aufnahm und weiter ausbaute. Im Grunde genommen aber läuft
hier wie dort alles auf ein und dasselbe hinaus. Auch aus Vishnus Fußstapfen
sind, wie es heißt, alle vollkommenen Pflanzen- und Tiergattungen
hervorgegangen, und so werden auch diese darin zur Darstellung gebracht. Gleichwohl

fehlt es nicht an gewissen grundlegenden Unterschieden. Die Vishnuiten
verehren bloß oder doch vornehmlich die in Stein gehauenen, also meistens
sehr alten Fußabdrücke, während die buddhistische Kirche darauf bedacht
ist, unablässig neue anzufertigen. Gleichwohl gibt es auch Ausnahmen 1.

Weiterhin aber pflegen die
Vishnuiten Fußabdriieke von
Kupferblech anzufertigen, die
teils zum Inventar ihrer
Kultgeräte gehören, teils die Rolle
von Amuletten spielen, wie es

bei den Islamiten mit der
Hand der Fatima der Fall ist.
Abb. 4b und 5 zeigen zwei
solcher von Kupferblech
angefertigter Füße, deren Längen
7,2 und 33 cm betragen. Auf
beiden sind eingemeißelteFigu-
ren und Zeichen zu sehen, doch
sind sie deutlich vor allem auf
dem größeren Objekt zu
erkennen. Auf dem hintern Teil,
also an der Stelle der Ferse,
wie auch auf jeder Zehe ist ein
Lotosornament eingemeißelt,
und ein siebentes befindet sich
überdies an der Stelle des
Fußballens, also an einer Stelle,
wo der Fuß gleichfalls einen
Abdruck hinterläßt. L'berdies

weist aber dieses letztgenannte Ornament im Innern ein Hexagramm auf. Liber
die übrige Fläche verteilt finden sich die folgenden Objekte: Fisch, Schildkröte,

Schlange oder Wurm, Muschel, männliches Glied, weiblicher Schamteil,
Netzquadrat, Fächer, Elefantenhaken und Soma-Pllanze 2.

1 Vgl. H. v. Glasenapp, Der Hinduismus, München, 1922, Abb. 6.
2 Auch auf Ceylon sind solche von Kupferblech verfertigte Fußabdrücke nicht ganz

unbekannt gewesen. Ein sehr altes, aus Anuradhapura stammendes Objekt von ca. 35 cm
Länge befindet sich im Colombo-Museum. Es weist jedoch nur unbedeutende Verzierungen
und keinerlei Bildzeichen auf.

64

a Abb. 4. b

a) Stempel, aus Messing gegossen, die Füße Vishnu's
darstellend, zur Anbringung dieses Zeichens auf
dem Körper. Das Objekt stammt aus Tanjore
(Südindien). Länge 3,3 cm. (Sammlung P. Wirz)

b) Fuß aus Kupferblech mit eingravierten Zeichen.
Aus Tanjore. Länge 7,2 cm. (Sammlung P. Wirz)



An Stelle der Fußabdrücke
von Kupferblech werden heute
vielfach auch solche auf Papier
gezeichnet oder gedruckt. Ein
solches Objekt ist natürlich
ganz bedeutend hilliger und
kann von jedermann
angeschafft werden. In meiner
Sammlung befindet sich ein
solcher auf Papier gedruckter
Fußabdruck, den ich in Ceylon
erworben habe. DieDarstellung
weicht von der obengenannten,
auf Kupferblech eingravierten,
insofern ab, als die ganze
Fußfläche in reihenweise, auf dem
Fersenteil halbkreisförmig
angeordnete Rechtecke — alles
in allem sind es 237 — eingeteilt

ist, von denen ein jedes
einen Gegenstand oder aber
ein Tier oder eine Pflanze
enthält. Die Darstellung hat
somit Ähnlichkeit mit den in
Abb. 1, 2, und 3 wiedergegebenen

Objekten. Auf jeder
Zehe befindet sich ein Kreis
mit achtstrahligem Stern und
in der Mitte des Fußes eine
größer dargestellte shankha.
Wie auf Abb. 1 und 2 zu sehen,
so ist auch hier ein jedes
abgebildete Objekt meist nicht bloß
einmal, sondern mehrmals
wiedergegeben. Man erkennt
Vögel, Schlangen, Fische,
Elefanten und andere vier-
füßige Tiere.Pflanzen. Blumen,

Abb. 5. Vishnus Fußabdruck aus Kupferblech.
Dargestellt sind außer dem Lotosornament auf der Ferse,
dem Fußballen und den Zehen: Fisch, Muschel,
männlicher und weiblicher Geschlechtsteil,
Netzquadrat, Schildkröte, Fächer, Elefantenhaken und
die Soma-Pfianze. Das Objekt stammt aus Tanjore

(Südindien). Länge 33 cm. (Sammlung P. Wirz)

Reiskörner, Mond, Sterne, Swastika, ein kleines Boot und viele andere
Objekte.

Seltsam ist, daß solche Fußbildcr in gleicher Weise von den Buddhisten,
wie auch von den Hindus und den Islamiten in ihren Häusern aufgehängt
werden. Sie spielen gewissermaßen die Bolle eines yantra oder aber eines

Amulettes, das dem ganzen Hause Schutz verleihen und den Bewohnern
Glück bringen soll.

5 65



Die Shivaiten kennen eine Verehrung der Fußabdrücke nicht, doch pflegen
die auf Ceylon ansäßigen Shivaiten vom Adamspeak, den sie Sivati-olo-
padam nennen, zu sagen, daß Shiva mit der Fußspitze den Gipfel des Berges
berührt habe, worauf sich daselbst ein Fußabdruck bildete 1.

Weiterhin kennen die Vishnuiten von Gelbguß verfertigte Stempel von
der Form eines Fußpaares, mit denen sich die Gläubigen das tilaka auf der
Stirne und auf dem Oberkörper anbringen. Abb. 4 a zeigt ein solches Objekt,
das, wie auch die beiden Fußdarstellungen aus Kupferblech, aus Tanjore
stammt und wie jene, wenn auch nur andeutungsweise, die Figuren und
Symbole der Fußabdrücke erkennen läßt.

1 Brooke Elliott, C., The Real Ceylon, Colombo, 1939, S. 131.

66


	Buddhas Füsse und Fussabdrücke

