
Zeitschrift: Jahrbuch des Bernischen Historischen Museums

Herausgeber: Bernisches Historisches Museum

Band: 26 (1946)

Artikel: Kunst der Naturvölker

Autor: Heydt, Eduard von der

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1043613

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1043613
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kunst der Naturvölker.
(Mit 2 Tafeln.)

Von Eduard von der Heydt.

« Das Schaudern ist der
Menschheit bestes Teil.»

(Faust II.)

Dass die Schnitzereien der sogenannten Wilden Kunst sein sollten,
wurde noch vor wenigen Jahren heftig bestritten; die Schüler Raphaels
und Ingrès' wollten das nicht zugeben. Eher schon die Verehrer Goyas.
Füsslis, Delacroix's, der gesagt hatte: «L'art, c'est l'exagération à propos»,
oder eines Gauguin, dessen Worte, die er in Tahiti niederschrieb, viel
zitiert wurden: «Die Wilden, diese Unwissenden, haben den alten
Kulturmenschen vieles gelehrt, vieles, in der Kunst zu leben und glücklich
zu sein : Vor allem haben sie mich gelehrt, mich selber besser zu kennen ;

ich habe von ihnen nur tiefste Wahrheit gehört».
Die Kunst der Naturvölker ist etwa seit dem Jahre 1905 weiteren

Kreisen bekannt geworden. Damals begannen europäische Künstler,
hauptsächlich in Paris, an ihrer Spitze Picasso, Matisse, Modigliani,
sich für Negerplastik zu begeistern, und von Paris aus verbreitete sich
das Interesse für die Kunst des schwarzen Erdteils über die ganze Welt.
Zwar hatte schon Frobenius im Jahre 1895 auf die Kunst der Natur«
völker, insbesondere auf die Kunst der Bewohner Afrikas hingewiesen,
aber er behandelte sie nicht vom künstlerischen, sondern vom wissen«
schaftlichen Standpunkt aus. Künstler, nicht Männer der Wissenschaft,
haben die Kunst der Primitiven entdeckt.

Die Negerkunst, so wie wir sie heute kennen, ist verhältnismässig
späten Ursprungs. Die Zeit der Entstehung ist nicht zu bestimmen.
Immerhin steht fest, dass die Stücke der Sammlung Armbraser und
Weickmann, die sich im Museum in Ulm befinden, schon vor 1600

nach Europa gebracht wurden. Historische Unterlagen besitzen wir
eigentlich nur von dem sagenhaften Königreich Benin. Schon ehe die

Portugiesen im Jahre 1472 dort landeten, bestanden Berichte von Ge«

nueser Kaufleuten, die im 14. Jahrhundert die westafrikanische Küste
befahren hatten. Kaufleute aus Dieppe sollen schon im Jahre 1364 in
Benin gewesen sein. Aber erst im Jahre 1897 kamen die ersten Benin«
Bronzen nach Europa. Damals hatte der britische Konsul Philipps ver«



Taf. I. Maske von der Torresstrasse.
(Leihgabe E. von der Heydt im Bernischen Historischen Museum.)



Taf. II. Maske der Toba Batak, Sumatra.
(Leihgabe E. von der Heydt im Bernischen Historischen Museum.)



101

sucht, die Hauptstadt von Benin während einer religiösen Zeremonie zu
betreten, obwohl man ihn vorher gewarnt hatte. Er wurde mit seinen
Begleitern niedergemacht, und zur Strafe wurde die ganze Hauptstadt
von englischen Truppen zerstört. Glücklicherweise entgingen viele Kunst«
schätze der Vernichtung und kamen nach London, von wo sie in die
wichtigsten Museen Europas gelangten. Besonders die Bronzen erregten
allgemeinen Beifall und grosses Erstaunen. Bekannt ist der Ausspruch
von Luschan «Cellini hätte keine besseren Bronzen giessen können».
Die Bronzen waren alle in dem schwierigen Verfahren der «cire perdue»
hergestellt worden. Die Tatsache, dass, wenn nicht viel, so doch wenigstens
etwas von der Geschichte Benins bekannt war, veranlasste das geschichts«
freudige Europa, die Kunst Benins an die Spitze der Negerkunst zu
stellen, zumal hervorragende Gelehrte, wie z. B. Frobenius, auf eine
gewisse Verwandtschaft mit der europäischen Mittelmeerkunst hin«

gewiesen und sogar einen Einfluss der alten Kunst Kretas feststellen
zu können glaubten. So wurde die Kunst Benins gegenüber der übrigen
afrikanischen Kunst ebenso überschätzt, wie seinerzeit die graeco«bud«
dhistische Kunst Gandaras ursprünglich gegenüber der nicht von Griechen«
land beeinflussten rein indischen Kunst überschätzt worden war. All«
mählich erst stellte man fest, dass in andern Teilen Afrikas eine ebenso

hohe, wenn nicht noch höhere Kunst bestanden hatte. Heute schätzt

man am höchsten die Kunst der Pangwe in Gabon, des belgischen
Kongos und der Goldküste. Religion in der Form von Ahnen« und
Geisterverehrung, sowie ein gewisser Fruchtbarkeitskultus sind wohl
die Hauptursachen zur künstlerischen Betätigung der Neger gewesen.
Es berührt zuerst merkwürdig, dass die Neger fast ausschliesslich den
Menschen dargestellt haben. Wenn sie auch von Tieren umgeben waren,
die ihre Phantasie reizen mussten, wie Löwen, Elefanten, Giraffen usw.,
so haben sie diese verhältnismässig selten abgebildet. Die Neger tragen
bekanntlich nur geringe Kleidung und haben eine wilde Leidenschaft
für den Tanz, und doch haben sie plastische Dynamik des menschlichen

Körpers selten dargestellt. Am wichtigsten war ihnen der menschliche

Kopf in statischer Ruhe. Sie suchten nicht die Schönheit, wie die Griechen,
selten die Erotik, wie die Inder, sondern die Lebens« und Geisteskraft
des inneren Menschen darzustellen, die, wie sie glaubten, in gewissen
Formen und Rhythmen zum Ausdruck kam. Die Negerkunst ist in der
Hauptsache eine rein geistige Kunst. Überall glaubt sich der Neger von
Natur« und Ahnengeistern umgeben, und dies hat er in erster Linie in
seiner Kunst zum Ausdruck gebracht. Die Formen des Kopfes werden
nach gewissen, uns unbekannten Gesetzen stilisiert. Häufig dominiert
die Stirne, die Augen springen stark hervor, der Mund ist Verhältnis«



102

massig klein, manchmal wird er ganz weggelassen. Ein Gefühl von
Leiden und Resignation drückt sich in den meisten Gesichtern dieser
Plastiken aus. Frobenius ist der Ansicht, dass das feinste religiöse Ge*
fühl und damit auch die höchste Kunst, bei den Gartenbauern West*
Afrikas zu finden sei. Er bringt diese Religiosität mit der Sesshaftigkeit
in Zusammenhang. Wer am selben Orte lebt, sagt er, wird unwillkürlich
an die erinnert, die denselben Fleck Erde bewohnten. Das Grab erinnert
hier überall an die Vergangenheit. Es fehlt meist eine ausgebildete Götter*
Vorstellung, aber die Achtung vor den Ahnen ist so gross, dass in diesem
Punkt der Neger weit über dem Europäer steht und an die Ahnen*
Verehrung der Chinesen denken lässt. Man hat beobachtet, dass den
Bildern der Ahnen auch in Zeiten des Mangels Speise und Trank ge*
opfert wird, und dass der Eingeborene erst der Verstorbenen gedenkt,
ehe er an sich denkt, und dass er nicht selten hungert, wenn nur der Tote
seine Nahrung bekommt.

Die Kunst Afrikas hat das Schwere, Breite des Kontinents selber.
Ganz anders ist die Kunst Ozeaniens oder Amerikas.

Wenn die Kunst Afrikas auf Konzentration und auf Bindung auf*
gebaut ist, dann die Ozeaniens auf Unterbrechung, auf Auflösung und
Gliederung des Raumes; wenn in Afrika das Kunstproblem zum Fest*
Kubischen tendiert, dann in Ozeanien zum Raumintervall, der das Ku*
bische spaltet, variiert und immer von neuem zerlegt. Die Kunst Afrikas
drängt zu scharfer Tektonik, die Ozeaniens zum Dekorativen, das in
das Tektonische hineinwächst. Es ist ein Ineinanderströmen von Tek*
tonischem und Dekorativem. Das Aufsuchen der grossen Verhältnisse,
das Streben nach Allgemeinheit, nach Kristallisierung des Gegebenen
ist wohl vorhanden, aber es ist oft durchflutet von einem barocken
Element, von springender Raumaufteilung, von leichter Zergliederung,
von offener Form, die das Geschlossene durchbricht. Stand als form*
bestimmendes Prinzip »in Afrika das Rechtwinklige, die Vertikale im
Vordergrund, dann ist hier die Hauptströmung eine diagonale, dort hat
die Kunst etwas Fixiertes, hier ist sie beweglicher. Die Symmetrie, das

Statische, die Anordnung auf die Achse lebt hier wie dort, hier wie
dort das durchaus Imaginative, in Afrika aber das Schwere, die Stabiii*
sierung des Gleichgewichts der Massen, in Ozeanien der Eindruck von
Spannung und Bewegung, die flüssige Kurve, die Lockerung der Linie,
das Spiel des Rhythmus und der Windungen. Das Grundsätzliche bleibt
das Gleiche: die Gesetzmässigkeit, die Bindung in feste Formen. In
Afrika aber ist das Gesetzmässige starrer, zwingender, hier ist es ver*
borgener, versteckter. In Ozeanien liegt das Gesetzmässige in der Kon*
sonanz der Formen, in den scharfen Kontrasten, die sich gegenseitig



103

tragen, in dem bestimmten Durcheinanderfluten der Formen, in der
Folge des Nebeneinander der Linien, die das Ganze durchfliessen. Die
Kunst Ozeaniens ist, worauf auch Kühn hinweist, froher, wie auch die
Menschen sorgloser sind, sie spielt mit dem Ineinander der Formen,
der Rhythmus löst sich auf und fesselt sich immer wieder von neuem.

Seit den letzten 50 Jahren hat sich der Begriff der Kunstgeschichte
ausserordentlich erweitert. Als Schiller im Mai 1789 in Jena seine aka*
demische Antrittsrede hielt über die Frage: «Was heisst und zu welchem
Ende studiert man Universalgeschichte?», war der Begriff, den man mit
dem Wort Universalgeschichte verband, erheblich enger als heute.
Universalgeschichte war damals die Geschichte Europas, des Mittelmeer*
kreises, vielleicht noch Vorderasiens. Im 19. Jahrhundert hat sich diese

Vorstellung kaum erweitert. Sie war beherrscht von den Auffassungen
Hegels und Rankes. Beide aber, Ranke mehr noch als Hegel, zogen der
Universal* oder Weltgeschichte auch räumlich feste Grenzen. Der Orient,
ganz Asien, ganz Afrika und ganz Amerika blieben ausserhalb. Diese
Völker, meinte Hegel, liegen gleichsam noch «ausser der Weltgeschichte».
Auch Ranke sprach von den Völkern des ewigen Stillstandes. Uns
Gegenwärtigen klingen solche Urteile voreilig und vermessen, doppelt
so in dem Munde so grosser Denker. Die Ereignisse der letzten 50 Jahre
haben diese Gedankengebilde hinweggeschwemmt. An der Geschichte
und Kunst Chinas kann heute kein Gebildeter mehr vorbeigehen, aber

ebensowenig an der Kunst der Naturvölker.
Schliessen wir mit einem Worte Laotse's:

«Die vor alters tüchtig waren als Meister, waren im Ver*
borgenen eins mit den unsichtbaren Kräften. Tief waren sie, so
dass man sie nicht kennen kann, weil man sie nicht kennen kann,
darum kann man nur mit Mühe ihr Äusseres beschreiben.»


	Kunst der Naturvölker

