Zeitschrift: Jahrbuch des Bernischen Historischen Museums
Herausgeber: Bernisches Historisches Museum

Band: 22 (1942)

Artikel: Eine Geisterschiffmalerei aus Sidborneo
Autor: Steinmann, Alfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1043265

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1043265
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Holzplanke aus Siidborneo mit Geisterschiffdarstellung im Bern. Historischen Museum.

Eine Geisterschiffmalerei aus Sudborneo.
Von Alfred Steinmann, Zurich.

Unter den zahlreichen auf den Totenkult der Dajak beziiglichen
Gegenstinden, die das Bernische Historische Museum besitzt, befindet
sich eine im Jahre 1932 von dem damals in Stidborneo als Petrolgeologe
tatigen Schweizer Dr. W. Schneeberger der ethnographischen Ab:
teilung tiberwiesene lingliche Holzplanke aus der Gegend von Kwala
Kurun am Oberlauf des Kahajanflusses mit der Darstellung eines Schiffes.
Dem beigefiigten Begleitzettel ist zu entnehmen, dass die Zeichnung
auf dem zirka 2,5 m langen und 38 cm breiten Brett aus Meranti-Holz 1)
den Luft und Wassergeistern (Sangiang), vor allem anlasslich der Zere-
monie des « Gliick-Erbittens » (blaku ontong) als Opfer angeboten wird.
Solche Bretter mit Schiffmalereien spielen vor allem bei den die Strom-
gebiete des Kapuas und des Kahajanflusses bewohnenden Stimmen der
Olo Ngadju und Ot Danom als wichtiges Requisit der Zauberpriester-
schamanen und Schamaninnen, der sog. Basir und Balian bei den ver-
schiedensten Gelegenheiten, bei denen durch ihre Vermittlung die Hilfe
der Geister in Anspruch genommen werden soll, eine Rolle. Das ab-
gebildete Fahrzeug selbst stellt eines jener mit Schitzen aller Art reich
beladenen, phantastischen (Geisters, bzw. Totenseelen-) Schiffe dar, die
den Luftgeistern dazu dienen, um von ihrem Aufenthaltsort aus (durch
Nebelmeer und Wolkensee lings Sonne, Mond und Sterne) die Reise
nach der Menschenwelt zuriickzulegen. So soll nach H. Witschi, Be-
drohtes Volk; von den Ngadju:Dajak an den Urwaldstromen Siidbor:
neos (Evang. Missionsverlag, Stuttgart und Basel, 1931, S. 186) bei dem
bereits genannten Fest des Gluck-Erbittens der dabei herabgerufene
Luftgeist die Seelen der Zauberpriesterinnen im « Glucksschiff» in den

1) Es diirfte sich dabei um eine zu den Dipterocarpaceen gehorende Shorea-Art,
wahrscheinlich um Shorea leprosula Miq., handeln; das recht dauerhafte und leicht zu
bearbeitende Holz wird von den Fingeborenen vielfach zur Herstellung von Flur:
planken verwendet. (Vergl. K. Heyne, De nuttige planten van Nederl. Indie, 1927,
Bd.II, S. 1122)



108

dritten Himmel bringen, um dort vom « Beherrscher des Gliicks» (radja
onton) Gesundheit und Wohlergehen zu erflehen. Auch wird nach
P. Te Wechel, Erinnerungen aus den Ost: und West-Dusunlandern,
Sudborneo (Int. Arch. f. Ethnogr., Bd. XXII, 1915, S. 52) beim Stamm der
Biadju nach erfolgreicher Behandlung eines Kranken ein auf Alstonia-
Holz gemaltes phantastisches Geisterschiff dem obersten Luftgeist als
Opfer und Belohnung angeboten. — Ihre hauptsichlichste Verwendung
finden aber solche linglichen Holztafeln mit der Abbildung eines ma-
gischen Fahrzeugs im Verlaufe der recht komplizierten und sich oft tiber
Jahre hinziehenden Totengebrauche. — Bereits beim Ableben wird nach
den Angaben von Grabowsky, Tillema u. a.!) eine derartige Holz-
planke vor dem Sterbehause aufgestellt oder iiber dessen Eingang an
Bambusschlingen horizontal aufgehangt; das darauf abgebildete Fahrzeug
soll die Seelen der Verstorbenen bis zur Abhaltung des eigentlichen
« Tiwah » oder Grossen:Totenfestes zu ihrem mitten auf dem Weg ins
Jenseits gelegenen und als eine Art Zwischenort oder Zwischenhimmel
gedachten, vorlaufigen Wohnplatz hinfiihren, als dessen sichtbares Gegen-
stiick auf Erden die Begribnisstitte angesehen wird. Dieses Fest nun, bei
dem die Totenseelen noch einmal festlich bewirtet und hernach unter ver-
schiedenen Riten, Anrufungen, Tanzen und mimischen Darstellungen end-
gultigins Totenland verabschiedet werden, bildet den abschliessenden Hohe-
punkt der diversen, bei den einzelnen Stimmen von Siidborneo allerdings
mehr oder weniger voneinander abweichenden?) Begrabniszeremonien.

Da das Verstandnis des ganzen Totenrituals, dessen Ausgangspunkt
die Sorge um das zukiinftige Schicksal der Totenseele und die Abwehr
der von ihr auf die lebenden Angehorigen ausgehenden Bedrohung
bildet, eine gewisse Kenntnis der nicht ganz einfachen Seelenbegriffe
sowie der mythischen Vorstellungen voraussetzt, mogen diesbeziiglich
einige kurze Bemerkungen vorangestellt werden.

Bei den Dajak besteht die dualistische Vorstellung einer Hauptseele
(flichtiger Seelenteil, Seelenmark = panjalumpok) als dem eigentlichen
Sitz des Lebens und eines mehr materiellen Bestandteiles (Korperseele =
karahang) als Sitz organischer Funktionen?®). Im jenseitigen Totenland,
wohin sowohl die fliichtige, dtherische Hauptseele wie die materielle

) F. Grabowsky, Der Tod, das Begribnis, das Tiwah oder Totenfest (Int.
Arch. f. Ethnogr., Bd. I, 1889, S.183 u.ff.). — H. F. Tillema, Doodenpalen, tiwah en
lijkverbranding op Borneo. (Ned. Indie Oud en Nieuw, 1931, S. 140.)

?) So soll beispielsweise nach den Angaben von Tillema die Zeremonie des
«blaku ontong» (Gliick-Erbittens) bei den von ihm besuchten Dajakstammen die letzte
Phase des Tiwahfestes darstellen.

%) Die Korperseele wird als eine Vielheit von «Organseelen», bestehend aus den
Seelen des Blutes, der Knochen, Haare, Nigel, Finger usw. angesehen.



109

Korperseele in den Geisterschiffen hiniibergefithrt werden, findet nach
erfolgter Abhaltung des Tiwahfestes eine Wiedervereinigung beider See-
lenteile statt; zudem werden auf den ins Totenreich fahrenden Schiffen
die als «gana» bezeichneten Seelen aller beim Totenfest geschlachteter
Opfertiere und sonstwie verwendeter Gegenstinde, wie z. B. der ge:-
schnitzten Pfihle, der Fahnenstangen, ja sogar der Gesinge und An-
rufungen, die man sich personifiziert vorstellt, mitgegeben, damit sie
sich im Jenseits, nach dem Ubergiessen mit Lebenswasser wieder zum
Bewusstsein kommend, realisieren?). Nach dajakischem Glauben begibt
sich unmittelbar nach dem Ableben des Menschen dessen fliichtiges
Seelenmark (also nur dieser eine Seelenteill) auf die Reise nach dem
Jenseits und erreicht zuniachst jenen Zwischenort in der Mitte des We-
ges, wo er mit vielen anderen Seelen solange warten muss, bis das grosse
Totenfest abgehalten worden ist, das ihm die Weiterreise bis ins Seelen-
land ermoglicht, wo endlich seine Wiedervereinigung mit dem ihm in
den Geisterschiffen ebenfalls nachgesandten materiellen Seelenteil erfolgen
kann. In der Zwischenzeit versucht die Seele zur Erde zuriickzukehren,
Menschen krank zu machen, um sich fir erlittene Unbill zu rachen und
die Angehdrigen zu beunruhigen, um sie dadurch zu veranlassen, das
Tiwahfest zu ihrer Erlosung baldigst abzuhalten.

Nach den neuesten Untersuchungen von H. Schirer, Die Vor-
stellungen der Obers und Unterwelt bei den Ngadju:Dajak von Siid-
borneo (Cultureel Indie, 1943, S.73—81) ist dieser Dualismus letzten
Endes kosmischen Ursprungs. Wie aus ihren Mythen der Welt- und
Menschwerdung hervorgeht, entsprechen den beiden Seelenteilen auch
das minnliche und weibliche Urprinzip, indem die Hauptseele als Gabe
des die Oberwelt beherrschenden mannlichen Gottes Ranjing Mahatala?)
Langit (dessen Symbol der Nashornvogel ist), der materielle Seelenteil
dagegen als Gabe der die Unterwelt bewohnenden weiblichen Tambon?),
Djata oder Naga-Wasserschlange darin dargestellt wird.

1) Wihrend dieses, bei den Ngadju 3—7 Tage und Nichte dauernden Totenfestes
werden die Totenseelen durch die vom Liturgen und den ihm zur Seite stehenden,
stets in ungerader Anzahl amtierenden Schamanen und Schamaninnen vorgetragenen
Sprechgesinge, in denen sie sich mit den Luftgeistern in Verbindung setzen und die
gliickliche Uberfahrt der Seelen durch Wolkensee und gefihrliche Feuerstrudel schildern,
dem jenseitigen Seelenland zugefiihrt. Da es zu weit fithren wiirde, in diesem Zusam:

menhang auf die einzelnen Phasen dieses zeremoniellen Seelengeleites niher einzu:
gehen, moge nach der einschligigen Literatur verwiesen werden.

?) Mahatala ist synonym mit Mahatara, Ranjing Atalla, Hatalla.

3) Diese mythische Beherrscherin der Unterwelt wird bei den Dajak auf Zeich-
nungen und Karten vom Geisterreich mit seinen Seen, Hiigeln und Dorfern, die von
Priestern zur besseren Orientierung bei ihren Handlungen angelegt werden und einen
Einblick in die Struktur der Geisters, Ober: und Unterwelt geben, als drachenartige
Wasserschlange dargestellt. Tambon ist synonym mit Naga, Djata und Ihing.



110

Je nach den einzelnen Stimmen werden nun mehrere solcher phan-
tastischer, durch besondere Merkmale auch ausserlich gekennzeichneter
Geisterschiffe unterschieden. Im wesentlichen sind es stets drei Geister-
boote, die an der Uberfahrt der Seelen beteiligt erscheinen, unter denen
das sog. Nashornvogelboot des Seelenfihrmanns Tempon Telon sowie
sein eisernes Hauptschiff, das eine Art Floss mit einer sich darauf er-
hebenden Seelenstadt ins Schlepptau nimmt, die Hauptrolle spielen. Wie
aus einer Serie von Originalzeichnungen eines ehemaligen Dajakpriesters
hervorgeht, die Herr P. Fliickiger von der Basler Mission aus Borneo
mitgebracht und freundlicherweise dem Verfasser zur Verfiigung gestellt
hat, kann manchmal sogar von 6 Fahrzeugen die Rede sein, die, wie
Schirer angibt, anderen hervorragenden Luftgeistern gehoren und neben
dem Nashornvogelschiff an der Seelenreise sich beteiligen.

Die Analyse der auf der dajakischen Hausplanke des Bernischen
Historischen Museums abgebildeten Zeichnung und ihr Vergleich mit
anderen ahnlichen Malereien?) fithrte zu folgenden Feststellungen: die
Stevenenden des mit allerlei Reichtiimern und den bei den priesterlichen
Handlungen verwendeten Gegenstinden beladenen Geisterschiffes, das
ausserdem noch mehrere mit den religiosen Vorstellungen der Dajak
von Stidborneo eng verkniipfte kosmische und andere Symbole aufweist,
sind je mit einem Biischel von Sawangblittern verziert?), wie sie u. a.
das Hauptschiff des obersten Luftgeistes und Seelenfithrers Tempon Telon,
des dajakischen Charons, tragt; auf unserem Geisterschiff ist der als
heilige Pflanze betrachtete Sawangstrauch tbrigens mehrfach abgebildet.
Dieses, mitunter auch als «eisernes und unverbrennbares Schwertschiff »
bezeichnete Fahrzeug, das im Gegensatz zu den anderen, nur durch die
Wolkensee fahrenden Seelen: und Geisterschiffen auf dem Wege ins
Jenseits gefihrliche Feuerstrudel passieren muss und deshalb mit Schwer-
tern und Dolchen ausgestattet ist, die alle sich ihm wihrend der Jen-
seitsreise in den Weg stellenden Hindernisse zu zerschneiden und zu

) Es moge nach den Abbildungen bei Grabowsky, Te Wechel, Tillema und
Schirer verwiesen werden. Siehe auch T.]. Bezemer, Plechtigheden en gebruiken
bij en na de begrafenis in den Qostsindischen Archipel (Ned. Indie Oud en Nieuw,

Jahrg. II, 1917/18, S. 190, Abb. 15) und A.Steinmann, Das kultische Schiff in In-
donesien (I. P. E. K. 1939/40, S. 149—199).

?) Der Sawangstrauch (sundanesisch: handjuwang) oder Grenzdrachenbaum, wie
er wegen seiner Verwendung als Grenzzeichen im Archipel vielfach genannt wird,
Cordyline fruticosa Backer (frither Dracaena terminalis L.) ist ein auffallender Zier-
strauch, der vielleicht wegen seines raschen Wachstums und seiner Verwendung als
Arzneipflanze bei den Dajak als magisch-starkes, d. h. mit viel Lebenskraft begabtes
Gewichs betrachtet wird und als solches im Kult eine besondere Rolle spielt. Nach
Tillema werden Sawangbiischel vielfach an beiden Seiten des bei Todesfillen im
Hause aufgestellten Brettes mit Geisterschiffbildern aufgehingt. Im iibrigen wird in Indo-
nesien der Sawangstrauch von den Eingeborenen gern auf den Friedhofen gepflanzt.



111

beseitigen vermdgen, ist dann auch daran zu erkennen, dass sein Bug
mit schwert: oder dolchartigen Gebilden!) ausgestattet ist oder dieselben
im Ornament irgendwie angedeutet sind. Auf dem vorliegenden Exem-
plar sind die « Dolche » durch die weiss gehaltenen, in den rautenfor-
migen Fichern des Schiffbodens erkennbaren Gebilde sowie durch die
beiden « Messer » mit gebogenem Griffende am vorderen und hinteren
Teil des Bootskorpers und auf dem Kajiitendach zur Darstellung ge-
bracht. Am Steuerruder steht, in der Linken eine Fahne haltend, die
populirste Figur der dajakischen Schiffsmalereien, der himmlische Fihr-
mann und Gotterheld Tempon Telon selbst. Wie auf den meisten da-
jakischen Geisterschiffbildern, so erhebt sich auch hier auf dem Hinter-
deck eine Kajiite mit allerlei bei den Priesterzeremonien zur Verwendung
gelangenden Schlaginstrumenten und anderen Gegenstanden; das Kajiiten-
dach erscheint in Form des bei den Dajak allgemein als Sinnbild
der Tapferkeit, Kraft, Ausdauer und Schnelligkeit geltenden Nashorn-
vogels. Ganz vorn links entdecken wir auf einer Schatztruhe einen von
Reisweinhornern flankierten heiligen Topf und dariiber zwei an der
Decke hiangende Trinkhorner, wahrend rechts von der menschlichen
Gestalt, in der wir vielleicht einen Wichtergeist zu erblicken haben,
eine geflochtene Schlafmatte, ein langes Messer, ganz rechts ein Paar
Zierkimme und am Boden links ein Behilter mit den Ingredienzien fiir
das Sirihkauen (Betelpfriem) zu sehen ist. Unter den abgebildeten Schlag-
werkzeugen erkennt man vier an der Decke hingende grosse Gongs mit
Schligern, links unterhalb derselben zwei mit Fell iiberzogene Holz-
trommeln fiir Frauen (ketambong) und rechts (weiss gehalten) eine metallene
Kesselpauke, unter welcher sich ein Gestell mit vier kleinen Kesselgongs
(kangkanon) befindet; an der Kajiitenwand angelehnt steht ein Gewehr.

Bei den iibrigen Darstellungen handelt es sich vorwiegend um kos:-
mische, mit der dajakischen Anschauung tuber Welt: und Menschwer-
dung und mit dem Jenseitsglauben in Zusammenhang stehende Symbole.
Das grosse kreisrunde Gebilde mit der Mondsichel, auf dem sich der
kosmische Welt- und Lebensbaum erhebt, lasst in seinem Innern auch
die Wasserschlange Tambon oder Naga als Symbol der Unterwelt er-
kennen, auf der die Erde ruht und deren Grundlage sie bildet. Im
kosmisch-dualistischen System dieser Dajakstimme nimmt sie, zusammen
mit dem mainnlichen Nashornvogel als Vertreter der Oberwelt, einen
hervorragenden Platz ein; beide reprasentieren nimlich auch den patri-

1) Dass die einzelnen Symbole in ihrer Anordnung, Kombination und Anwendung
wechseln konnen, beweist die Tatsache, dass auch das Nashornvogelboot bisweilen mit
solchen Dolchen ausgestattet wird. Selbst die Deutung, die die Zauberpriester den

einzelnen Darstellungen geben, kann von Stamm zu Stamm verschieden sein, so dass
vor Verallgemeinerung nicht genug gewarnt werden kann.



112

linealen und matrilinealen Aspekt der Gemeinschaft, indem die eine
Stammbhalfte in den Mythen mit der das Urwasser und die Unterwelt
symbolisierenden weiblichen Tambon, die andere Stammbhilfte dagegen
mit dem kosmologisch die Oberwelt versinnbildlichenden mannlichen
Gott Mahatala, bzw. mit dem Nashornvogel als dessen Vertreter asso-
ziiert erscheint. Auf dem vorliegenden Fahrzeugbild sind also beide
Elemente dieses kosmologisch-totemistischen Systems, Wasserschlange
und Nashornvogel (letzterer als Kajutendach) vertreten. Der kosmische
Lebensbaum?) tritt auf unserem Schiffsbild iibrigens noch zweimal in
Erscheinung: einmal als der von Himmelskorpern (die hier als Stern-
und Mondsee bezeichnet werden) umsaumte, im Geisterland stehende
wunderbare Garingbaum «mit dem Elfenbeinmast, der an Stelle der
Blitter bunte Leinwandstiicke tragt»2) und hier zugleich das Segel dar-
stellt, dann aber auch als ein die Sonnenscheibe tragender Mast?®). Eine
kostbare Urne und heilige Sawangbaume sowie eine Fahne vervollstin-
digen die Ausriistung des Bootes, an dessen Bug sich ein Luftgeist mit
einem Fischnetz in der Rechten befindet.

Die auf solchen bemalten Holztafeln dargestellten Fahrzeuge liefern
somit durch ihre Beziehung zum Totenkult und zu den Mythen iiber
die Welt- und Menschwerdung bei den Dajak ein ebenso interessantes
wie einzigartiges Studienmaterial. Sie illustrieren und erginzen zudem
auch die Sprechgesinge der Priester und Priesterinnen, mit denen die
Seelen nach dem Totenland hintibergeleitet, und worin ihre Erlebnisse
und Abenteuer auf dem Wege dorthin geschildert werden. Im weiteren
Rahmen betrachtet, sind diese Darstellungen auch kulturgeschichtlich
und volkerkundlich fiir die Erforschung und Kenntnis der religiosen
Anschauungen der Volker Stidostasiens insofern von Bedeutung, als man
ganz ahnlichen Schiffsbildern auf alten, sowohl im Archipel, wie auf
dem Festland von Hinterindien weit verbreiteten bronzezeitlichen Metall-
trommeln, auf Felszeichnungen in Ostindonesien (Ceram) und in West-
Neuguinea, sowie auf kultischen Geweben in Siidsumatra wieder begegnet.

1) Der oft in Form einer Lanze auf einem Brett dargestellte und die Verbindung
zwischen diesseitiger und jenseitiger Welt bildende Lebensbaum spielt auch bei den
Krankenheilungszeremonien dajakischer Schamanen eine Rolle, wo er die Reise des
Luftgeistes Tempon Telon symbolisieren soll; er bildet einen Bestandteil des Geister:
schiffes, auf dem der Schamane zum Herbeiholen der entflohenen oder geraubten
Seele des Kranken seine Fahrt ins Seelenland unternimmt. (Siehe K. A. H. Hidding,
De beteekenis van de kekajon. Tijdschr. v. Ind. Taal-Land-en Volkenkunde, Bd. 71,
1931, S. 648 u. ff,, ferner auch H. Bergema, De boom des levens in schrift en historie.
Diss. Amsterdam, Hilversum, 1938, S. 48.)

?) Siehe A. Hardeland, Dajaksch-deutsches Worterbuch, Amsterdam, 1859, und
W. Miinsterberger, Ethnologische Studien an indonesischen Schépfungsmythen.

Diss. Den Haag 1939, S. 229.
%) Das Gebilde wird bezeichnet als « Mast, der den Saum der Sonne emporhebt».



	Eine Geisterschiffmalerei aus Südborneo

