
Zeitschrift: Jahrbuch des Bernischen Historischen Museums

Herausgeber: Bernisches Historisches Museum

Band: 22 (1942)

Artikel: Eine Geisterschiffmalerei aus Südborneo

Autor: Steinmann, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1043265

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1043265
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


'iMtsäiiM

Holzplanke aus Südborneo mit Geisterschiftdarstellung im Bern. Historischen Museum.

Eine Geisterschiffmalerei aus Südborneo.
Von Alfred Steinmann, Zürich.

Unter den zahlreichen auf den Totenkult der Dajak bezüglichen
Gegenständen, die das Bernische Historische Museum besitzt, befindet
sich eine im Jahre 1932 von dem damals in Südborneo als Petrolgeologe
tätigen Schweizer Dr. W. Schneeberger der ethnographischen Ab*
teilung überwiesene längliche Holzplanke aus der Gegend von Kwala
Kurun am Oberlauf des Kahajanflusses mit der Darstellung eines Schiffes.
Dem beigefügten Begleitzettel ist zu entnehmen, dass die Zeichnung
auf dem zirka 2,5 m langen und 38 cm breiten Brett aus MerantLHolz1)
den Luft* und Wassergeistern (Sangiang), vor allem anlässlich der Zere*
monie des « Glück*Erbittens » (blaku ontong) als Opfer angeboten wird.
Solche Bretter mit Schiffmalereien spielen vor allem bei den die Strom*

gebiete des Kapuas und des Kahajanflusses bewohnenden Stämmen der
Olo Ngadju und Ot Danom als wichtiges Requisit der Zauberpriester*
schamanen und Schamaninnen, der sog. Basir und Balian bei den ver*
schiedensten Gelegenheiten, bei denen durch ihre Vermittlung die Hilfe
der Geister in Anspruch genommen werden soll, eine Rolle. Das ab*

gebildete Fahrzeug selbst stellt eines jener mit Schätzen aller Art reich
beladenen, phantastischen (Geister*, bzw. Totenseelen*) Schiffe dar, die
den Luftgeistern dazu dienen, um von ihrem Aufenthaltsort aus (durch
Nebelmeer und Wolkensee längs Sonne, Mond und Sterne) die Reise
nach der Menschenwelt zurückzulegen. So soll nach H. Witschi, Be*

drohtes Volk; von den Ngadju*Dajak an den Urwaldströmen Südbor*

neos (Evang. Missionsverlag, Stuttgart und Basel, 1931, S. 186) bei dem
bereits genannten Fest des Glück*Erbittens der dabei herabgerufene
Luftgeist die Seelen der Zauberpriesterinnen im «Glücksschiff» in den

x) Es dürfte sich dabei um eine zu den Dipterocarpaceen gehörende Shorea*Art,
wahrscheinlich um Shorea leprosula Miq., handeln; das recht dauerhafte und leicht zu
bearbeitende Holz wird von den Eingeborenen vielfach zur Herstellung von Flur*
planken verwendet. (Vergl. K. Heyne, De nuttige planten van Nederl. Indie, 1927,
Bd. II, S. 1122.)



108

dritten Himmel bringen, um dort vom «Beherrscher des Glücks» (radja
onton) Gesundheit und Wohlergehen zu erflehen. Auch wird nach
P. Te Wechel, Erinnerungen aus den Ost* und West*Dusunländern,
Südborneo (Int. Arch. £. Ethnogr., Bd. XXII, 1915, S. 52) beim Stamm der

Biadju nach erfolgreicher Behandlung eines Kranken ein auf Alstonia*
Holz gemaltes phantastisches Geisterschiff dem obersten Luftgeist als

Opfer und Belohnung angeboten. — Ihre hauptsächlichste Verwendung
finden aber solche länglichen Holztafeln mit der Abbildung eines ma*

gischen Fahrzeugs im Verlaufe der recht komplizierten und sich oft über
Jahre hinziehenden Totengebräuche. — Bereits beim Ableben wird nach
den Angaben von Grabowsky, Tillema u.a.1) eine derartige Holz*
planke vor dem Sterbehause aufgestellt oder über dessen Eingang an

Bambusschlingen horizontal aufgehängt; das darauf abgebildete Fahrzeug
soll die Seelen der Verstorbenen bis zur Abhaltung des eigentlichen
«Tiwah» oder Grossen*Totenfestes zu ihrem mitten auf dem Weg ins
Jenseits gelegenen und als eine Art Zwischenort oder Zwischenhimmel
gedachten, vorläufigen Wohnplatz hinführen, als dessen sichtbares Gegen*
stück auf Erden die Begräbnisstätte angesehen wird. Dieses Fest nun, bei
dem die Totenseelen noch einmal festlich bewirtet und hernach unter ver*
schiedenen Riten, Anrufungen, Tänzen und mimischen Darstellungen end*

gültig ins Totenland verabschiedet werden, bildet den abschliessenden Höhe*
punkt der diversen, bei den einzelnen Stämmen von Südborneo allerdings
mehr oder weniger voneinander abweichenden2) Begräbniszeremonien.

Da das Verständnis des ganzen Totenrituals, dessen Ausgangspunkt
die Sorge um das zukünftige Schicksal der Totenseele und die Abwehr
der von ihr auf die lebenden Angehörigen ausgehenden Bedrohung
bildet, eine gewisse Kenntnis der nicht ganz einfachen Seelenbegriffe
sowie der mythischen Vorstellungen voraussetzt, mögen diesbezüglich
einige kurze Bemerkungen vorangestellt werden.

Bei den Dajak besteht die dualistische Vorstellung einer Hauptseele
(flüchtiger Seelenteil, Seelenmark panjalumpok) als dem eigentlichen
Sitz des Lebens und eines mehr materiellen Bestandteiles (Körperseele
karahang) als Sitz organischer Funktionen3). Im jenseitigen Totenland,
wohin sowohl die flüchtige, ätherische Hauptseele wie die materielle

x) F. Grabowsky, Der Tod, das Begräbnis, das Tiwah oder Totenfest (Int.
Arch. f. Ethnogr., Bd. II, 1889, S. 183 u.ff.). — H. F. Tillema, Doodenpalen, tiwah en
lijkverbranding op Borneo. (Ned. Indie Oud en Nieuw, 1931, S. 140.)

2) So soll beispielsweise nach den Angaben von Tillema die Zeremonie des
«blaku ontong» (GlücksErbittens) bei den von ihm besuchten Dajakstämmen die letzte
Phase des Tiwahfestes darstellen.

3) Die Körperseele wird als eine Vielheit von «Organseelen», bestehend aus den
Seelen des Blutes, der Knochen, Haare, Nägel, Finger usw. angesehen.



109

Körperseele in den Geisterschiffen hinübergeführt werden, findet nach

erfolgter Abhaltung des Tiwahfestes eine Wiedervereinigung beider See*

lenteile statt; zudem werden auf den ins Totenreich fahrenden Schiffen
die als « gana » bezeichneten Seelen aller beim Totenfest geschlachteter
Opfertiere und sonstwie verwendeter Gegenstände, wie z. B. der ge*
schnitzten Pfähle, der Fahnenstangen, ja sogar der Gesänge und An*
rufungen, die man sich personifiziert vorstellt, mitgegeben, damit sie

sich im Jenseits, nach dem LJbergiessen mit Lebenswasser wieder zum
Bewusstsein kommend, realisieren1). Nach dajakischem Glauben begibt
sich unmittelbar nach dem Ableben des Menschen dessen flüchtiges
Seelenmark (also nur dieser eine Seelenteil!) auf die Reise nach dem

Jenseits und erreicht zunächst jenen Zwischenort in der Mitte des We*
ges, wo er mit vielen anderen Seelen solange warten muss, bis das grosse
Totenfest abgehalten worden ist, das ihm die Weiterreise bis ins Seelen*

land ermöglicht, wo endlich seine Wiedervereinigung mit dem ihm in
den Geisterschiffen ebenfalls nachgesandten materiellen Seelenteil erfolgen
kann. In der Zwischenzeit versucht die Seele zur Erde zurückzukehren,
Menschen krank zu machen, um sich für erlittene Unbill zu rächen und
die Angehörigen zu beunruhigen, um sie dadurch zu veranlassen, das
Tiwahfest zu ihrer Erlösung baldigst abzuhalten.

Nach den neuesten Untersuchungen von H. Schärer, Die Vor*
Stellungen der Ober* und Unterwelt bei den Ngadju*Dajak von Süd*
borneo (Cultured Indie, 1943, S. 73—81) ist dieser Dualismus letzten
Endes kosmischen Ursprungs. Wie aus ihren Mythen der Welt* und
Menschwerdung hervorgeht, entsprechen den beiden Seelenteilen auch
das männliche und weibliche Urprinzip, indem die Hauptseele als Gabe
des die Oberwelt beherrschenden männlichen Gottes Ranjing Mahatala2)
Langit (dessen Symbol der Nashornvogel ist), der materielle Seelenteil
dagegen als Gabe der die Unterwelt bewohnenden weiblichen Tambon3),
Djata oder Naga*Wasserschlange darin dargestellt wird.

9 Während dieses, bei den Ngadju 3—7 Tage und Nächte dauernden Totenfestes
werden die Totenseelen durch die vom Liturgen und den ihm zur Seite stehenden,
stets in ungerader Anzahl amtierenden Schamanen und Schamaninnen vorgetragenen
Sprechgesänge, in denen sie sich mit den Luftgeistern in Verbindung setzen und die
glückliche Überfahrt der Seelen durch Wolkensee und gefährliche Feuerstrudel schildern,
dem jenseitigen Seelenland zugeführt. Da es zu weit führen würde, in diesem Zusam*
menhang auf die einzelnen Phasen dieses zeremoniellen Seelengeleites näher einzu*
gehen, möge nach der einschlägigen Literatur verwiesen werden.

2) Mahatala ist synonym mit Mahatara, Ranjing Atalla, Hatalla.
3) Diese mythische Beherrscherin der Unterwelt wird bei den Dajak auf Zeich*

nungen und Karten vom Geisterreich mit seinen Seen, Hügeln und Dörfern, die von
Priestern zur besseren Orientierung bei ihren Handlungen angelegt werden und einen
Einblick in die Struktur der Geister*, Ober* und Unterwelt geben, als drachenartige
Wasserschlange dargestellt. Tambon ist synonym mit Naga, Djata und Ihing.



110

Je nach den einzelnen Stämmen werden nun mehrere solcher phan«
tastischer, durch besondere Merkmale auch äusserlich gekennzeichneter
Geisterschiffe unterschieden. Im wesentlichen sind es stets drei Geister«
boote, die an der Überfahrt der Seelen beteiligt erscheinen, unter denen
das sog. Nashornvogelboot des Seelenfährmanns Tempon Telon sowie
sein eisernes Hauptschiff, das eine Art Floss mit einer sich darauf er«

hebenden Seelenstadt ins Schlepptau nimmt, die Hauptrolle spielen. Wie
aus einer Serie von Originalzeichnungen eines ehemaligen Dajakpriesters
hervorgeht, die Herr P. Fliickiger von der Basler Mission aus Borneo
mitgebracht und freundlicherweise dem Verfasser zur Verfügung gestellt
hat, kann manchmal sogar von 6 Fahrzeugen die Rede sein, die, wie
Schärer angibt, anderen hervorragenden Luftgeistern gehören und neben
dem Nashornvogelschiff an der Seelenreise sich beteiligen.

Die Analyse der auf der dajakischen Hausplanke des Bernischen
Historischen Museums abgebildeten Zeichnung und ihr Vergleich mit
anderen ähnlichen Malereien1) führte zu folgenden Feststellungen: die
Stevenenden des mit allerlei Reichtümern und den bei den priesterlichen
Handlungen verwendeten Gegenständen beladenen Geisterschiffes, das

ausserdem noch mehrere mit den religiösen Vorstellungen der Dajak
von Südborneo eng verknüpfte kosmische und andere Symbole aufweist,
sind je mit einem Büschel von Sawangblättern verziert2), wie sie u. a.

das Hauptschiff des obersten Luftgeistes und Seelenführers Tempon Telon,
des dajakischen Charons, trägt; auf unserem Geisterschiff ist der als

heilige Pflanze betrachtete Sawangstrauch übrigens mehrfach abgebildet.
Dieses, mitunter auch als «eisernes und unverbrennbares Schwertschiff»
bezeichnete Fahrzeug, das im Gegensatz zu den anderen, nur durch die
Wolkensee fahrenden Seelen« und Geisterschiffen auf dem Wege ins
Jenseits gefährliche Feuerstrudel passieren muss und deshalb mit Schwer«

tern und Dolchen ausgestattet ist, die alle sich ihm während der Jen«
seitsreise in den Weg stellenden Hindernisse zu zerschneiden und zu

') Es möge nach den Abbildungen bei Grabowsky, Te Wechel, Tillema und
Schärer verwiesen werden. Siehe auch T. J. Bezemer, Plechtigheden en gebruiken
bij en na de begrafenis in den Oost«indischen Archipel (Ned. Indie Oud en Nieuw,
Jahrg. II, 1917/18, S. 190, Abb. 15) und A. Steinmann, Das kultische Schiff in In«
donesien (I. P. E. K. 1939/40, S. 149-199).

2) Der Sawangstrauch (sundanesisch : handjuwang) oder Grenzdrachenbaum, wie
er wegen seiner Verwendung als Grenzzeichen im Archipel vielfach genannt wird,
Cordyline fruticosa Backer (früher Dracaena terminalis L.) ist ein auffallender Zier«
strauch, der vielleicht wegen seines raschen Wachstums und seiner Verwendung als

Arzneipflanze bei den Dajak als magisch-starkes, d. h. mit viel Lebenskraft begabtes
Gewächs betrachtet wird und als solches im Kult eine besondere Rolle spielt. Nach
Tillema werden Sawangbüschel vielfach an beiden Seiten des bei Todesfällen im
Hause aufgestellten Brettes mit Geisterschiffbildern aufgehängt. Im übrigen wird in Indo«
nesien der Sawangstrauch von den Eingeborenen gern auf den Friedhöfen gepflanzt.



Ill
beseitigen vermögen, ist dann auch daran zu erkennen, dass sein Bug
mit schwert* oder dolchartigen Gebilden1) ausgestattet ist oder dieselben
im Ornament irgendwie angedeutet sind. Auf dem vorliegenden Exem*
plar sind die « Dolche » durch die weiss gehaltenen, in den rautenför*
migen Fächern des Schiffbodens erkennbaren Gebilde sowie durch die
beiden « Messer » mit gebogenem Griffende am vorderen und hinteren
Teil des Bootskörpers und auf dem Kajütendach zur Darstellung ge*
bracht. Am Steuerruder steht, in der Linken eine Fahne haltend, die
populärste Figur der dajakischen Schiffsmalereien, der himmlische Fähr*

mann und Götterheld Tempon Telon selbst. Wie auf den meisten da*

jakischen Geisterschiffbildern, so erhebt sich auch hier auf dem Hinter*
deck eine Kajüte mit allerlei bei den Priesterzeremonien zur Verwendung
gelangenden Schlaginstrumenten und anderen Gegenständen; das Kajüten*
dach erscheint in Form des bei den Dajak allgemein als Sinnbild
der Tapferkeit, Kraft, Ausdauer und Schnelligkeit geltenden Nashorn*
vogels. Ganz vorn links entdecken wir auf einer Schatztruhe einen von
Reisweinhörnern flankierten heiligen Topf und darüber zwei an der
Decke hängende Trinkhörner, während rechts von der menschlichen
Gestalt, in der wir vielleicht einen Wächtergeist zu erblicken haben,
eine geflochtene Schlafmatte, ein langes Messer, ganz rechts ein Paar
Zierkämme und am Boden links ein Behälter mit den Ingredienzien für
das Sirihkauen (Betelpfriem) zu sehen ist. Unter den abgebildeten Schlag*
Werkzeugen erkennt man vier an der Decke hängende grosse Gongs mit
Schlägern, links unterhalb derselben zwei mit Fell überzogene Holz*
trommeln für Frauen (ketambong) und rechts (weiss gehalten) eine metallene
Kesselpauke, unter welcher sich ein Gestell mit vier kleinen Kesselgongs
(kangkanon) befindet ; an der Kajütenwand angelehnt steht ein Gewehr.

Bei den übrigen Darstellungen handelt es sich vorwiegend um kos*
mische, mit der dajakischen Anschauung über Welt* und Menschwer*
dung und mit dem Jenseitsglauben in Zusammenhang stehende Symbole.
Das grosse kreisrunde Gebilde mit der Mondsichel, auf dem sich der
kosmische Welt* und Lebensbaum erhebt, lässt in seinem Innern auch
die Wasserschlange Tambon oder Naga als Symbol der Unterwelt er*
kennen, auf der die Erde ruht und deren Grundlage sie bildet. Im
kosmisch*dualistischen System dieser Dajakstämme nimmt sie, zusammen
mit dem männlichen Nashornvogel als Vertreter der Oberwelt, einen

hervorragenden Platz ein; beide repräsentieren nämlich auch den patri*

x) Dass die einzelnen Symbole in ihrer Anordnung, Kombination und Anwendung
wechseln können, beweist die Tatsache, dass auch das Nashornvogelboot bisweilen mit
solchen Dolchen ausgestattet wird. Selbst die Deutung, die die Zauberpriester den
einzelnen Darstellungen geben, kann von Stamm zu Stamm verschieden sein, so dass

vor Verallgemeinerung nicht genug gewarnt werden kann.



112

linealen und matrilinealen Aspekt der Gemeinschaft, indem die eine
Stammhälfte in den Mythen mit der das Urwasser und die Unterwelt
symbolisierenden weiblichen Tambon, die andere Stammhälfte dagegen
mit dem kosmologisch die Oberwelt versinnbildlichenden männlichen
Gott Mahatala, bzw. mit dem Nashornvogel als dessen Vertreter asso«

ziiert erscheint. Auf dem vorliegenden Fahrzeugbild sind also beide
Elemente dieses kosmologisch»totemistischen Systems, Wasserschlange
und Nashornvogel (letzterer als Kajütendach) vertreten. Der kosmische
Lebensbaum1) tritt auf unserem Schiffsbild übrigens noch zweimal in
Erscheinung: einmal als der von Himmelskörpern (die hier als Sterns

und Mondsee bezeichnet werden) umsäumte, im Geisterland stehende
wunderbare Garingbaum « mit dem Elfenbeinmast, der an Stelle der
Blätter bunte Leinwandstücke trägt»2) und hier zugleich das Segeidars
stellt, dann aber auch als ein die Sonnenscheibe tragender Mast3). Eine
kostbare Urne und heilige Sawangbäume sowie eine Fahne vervollstäns
digen die Ausrüstung des Bootes, an dessen Bug sich ein Luftgeist mit
einem Fischnetz in der Rechten befindet.

Die auf solchen bemalten Holztafeln dargestellten Fahrzeuge liefern
somit durch ihre Beziehung zum Totenkult und zu den Mythen über
die Welts und Menschwerdung bei den Dajak ein ebenso interessantes
wie einzigartiges Studienmaterial. Sie illustrieren und ergänzen zudem
auch die Sprechgesänge der Priester und Priesterinnen, mit denen die
Seelen nach dem Totenland hinübergeleitet, und worin ihre Erlebnisse
und Abenteuer auf dem Wege dorthin geschildert werden. Im weiteren
Rahmen betrachtet, sind diese Darstellungen auch kulturgeschichtlich
und völkerkundlich für die Erforschung und Kenntnis der religiösen
Anschauungen der Völker Südostasiens insofern von Bedeutung, als man
ganz ähnlichen Schiffsbildern auf alten, sowohl im Archipel, wie auf
dem Festland von Hinterindien weit verbreiteten bronzezeitlichen Metalb
trommeln, auf Felszeichnungen in Ostindonesien (Ceram) und in West*
Neuguinea, sowie auf kultischen Geweben in Südsumatra wieder begegnet.

x) Der oft in Form einer Lanze auf einem Brett dargestellte und die Verbindung
zwischen diesseitiger und jenseitiger Welt bildende Lebensbaum spielt auch bei den
Krankenheilungszeremonien dajakischer Schamanen eine Rolle, wo er die Reise des
Luftgeistes Tempon Telon symbolisieren soll; er bildet einen Bestandteil des Geister»
schiffes, auf dem der Schamane zum Herbeiholen der entflohenen oder geraubten
Seele des Kranken seine Fahrt ins Seelenland unternimmt. (Siehe K. A. H. Hidding,
De beteekenis van de kekajon. Tijdschr. v. Ind. TaabLand»en Volkenkunde, Bd. 71,
1931, S. 648 u. ff., fernerauch H. Bergema, De boom des levens in schrift en historié.
Diss. Amsterdam, Hilversum, 1938, S. 48.)

2) Siehe A. Hardeland, Dajaksch«deutsches Wörterbuch, Amsterdam, 1859, und
W. Münsterberger, Ethnologische Studien an indonesischen Schöpfungsmythen.
Diss. Den Haag 1939, S. 229.

3) Das Gebilde wird bezeichnet als «Mast, der den Saum der Sonne emporhebt».


	Eine Geisterschiffmalerei aus Südborneo

