
Zeitschrift: Jahrbuch des Bernischen Historischen Museums

Herausgeber: Bernisches Historisches Museum

Band: 22 (1942)

Artikel: Ein Grabchristus des späten 15. Jahrhunderts

Autor: Baum, Iulius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1043258

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1043258
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein Grabchristus des späten 15. Jahrhunderts.
Von Iulius Baum.

I.

Die Neuerwerbung eines Grabchristus des späten 15. Jahrhunderts
durch das Bernische Historische Museum gibt Anlass, der Frage nach
der Entstehung dieses Typus nachzugehen, der bisher schon durch ein

Beispiel des 14. Jahrhunderts aus Engelberg in der Sammlung vertreten
war. In den hl. Gräbern des ausgehenden Mittelalters vollendet sich eine
formale Entwicklung, die schon in der Zeit des frühen Christentums
einsetzt. Das hl. Grab gehört zum ältesten Bestand der christlichen Dar«

Stellungen. Die Evangelien schweigen über das Geheimnis der Osternacht,
um erst bei dem Resurrexit des Osterengels zu verweilen. Demgemäss
meidet auch die frühchristliche Kunst das Bild der Auferstehung des

Herrn. Hingegen beschäftigt sie sich mit der Botschaft der Auferstehung;
von ihr gibt es bildliche Darstellungen, meist bescheidenen Formates,
Buchmalereien, Elfenbein« oder Metallarbeiten. Ausserdem entstehen im
Abendland seit der Karolingerzeit monumentale Nachbildungen des

Grabes und seines Gehäuses.
Wenden wir uns zunächst den figürlichen Darstellungen zu. Je nach«

dem der Bericht des Markus oder des Matthäus zugrunde gelegt wird,
sind drei oder zwei Frauen am Grabe dargestellt, an die ein einzelner
Engel die Osterbotschaft richtet; meist sieht man auch die schlafenden
Wächter1). Das hl. Grab ist in diesen Darstellungen ein Rundbau, in
der altchristlichen Kunst der Provence und in der karolingischen Kunst
meist zweigeschossig2). Häufig ist die Tür verschlossen. Doch finden
sich in der frühchristlichen Kunst schon Darstellungen, die einen Ein«
blick in das Innere des Grabes und auf das darin liegen gebliebene
Sudarium gestatten, z. B. auf einem dem 4. Jahrhundert angehörenden
Sarkophag in S. Celso in Mailand3). Im 9. und 10. Jahrhundert wird
diese Darstellung die Regel; sie findet sich z. B. auf dem grossen Reli«

r) Stuhlfauth, Die Engel in der altchristlichen Kunst, 1897, mit Aufzählung
aller altchristlichen Denkmäler.

2) Smith, A source of mediaeval style in France, Art Studies, 1924, Tafel bei
S. 91. In der Schweiz ist dieser Typus in der um 600 entstandenen Pyxis in Notre-
Dame de Valère vertreten; Bess on, Antiquités du Valais, 1910, Taf. 6, 7.

3) Garrucci, Storia dell'arte cristiana, V, 1879, Taf. 315. Schönewolf, Die
Darstellung der Auferstehung Christi, 1909, S. 57.



6

quienkasten im Dom zu Sitten und auf einem Elfenbein im Museum
zu Dôle1). Schon die karolingischen Bildwerke lassen teilweise inmitten
des Grabbaues einen Sarkophag erkennen, von dem der Text der Evan*

gehen nichts weiss. Millet nimmt an, die Sarkophagform habe sich im
Orient aus einem Missverstehen jenes Steines entwickelt, auf dem inner*
halb des Grabraumes der Leichnam des Herrn niedergelegt war2). Schon
im 9. und nicht, wie Mâle meint, erst im 12. Jahrhundert3) zeigt sich
die Sarkophagdarstellung auch im Abendland. In der Folgezeit wird der
Sarkophag auch ohne Grabbau dargestellt; beide Typen finden sich neben*
einander. Kapitelle des 12. Jahrhunderts in Brioude, Mozat, Saint-Nectaire
geben den Grabbau4). Gleichzeitig zeigt ein Kapitell an der Südtür der
Porta regia der Kathedrale von Chartres einerseits die Grablegung Christi,
anderseits den Ostermorgen, dergestalt, dass ein Engel, der den Fuss auf
den Nacken eines Teufels setzt, die drei mit gefalteten Händen nahen*
den Frauen auf den offenen Sarg hinweist5). Zum erstenmal im litur*
gischen Zusammenhang erscheinen, um 1120, die trauernden Frauen am
hl. Grab von Gernrode").

II.
Das hl. Grab in Jerusalem7) war, nach den Schilderungen der Palästina*

pilger der nachconstantinischen Jahrhunderte, eine Felshöhle. Vor ihrem
Eingang lag der von dem Engel weggewälzte Stein. Constantin d. Gr.
errichtete um 326 darüber ein Tegurium auf Säulen und mit Cancelli,
die schon Eusebius in seiner Vita Constantini und die Pilgerin Aetheria
erwähnen, und umbaute die heilige Stätte mit einer Kirche, die, wenn*
gleich 614 und 1009 zerstört, durch Neubauten in den Jahren 616, 1048

und 1130 gleichwohl immer in der wohl ursprünglichen Form als Rund*
bau mit Säulenumgang wiederhergestellt wurde; an sie stiess eine Basilika.
Kann auch nicht erwartet werden, dass die ältesten bildlichen Darstel*
lungen des hl. Grabes auf dieses Baudenkmal zurückgreifen, so mögen
die Bilder des hl. Grabes auf den aus Syrien stammenden Ampullen im
Domschatze zu Monza sich immerhin auf das Tegurium beziehen.

Die Wirkung der Heiliggrabkirche auf die zahlreichen Palästina*
pilger war so gross, dass seit der Karolingerzeit abendländische Wieder*
holungen, sogar der Verbindung von Rundbau und Basilika, selbst ohne

9 Baum, Frühmittelalterliche Denkmäler der Schweiz, 1943, Abb. 22, 23.

2) Millet, Recherches sur l'iconographie de l'évangile, 1916, S. 517 iï.
3) Mâle, L'art religieux du Xlle siècle en France, 1922, S. 126 ff.
4) Mâle, a. a. O.
5) Baum, Romanische Baukunst und Skulptur in Frankreich, 1928, Tat. 273.

°) Beenken, Romanische Skulptur in Deutschland, 1924, S. 60 ff.
7) Schönewolf, a.a.O., S. 61 ff.



7

innere Beziehung auf das Vorbild, nicht selten sind1); erinnert sei an
die grossartigen Anlagen von Sainte Bénigne in Dijon (1001 — 1016),
Flavigny und Charroux2). Wie gründlich das Urbild studiert wurde,
beweisen erhaltene Pläne, wie etwa der Grundriss in einer um die Mitte
des 9. Jahrhunderts entstandenen Salzburger Handschrift des Arculphus
Episcopus «De locis sanctis Jerusalem » im Wiener Kodex 4583). Wich«
tiger noch als die bloss formalen Nachahmungen sind jene Bauten, deren
Sinn der Form entsprach. Zu ihnen gehört etwa St. Michael in Fulda
(820—822); auf das Vorhandensein eines hl. Grabes inmitten der Kirche
weist bereits der Beginn der Altardedikationen des Hrabanus Maurus:

« Hoc altare Deo dedicatum est maxime Christo
cuius hic tumulus nostra sepulcra iuvat»4).

Eine Pleiliggrabkirche im eigentlichen Sinne ist auch die wiederum
Rundbau und Basilika verbindende, 1042 gestiftete Kirche in Neuvy-
Saint-Sépulcre5). Uebrigens wird im hohen Mittelalter auf die genaue
Nachahmung des Kirchenbaues weniger Wert gelegt als auf die zuver«
lässige Nachbildung des Grabes des Herrn. Die in Frage kommenden
Denkmäler des frühen Mittelalters sind für Frankreich von Perrault«
Desaix, für Deutschland von Dalman behandelt6); unter den noch vor«
handenen kommt das hl. Grab in Eichstätt, aus dem späten 12. Jahr«
hundert, dem Vorbild am nächsten. Abgesehen von dem schon erwähnten,
reich mit Skulpturen versehenen hl. Grab in Gernrode sind die erhaltenen
frühen Denkmäler schmucklos.

III.
Nach dem römischen Ritus wird am Gründonnerstag in Erinnerung an

die Einsetzung des Abendmahles eine feierliche Messe gelesen. Hiernach
werden, in der Trauer um das Sterben des Herrn (Luk. 5, 35), die Altäre
entblösst. Ein Kelch mit konsekrierter Hostie und ein Ciborium mit
Hostien für etwaige Krankenkommunionen werden in feierlicher Pro«

9 Ebersolt, Orient et Occident, 1928, S. 73 ff.
2) Baum, a. a. O., S. 7 f., Taf. 1.

3) Hermann, Die illuminierten Handschriften und Inkunabeln der National«
bibliothek in Wien, I, 1923, S. 169, wo auf weitere frühmittelalterliche Grundrisse hin«
gewiesen wird.

4) V.Schlosser, Schriftquellen zur Geschichte der karolingischen Kunst, 1896,
Nr. 367.

5) P e r r a u 11 - D e s a i x, Recherches sur Neuvy-Saint-Sépulcre et les monuments
de plan ramassé, 1931. Der Verfasser dankt Herrn Bundesarchivar Professor Dr. Léon
Kern für den Hinweis auf diese Schrift wie auch für wertvolle liturgiegeschichtliche
Erläuterungen und Durchsicht der Korrektur, nicht minder Herrn Canonicus Dr. Staffel«
bach in Luzern für Textberichtigungen.

6) Perrault-Desaix a. a. O., S. 24. — Dalman, Das Grab Christi in Deutsch«
land, 1922.



8

Zession an einen besonderen Ort getragen, der seit 1820 allgemein als

sepulcrum bezeichnet wird, und hier «reponiert». Der Karfreitag dient
der Verehrung des Kreuzes. Nach der Kreuzverehrung findet, mit der
hierzu vom Repositionsort geholten vorkonsekrierten Hostie, die Missa
praesanctificatorum statt. Mit der Missa praesanctificatorum war bis

zum Jahr 1570, in dem ein päpstliches Dekret den römischen Ritus für
allgemein verbindlich erklärte, in manchen Gegenden Deutschlands eine

gemeinsame Kommunion verbunden. Die hierbei übriggebliebenen Ho*
stien wurden aufbewahrt. An ihrem Depositionsort haftet im Mittel*
alter die Bezeichnung sepulcrum. Und zwar sind es die hl. Gräber, wo
sie, zuweilen gemeinsam mit dem nach der Kreuzumhüllung verehrten
Kruzifix, deponiert wurden. Aus dieser Deposition entwickelte sich im
späteren Mittelalter die noch heute gebräuchliche Exposition des Aller*
heiligsten, wobei die Hostie in der Custodia ausgestellt wird. Ihre Erhebung
erfolgte bei der Auferstehungsfeier, die wiederum am hl. Grabe stattfand1).

Unsere Untersuchung gilt dem hl. Grabe in seiner Bedeutung für
die Karfreitagsliturgie und für die Auferstehungsfeier. Eine Entwicklung
des hl. Grabes darf vor allem dort erwartet werden, wo im Anschluss
an die Missa praesanctificatorum eine gemeinsame Kommunion stattfand.
Es scheint, dass dieser Brauch den religiösen Neigungen des alaman*
nischen Volkes besonders entgegenkam. Zum mindesten sind eben hier
schon im 10. Jahrhundert zahlreiche hl. Gräber nachweisbar. Hier auch
vollzieht sich später die formale Weiterbildung zum figürlichen Typus.
Von dem hl. Konrad von Konstanz (gest. 975 n. Chr.) wird erwähnt, dass

er in der nach seiner Rückkehr aus dem hl. Land um 960 gestifteten Mau*
ritiuskapelle am Konstanzer Dom « sepulchrum Domini in similitudine
illius Jerusalemitani factum mirabili aurificis opere» geschmückt habe2).
Von seinem Zeitgenossen, dem hl. Ulrich von Augsburg (gest. 973 n. Chr.)
wird berichtet: « intravit ecclesiam Sancti Ambrosii, ubi die parasceve
corpus Christi superposito lapide collocavit»3). Aus dem ll.Jahrhun*
dert berichtet der Augsburger Liber liturgicus zum Karfreitag : « vaditur
cum processione ad locum sepulture, ubi reposita fuit crux et corpus
Domini in imaginari sepulcro»4). In St. Gallen stiftete Abt Ulrich um
990 eine Heiliggrabkapelle. Ein ähnlicher Bau ist auch für das Münster
auf der Reichenau nachgewiesen5). Es bestehen demnach schon im

1) Unsere Darstellung folgt im wesentlichen den Angaben von Schwarzweber,
Das hl. Grab in der deutschen Bildnerei des Mittelalters, 1940. Für den heutigen Ritus
vgl. Müller, Zeremonienbüchlein, 1930, S. 184ff.

2) Vita S. Conradi, Mon. Germ. SS. IV, S. 432.

3) Acta Sanctorum Julii II, S. 103, 22.

4) Lange, Die lateinischen Osterfeiern, 1887, S. 82.

5) Schwarzweber, a.a.O., S. 3.



1. Freiburg.
Kloster Magerau.

2. Vom Bürgenstock. 3. Aus Kerns. 4. Aus Wollerau.
Buochs, Sammlung Wyrsch. Zürich, Schweiz. Landesmuseum. Schwyz, Diöcesanmuseum.

Klischees des Schweizerischen Landesmuseums in Zürich.

TAFEL I.



5, 6. Aus Engelberg.
Bern, Hist. Museum, Inv.sNr. 7873.

7, 8. Aus Zurzach
Bern, Hist. Museum, Inv.=Nr. 28702.

TAFEL II.



9

10. Jahrhundert in beiden alamannischen Diözesen in der Nähe der Dome
und grossen Klöster Heiliggrabkapellen, die nicht nur der allgemeinen
Erinnerung an Tod und Auferstehen des Heilands, sondern genau be*

stimmten liturgischen Zwecken gewidmet sind. Es kam hierbei weniger
auf genaue Nachahmung des Jerusalemer Denkmals, als vielmehr auf
die Erfüllung der Zweckbestimmung an. Der Augsburger Steinverschluss
lässt immerhin die Möglichkeit der Nachbildung des ursprünglichen
Grabraumes zu. Auch die Erinnerung an das Tegurium lebt weiter. Der
wohl 1283, nach einem im Magdeburger Dom erhaltenen Vorbild, er*

folgte Neubau des hl. Grabes in der Mauritiuskapelle am Konstanzer
Dom1) behält im kleinen Maßstab die Rundform bei. Der von Wim*
pergen bekrönte Zwölfeckbau zeigt aussen an den Eckpfeilern unter
Apostelstatuen in kleinen Figuren die Menschwerdung Christi, innen
in entsprechender Darstellung die Frauen, die dem Herrn den letzten
Dienst erweisen wollen, beim Salbenkrämer und dann ihre Überraschung
im Hören der Botschaft des Engels. Hier tritt die liturgische Aufgabe
des Denkmals unmittelbar in die Erscheinung. Zu diesen dauernd vor*
handenen Zeugen aber kamen am Karfreitag Kruzifix und Hostie, die
hier deponiert wurden. Bischof Rudolf II. von Habsburg (1274—1293),
der Neugestalter des Denkmals, gewährte einen Ablass allen, die «am
Karfreitag und Karsamstag das Bildnis des Gekreuzigten in dem hl. Grab
besuchten»2)- Und Fürstabt Martin Gerbert von St. Blasien berichtet
in seiner Vetus Liturgia Alemannica3), er habe selbst in der Kathedrale
von Konstanz das für die Aufnahme des Ciboriums mit dem Leibe des

Herrn bestimmte steinerne Bauwerk gesehen. Wenn auch stilistisch schon
eine Schöpfung der spätmittelalterlichen Kunst, gehört das Konstanzer
Heiliggrab seinem Wesen nach gleichwohl mehr zur Gruppe der älteren
Monumente von der Art des Gernroder Denkmals.

Obgleich der liturgische Zweck sich nicht ändert und architekto*
nische hl. Gräber auch weiterhin geschaffen werden, bildet sich um 1300
ein neuer Typus des hl. Grabes aus, in dem der Sarg mit dem toten
Heiland die beherrschende Stellung erlangt.

IV.

Von der mystischen Frömmigkeit des ausgehenden 13. und des
14. Jahrhunderts wird das alamannische Volk am Bodensee und Oberrhein

') Busch, Das hl. Grab zu Konstanz, Oberrheinische Kunst, I, 1925, S. 106 ff.
2) Lang, Historisch=theologischer Grundriss der christlichen Welt, 1692, S. 570.

3) Gerbert, Vetus Liturgia Alemannica, II, 1776, S. 858: «Constantiae in ecclesia
cathedrali vidi ad hoc editum et sculptum ex lapide monumentum».



10

auf das stärkste ergriffen. Die Wirkung Seuses1) und Taulers und der
Inhalt der Schwesternbücher der Dominikanerinnenklöster legen dafür
nicht minder Zeugnis ab als die Schöpfung und Verehrung neuer An*
dachtsbilder. Im Gefolge dieser Wandlungen entsteht auch der neue
Typus des hl. Grabes, der die unmittelbare Verbindung zu den älteren
bildlichen Darstellungen herstellt, die wir oben mit der Betrachtung der
französischen Kapitelle verlassen haben. Das figürliche hl. Grab soll nicht
nur der Depositio während der Kartage dienen, sondern während des

ganzen Jahres die Andacht wachrufen.
Gemäss ihrer liturgischen Aufgabe sind die seit dem frühen 14. Jahr*

hundert vor allem in den Bistümern Strassburg, Basel und Konstanz,
vereinzelt auch in der übrigen Schweiz, nachweisbaren neuen hl. Gräber
vom Hochaltar entfernt, gewöhnlich an einer Langhauswand aufgestellt,
zuweilen in einem mit Masswerk geschmückten Gehäuse. Auf einem
Steinsarg ruht der Leichnam des Herrn2). Die Brust enthält eine Ver*
tiefung zur Aufnahme der Hostie. Vor dem Sarg käuern Wächter, ge*
wohnlich schlafend, wobei die Beziehung auf die Grabesruhe Christi
gewahrt bleibt, zuweilen aber, der Auferstehung gemäss, erschreckt em*
porfahrend. Noch deutlicher tritt die nicht historisch berichtende, son*
dern liturgische Aufgabe des Denkmals dadurch hervor, dass hinter dem

aufgebahrten Leichnam des Herrn fast immer die Frauen des Oster*

morgens und die von Lukas und Johannes überlieferte Doppelzahl
der auf die erfolgte Auferstehung des Herrn hinweisenden Engel zu
sehen sind.

Zu den frühesten unter diesen figürlichen hl. Gräbern gehört das

Denkmal des Strassburger Münsters. Der Strassburger Geistliche Fritsche
Closener, der 1350 die erste Pfründe am neuen Katharinenaltar des

Münsters erhält, berichtet auf Grund persönlichen Miterlebens3), wie
Bischof Berthold von Bucheck in der von ihm 1331 gestifteten, 1349

geweihten Katharinenkapelle sich sein Grabmal errichten, dieses aber,
weil es das alte, in der Heiliggrabkapelle aufgestellte hl. Grab an Schön*
heit übertreffe, in ein neues hl. Grab umwandeln liess. Hiervon sind
Bruchstücke, der Leichnam Christi und die Wächter, erhalten und heute
im Strassburger Frauenhaus verwahrt4). Das Werk, im Stile französisch
bedingt, ordnet sich auch im Typus nicht in die alamannische Ent*
wicklung ein. Erst von den Hüften an ist der Körper von einem Tuche

]) Weymann, Die Seusesche Mystik und ihre Wirkung auf die bildende Kunst,
1938.

2) In den ältesten Beispielen überlebensgross, in Freiburg i. B. 2,18 m lang.
3) Schmitt, Das hl. Grab im Freiburger Münster, Freiburger Münsterblätter, XV,

1919, S. 5 ff.
4) Schwarzweber, a. a. O., S. 12, Abb. 5, 6.



11

bedeckt. Oberkörper und Haupt sind nicht umhüllt. Die Wächter fahren
erschreckt empor.

Die grundlegende Schöpfung der Denkmälergruppe ist das etwa
gleichzeitig, doch von einem nicht französisch geschulten Meister ge*
schaffene hl. Grab des Münsters zu Freiburg i. B., im wesentlichen voll*
ständig erhalten1). Die Gestalt ist hier fast völlig vom Bahrtuch umhüllt,
das auch das ungemein herbe Antlitz umrahmt. Nur die Brust mit der
Stichwunde und der Vertiefung zur Aufnahme der Hostie ist unbedeckt.
Die Hände ruhen nebeneinander auf dem Leib. Dies ist der Typus, der
sich in den meisten oberrheinischen und schweizerischen Denkmälern
des 14. Jahrhunderts wiederholt. Die Wächter sind in Freiburg schlafend
dargestellt. Dem Freiburger Schema folgt zunächst der von einem hl.
Grabe allein übriggebliebene Leichnam Christi in Maria Mödingen 2).

Die im Basler Historischen Museum verwahrten Wächter des hl. Grabes
der Basler Leonhardskirche, dessen Entstehung durch einen Indulgenz*
brief für das Jahr 1346 gesichert ist, folgen mehr dem Strassburger Vor*
bild3). Nach der Jahrhundertmitte breitet sich der Typus in den ala*

mannischen, bald auch in entfernteren Gebieten aus4). Neben genauen
Wiederholungen finden sich Änderungen und Vereinfachungen. Das
1427 gestiftete hl. Grab in der Stiftskirche zu Schönenwerd und ein ver*
wandtes Denkmal in der Basler Johanniterkapelle zeigen nur mehr den
Sarkophag mit Wächtern5) ; es bleibe dahingestellt, ob nicht in den Kar*
tagen ein hölzernes Corpus aufgelegt wurde; in Basel enthält die Deck*
platte des Sarges einen «Gotteskasten» für die Hostie. Die späteren
Corpora, vor allem die hölzernen, zeigen, mit wenig Ausnahmen, die
Brustvertiefung zur Aufnahme der Hostie nicht mehr; ihre Aufstellung
erfolgte wohl unabhängig von der Depositio des Allerheiligsten.

Neben den monumentalen Heiliggräbern aus Stein gab es von An*
fang an auch teilweise oder vollständig in Holz ausgeführte. Die Holz*
gruppen waren wohl nur während des triduum sacrum in der Kirche
ausgestellt, das übrige Jahr hindurch jedoch nicht öffentlich sichtbar.
Die frühesten bekannten Reste solcher Holzgruppen bewahrt, aus Adel*
hausen und noch vor 1300 zu datieren, sowie aus Benzhausen, das

0 Schmitt, a. a. O.
2) Beenken, Bildhauer des 14. Jahrhunderts am Rhein und in Schwaben, 1927,

Abb. 97, 99.

3) Futterer, Zur Plastik des 14. Jahrhunderts in der Schweiz. Anzeiger für
schweizerische Altertumskunde, N. F. XXVIII, 1926, S. 176 ff., 224 ff.

4) Schwarzweber a.a.O.; dort Aufzählung aller und Abbildung der wich*
tigeren Denkmäler.

6) Futterer, a.a.O., S. 177 — Baer, Die Kunstdenkmäler des Kantons Basel*
Stadt, III, 1941, Abb. 233.



12

Augustinermuseum zu Freiburg i. B.1). Kaum jünger ist die aus dem
Leichnam Christi und zwei trauernden Frauen bestehende Gruppe in
der Fîeiliggrabkapelle zu Ems2) ; sie ordnet sich nicht in den allgemeinen
oberrheinischen Typus ein, sondern folgt eher der Strassburger An*
Ordnung; der lebensgrosse Leichnam Christi ist mit einem knappen
Lendentuch bedeckt, das Haupt nicht umhüllt; die Arme fallen geradlinig
und die Hände liegen auf den Oberschenkeln. Die gleiche Anordnung
zeigt ein unlängst aus Somvix in das Klostermuseum zu Disentis ge*
langtes Corpus; Länge 1,68 m, Breite 0,34 m 3). Die übrigen schweif
zerischen hölzernen Grabfiguren des 14. Jahrhunderts folgen dem ober*
rheinischen Schema ; das Haupt ist verhüllt, vom Körper nur die Brust
frei; die Hände sind auf dem Leib gekreuzt4). Das älteste, aus der
Zeit um 1330 stammende Denkmal ist der lebensgrosse Grabchristus des

Zisterzienserinnenklosters Magerau in Freiburg; er liegt auf einem Schrein,
der innen und aussen mit auf das hl. Grab bezüglichen Darstellungen
bemalt ist5) (Abb. 1). Etwa gleichalterig ist der mächtige Grabchristus
aus der St. Jostkapelle am Bürgenstock, jetzt in der Sammlung Wyrsch
zu Buochs (Abb. 2). Aus der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts stam*
men die Bildwerke in der Pfarrkirche zu Arth und, aus Engelberg, im
Historischen Museum zu Bern (Inv.*Nr. 7873, Abb. 5, 6) 6). Dem frühen
15. Jahrhundert gehören die Corpora aus Kerns im Schweizerischen
Landesmuseum (Abb. 3), aus Wollerau im Diözesanmuseum zu Schwyz
(Abb. 6), in der Kapuzinerkirche zu Stans, aus Binn im Musée de Notre-
Dame de Valère7), und, wohl gleichfalls aus dem deutschsprachigen
Gebiet stammend, in der Sammlung d'Allèves in Sitten an8).

V.
Darstellungen der Grablegung Christi, in der mittelalterlichen Klein*

kunst häufig, finden sich seit dem 14. Jahrhundert in das Monumentale
4) Schwarzweber, a.a.O., S. 35, Abb. 48—50.

2) Poeschel, Die Kunstdenkmäler des Kt. Graubünden, III, 1940, S. 29 f., Abb. 30.
3) Das Bildwerk wurde, nach freundlicher Mitteilung von Herrn Dr. Poeschel,

neuerdings in Somvix gefunden ; es ist daher in den Kunstdenkmälern des Kantons
Graubünden, IV, noch nicht veröffentlicht.

4) Futter er, a.a.O., S. 224 ff., mit Abbildung fast aller Stücke.
5) Ähnliche Schreine gelangten aus Lichtental in das Badische Landesmuseum

in Karlsruhe, aus Baar in das Schweizerische Landesmuseum.
6) Baum, Inventar der kirchlichen Bildwerke des Bernischen Historischen Mu*

seums, 1941, Nr. 14.

7) Länge 1,09 m, Breite 0,28 m. Deonna, Exposition L'Art Suisse des origines
à nos jours, Catalogue, Genève 1943, Nr. 404.

8) Nicht in den Zusammenhang der Grabfiguren gehört der aus Untersickingen
bei Markdorf, nicht aus Graubünden, stammende Schmerzensmann im Schweizerischen
Landesmuseum (Inv. LM. 8931).



13

gesteigert, auf Sakramentshäusern, z. B. in Nürnberg, Rothenburg o. T.
und Bamberg1) und auf den nun aufkommenden geschnitzten und be*

malten Altarretabeln, z. B. in Maulbronn2). In der Folgezeit wird die
Grablegung, in Deutschland wie besonders in Frankreich, zum gross*
figurigen, frei aufgestellten Andachtsbild entwickelt; sie verliert die Ii*
turgische Beziehung, die sie, als Hinweis auf die Grablegung der Hostie,
in den Sakramentshäusern noch hatte. Ikonographisch besteht zwischen
der Grablegung und dem hl. Grab ursprünglich kein Zusammenhang.
Wesentliches Kennzeichen der Grablegung ist das von Joseph von Ari*
mathia und Nikodemus gehaltene Bahrtuch, auf dem der Leichnam
Christi ruhend in den Sarg versenkt wird, während im Hintergrunde
Maria, Johannes und die Frauen trauernd stehen. Zwischen diesem reinen
Typus und dem Typus des hl. Grabes entwickeln sich jedoch alsbald
Zwischenglieder, besonders durch Aufnahme der Wächterfiguren in die
Grablegungsszene, so z. B. in der 1433 datierten Gruppe zu Saint-Nicolas
in Freiburg i. Ü.3). Auch in diesen Gruppen ist das Corpus häufig als
freie Holzfigur gebildet und lose auf das Bahrtuch aufgelegt. Hieraus
erklärt sich die Erhaltung so vieler einzelner Corpora, während das zu*
gehörige Grab und die Begleitfiguren zerstört sind.

Obgleich die Zahl der Grablegungen und hl. Gräber, die in den
letzten Jahrzehnten vor der Reformation entstehen, im ganzen nicht gering
ist, so haben sich doch in der Schweiz wenige Denkmäler erhalten ; ver*
mutlich war der Bedarf hier schon zuvor gedeckt. Nicht mehr vorhandene
hl. Gräber werden erwähnt in Allerheiligen zu Schaffhausen4), in der
Kirche zu Rieden (Kt. Zürich)5), in der Pfarrkirche zu Glarus6), bei
Lux Haggenberg in Winterthur bestellt. Zwei Wächter von einem hl.
Grab aus dem frühen 16. Jahrhundert gelangten aus dem Schlosse Horn*
berg in das Museum in Aarau 7). Ein stattliches Corpus, um 1480, 133 cm
lang, aus der Gegend von Luzern, besitzt Herr Oberst Dr. Franz Fischer
in Luzern. Ein Grabchristus des frühen 16. Jahrhunderts, 90 cm lang,

0 Schwarz web er, a.a.O., Abb. 62, 63. — Simon, Ikonographie der Grab*
legung Christi, Diss. Rostock 1926.

2) Baum, Gotische Bildwerke Schwabens, 1921, Taf. 86.

3) Reiners, Der Meister des hl. Grabes zu Freiburg i. Ü., Oberrheinische Kunst,
IV, 1929, S. 15, Taf. 12. — Verzeichnis der deutschen Denkmäler bei Schwarzweber,
a.a.O., S. 45 ff., der französischen bei Mâle, L'art religieux de la fin du moyen âge,
1922, p. 132 ff.

4) Lang, a.a.O., S. 1014.

5) Stückelberg, Die Verehrung des hl. Grabes, Schweizer Archiv für Volks*
künde, 1897, S. 114.

6) Rott, Quellen und Forschungen zur südwestdeutschen und schweizerischen
Kunstgeschichte, Bodenseegebiet, Quellen, 1933, S. 276.

') Schwarzweber, a.a.O., S. 29, Abb. 38.



14

befindet sich in der Sockelnische des Dreifaltigkeitsaltares in St. Johannes
zu Ems1). In diesen Zusammenhang ist der Grabchristus einzureihen
(Abb. 7, 8), den das Bernische Historische Museum 1942 im Basler Kunst*
handel erwarb (Inv.*Nr. 28702). Er stammt angeblich aus Zurzach und
ist um 1500 entstanden, 82 cm lang, 18 cm breit. Die alte Fassung, mit
Bluttropfen auf der Haut und vergoldetem Lendentuch, ist gut erhalten.
Bemerkenswert scheint, dass, obgleich über das horizontale Liegen der
Figur ein Zweifel nicht bestehen kann, ähnlich wie oft bei Grabmälern
die Gesetze der Schwere nicht beachtet sind; das Lendentuch fällt wie
bei einem hangenden Kruzifixus; auch die übereinandergelegten Füsse

gemahnen an das Bild des Gekreuzigten. Vielleicht liegt in dieser Stili*
sierung eine gewisse Absicht, eine letzte Erinnerung daran, dass man in
früheren Jahrhunderten den Gekreuzigten selbst während des triduum
sacrum im hl. Grabe niederlegte.

Poeschel, a.a.O., S. 24, Abb. 24.


	Ein Grabchristus des späten 15. Jahrhunderts

