
Zeitschrift: Jahrbuch des Bernischen Historischen Museums

Herausgeber: Bernisches Historisches Museum

Band: 15 (1935)

Artikel: Die Berner Tafeln zur Krishna-Legende

Autor: Abegg, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1043207

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1043207
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Berner Tafeln zur Krishna^Legende.
Von Emil Abegg, Zürich.

(Mit 6 Tafeln.)

Die Ethnographische Abteilung des Bernischen Historischen Museums
besitzt eine Serie bemalter Holztafeln von einem Tempelfries aus Vorder«
indien, die im Jahre 1777 von H. Bonjour, Oberst im Dienste der
Ostindischen Compagnie, nach Vallamand im Kanton Waadt gebracht
wurden und im Jahre 1884 in den Besitz des Historischen Museums
gelangten. Es handelt sich um Darstellungen aus der Krishna«Legende,
insbesondere aus der Jugendgeschichte Krishnas. Die Krishna«Legende
ist überliefert im Anhang zum grossen Epos Mahâbhârata, dem Hari«
vansha («Geschlechterfolge Haris» d. h. des Gottes Vishnu in seiner

Verkörperung als Krishna), etwa aus dem 4. Jahrhundert n. Chr., im
Vishnu«Purâna (V. Buch), und am ausführlichsten im Bhâgavata«Purâna
(benannt nach Bhagavat « der Erhabene, Heilige », wie Krishna von
seinen Verehrern genannt wird), dessen zehntes Buch ausschliesslich der
legendären Lebensgeschichte Krishnas gewidmet ist und in zahllosen
Bearbeitungen in den Volkssprachen verbreitet wurde; die bekannteste
ist der in Hindi verfasste Premsâgar. Daneben gibt es u. a. eine Marâthî«
Fassung und auch solche in dravidischen Sprachen wie Telugu und
Tamil. Die ältesten Zeugnisse der Legende entstammen schon dem
3. vorchristlichen Jahrhundert. Eine schöne deutsche Übersetzung der

Krishna=Legende im Vishnu«Prâna gab K. E. Neumann unter dem Pseu«

donym A.Paul, Krishnas Weltengang, 1905. Eine Zusammenstellung
der Quellen mit besonderer Berücksichtigung des Bhâgavata«Purâna in
französischer Übersetzung bietet H. Valentino, L'histoire merveilleuse
de Krishna d'après les livres sacrés de l'Inde, Paris 1923. Eine kritische
Bearbeitung der gesamten Überlieferung von Krishna gibt Tadpatrikar,
The Krishna Problem (Bombay Oriental Research Institute Annals X,
p. 269—344), Poona 1931. Über die literarhistorischen Fragen orientiert
am besten M. Win terni tz, Geschichte der indischen Literatur, Band I,
1905, S. 278 (Harivansha), 455 f. (Vishnu«Purâna) und 464 f. (Bhâgavata*
Purâna). Eine dramatische Bearbeitung der Jugendgeschichte Krishnas
schuf Bhâsa (4. Jahrhundert n.Chr.) unter dem Titel Bälacharita, d.h.



Tafel I.

Fig. 3. Yashoda mit Krishna und seinen Spielgefährten.



Tafel II.

Fig. 4. Krishna und Balarâma mit ihren Spielgefährten.

Fig. 5. Krishna unter den Hirtinnen.

Fig. 6. Krishna mit den Hirtenmädchen tanzend.



99

die Taten des Knaben (Krishna), übersetzt von H. Weller «Die
Abenteuer des Knaben Krishna», 19221).

Die Genesis der Krishna«Legende ist im einzelnen durchaus noch
nicht aufgeklärt; wertvolle Beiträge zu dieser Frage gaben Kennedy,
The child Krishna, Christianity and the Gujars, Journal of the Royal
Asiatic Society 1907, S. 951 ff. und Garbe, Indien und das Christentum
1914, S. 209 ff. In der Gestalt Krishnas, die Dichtung und bildende
Kunst der Inder am nachhaltigsten beschäftigt hat, ist ein möglicher«
weise historischer Kriegsheld und Religionsstifter, wie er im Mahäb«
hârata als Helfer der Pându«Prinzen und Verkündiger des religiösen Lehr«

gedichtes Bhagavad«Gîtâ auftritt, mit dem Hirtengott eines nordwest«
indischen Stammes verschmolzen. Sein Name bedeutet « der Schwarze »

und deutet wie der gleichbedeutende der Göttin Kâlî auf dravidische
Herkunft. Er wurde dann zum Stammesgott der Yâdavas, und schon
im Mahâbhârata erscheint er als Verkörperung (Avatâra) des Gottes
Vishnu, unter dessen gewöhnlich angenommenen zehn Avatâras er die
achte Stelle einnimmt2). Dabei gilt er nicht als blosse Teil«Inkarnation,
sondern als Verkörperung von Vishnus ganzem Wesen. — Eine christ«
liehe Beeinflussung der Geburtsgeschichte Krishnas hat erst in sehr

später Zeit stattgefunden und beschränkt sich auf einige Nebenzüge,
die dann auch in der Begehung von Krishnas Geburtsfest Aufnahme
fanden. Das Eindringen christlicher Züge in die Krishna«Legende und
den Krishna«Kult erfolgte etwa im 7. Jahrhundert durch die nestorianische
Mission3).

Um die nachfolgend beschriebenen Bilder in ihren grösseren Zu«
sammenhang einzuordnen, sei der wesentliche Inhalt der Krishna«Legende
nach den oben genannten Quellen vorangestellt. In der Stadt Mathurâ,
dem heutigen Muttra an der Yamunâ (Jumna) herrscht der böse König
Kansa, dem eine göttliche Prophezeihung verkündet hat, dass ihm vom
achten Kind des Vasudeva und der Devakî der Tod drohe. Deshalb
beschliesst der König, alle Kinder der Devakî töten zu lassen, und dies

') Dramatische Aufführungen von Szenen aus Krishnas Leben werden schon im
Harivansha erwähnt; s. Winternitz, Geschichte der indischen Literatur, Bd. I, S. 386.
Zum Drama Bhâsas s. ders. Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft 74,
1920, S. 118 ff.

2) Die Erhebung eines Stammeshäuptlings zu göttlichen Ehren ist in Indien nichts
Ungewöhnliches, es sei noch für neuere Zeit an den Maräthen«Häuptling Shivaji er«

innert; S. Hopkins, A study of gods, in India old and new, 1907, S. 105.

3) Garbe, Indien und das Christentum, S. 101 ff.; Grierson, Modern Hinduism
and its debts to the Nestorians. Journal of the Royal Asiatic Society 1907, S. 311 ff.
Die Beeinflussung des Krishnaismus durch das Christentum wurde wohl auch dadurch
erleichtert, dass der Name Krishnas in gewissen Dialekten Krishta lautet, was an Christos
erinnern könnte; s. Jacobi, Indogermanische Forschungen 45, 1927, S. 168 ff.



100

geschieht mit den sechs ersten1). Das siebente Kind wird von der
Schlafgöttin Nidrâ noch vor seiner Geburt in den Mutterschoss einer
andern Gattin Vasudevas verpflanzt2) ; es ist Krishnas Bruder Balarâma,
der dann in der Jugendgeschichte vielfach hervortritt. Den achten Sohn,
Krishna, vertauscht sein Vater Vasudeva, um ihn vor den Nachstellungen
Kansas zu retten, gleich nach seiner Geburt mit dem neugeborenen
Töchterchen des Hirten Nanda, das dann vom König an einem Felsen
zerschmettert wird, während Krishna als vermeintlicher Sohn des Nanda
und seiner Frau Yashodâ unter den Hirten aufwächst3). Die Legenden*
texte verbreiten sich ausführlich über die Jugendstreiche und Krafttaten,
die der Krishna*Knabe z. T. im Verein mit Balarâma unter den Hirten
ausführt; unsere Bilder werden Gelegenheit geben, mehrere derselben
näher zu besprechen. Schon in der Wiege tötet Krishna die Dämonin
Pûtanâ, die ihn verderben will, und später erlegt er verschiedene tier*
gestaltige Dämonen, so einen in Gestalt eines Geiers, der ihn in die
Lüfte davonträgt, einen pferde* und einen elefantengestaltigen. Als Krishna
siebenjährig war, zogen die Hirten nach dem Vrînda*Wald (Vrindâvana
in Bengâlî*Brindâban), benannt nach der den Vishnugläubigen heiligen
Vrindâ* oder Tulsl*Pflanze (Basilienkraut, Ocymum sanctum). Dort be*

zwingt Krishna den in einem Teich an der Yamunâ hausenden Schlangen*
dämon Kâliya und zwingt ihn, mit seinem ganzen Schlangenvolk zum
Meere zu ziehen.

Die weiteren Hauptzüge der Lebensgeschichte Krishnas seien nur
kurz zusammengefasst. König Kansa vernimmt von den Heldentaten
Krishnas, lässt ihn mit Balarâma nach Mathurâ kommen und will ihn
durch gedungene Ringkämpfer umbringen lassen; doch gelingt es den
beiden Hirtenjünglingen, diese und zuletzt auch den König zu erschlagen.
Um seinen Tod zu rächen, zieht sein Schwiegervater Jarâsandha mit
einem grossen Heere verbündeter Fürsten heran, wird aber von Krishna
zurückgeschlagen. Dann raubt er die Königstochter Rukmini von Vi*
darbha von ihrer Hochzeit hinweg4). In Dvârakâ an der Ostküste von

4) Erst späte, von der Herodessage beeinflusste Quellen wissen von einem allge*
meinen Kindermord in Mathurâ.

s) Eine solche Embryonen*Transplantation kennt auch die Jaina*Legende ; vergl.
v. Glasenapp, Der Jainismus, 1925, Taf. 20, und Winternitz, Geschichte der in*
dischen Literatur II, S. 309.

3) Das Motiv der Kindsvertauschung und des Aufwachsens unter Hirten findet
sich auch in der Kyrossage, wie sie Herodot I, S. 86 f. überliefert; vergl. Bauer, Die
Kyrossage (Denkschrift der Wiener Akademie, 1882).

4) Die Raubehe (Râkshasa*Vivâha) ist eine der im altindischen Recht vorgesehenen
Eheformen, ist aber nur den Angehörigen des kriegerischen Adels, der Kshatriya*Kaste
gestattet; s. Jolly, Recht und Sitte (in Bühlers Grundriss der indo*arischen Philologie
und Altertumskunde, 1896), S. 49.



Tafel III.

Fig. 9. Krishna hebt den Berg Mandare empor.



Tafel IV.

Fig. 11 und 12. Krishna empfängt Besucher.



101

Gujarât (heute Baroda) findet dann die Hochzeit Krishnas mit Rukminî
statt. Der Name der später vergöttlichten Rukminî lebt fort in dem«

jenigen des Dorfes Rummindeï (aus Rukmini«Devî) im nepalesischen
Terai, wohin die Legende die Geburtsstätte des Buddha verlegt; dieser
Name ist ein wichtiges Zeugnis für das hohe Alter der Krishna«Legende.
— Es folgen Kämpfe gegen verschiedene dämonische und menschliche
Feinde. Krishna gewinnt den Wunderbaum aus Indras Paradies und
entreisst dem Bärenkönig Jâmbavân den Syamantaka«Edelstein (Motiv
der schwer erreichbaren Kostbarkeit). Nachdem er die Erde von ihren
Bedrückern, Dämonen und bösen Königen befreit hat, ist ihm zufolge
des Fluches eines Brahmanen bestimmt, seinen eigenen Stamm, die Yä«

davas, in blutigem Kampf zu vernichten, nachdem üble Vorzeichen den
bevorstehenden Untergang von Dvârakâ verkündet haben. Zuletzt ver«
senkt er sich im Walde in tiefe Meditation. Da erblickt ihn der Jäger
Jaras (das Alter), der ihn für eine Antilope hält, und trifft ihn mit
seinem Pfeil an seiner einzigen verwundbaren Stelle an der Fußsohle.
Darauf geht Krishna wieder in seine göttliche Wesenheit ein. — Die
Krishna«Legende hat auch der bildenden Kunst unerschöpfliche An«

regungen gegeben; besonders in der Geburtsstadt Krishnas, in Mathurâ,
finden sich Skulpturen zu derselben in grosser Zahl1).

Im folgenden werden die Darstellungen des Berner Tempelfrieses
nach einzelnen Motiven wiedergegeben und besprochen. Die Tafeln
haben aneinandergereiht eine Länge von 14 m bei 30—31 cm Breite und
sind in Holzrahmen gefasst.

Fig. 1 a. Yashodâ mit dem kleinen Krishna, in Gehäuse auf dem
Divan (Paryanka) sitzend, nach Art der Madonna lactans dargestellt;
Krishna (von schwarzer Farbe) drückt ihr mit beiden Händen die rechte
Brust. Er trägt das Vishnu«Zeichen (Tilaka) auf der Stirn, welches die
Form eines V hat und ursprünglich als Vishnus Füssepaar gedacht ist;
es ist in Indien an den Wänden der Vishnu«Tempel angebracht und
die frommen Vaishnavas tragen es mit weisser Tonerde auf Stirn und
Arme auf; gelegentlich wird es auch mit Metallstempeln aufgebrannt.
Links eine Dienerin mit Schale, hinter ihr eine Frau, die mit der Linken
einen Papagei in die Höhe hält. Rechts eine Dienerin mit Fächer.

Wie aus der Legende hervorgeht, handelt es sich bei solchen Dar«
Stellungen immer um Yashodâ, die Pflegemutter Krishnas und Gattin
des Hirten Nanda, nicht um seine Mutter Devakî, die ihn im Gefängnis
zu Mathurâ gebar, und der er gleich nach der Geburt weggenommen

1) Deussen, Erinnerungen an Indien, 1904, S. 112. Diese Bildwerke sind re«
produziert und bearbeitet von Ph. Vogel, La sculpture de Mathurâ (Ars asiatica XV),
Paris 1930.



102

wurde. Darstellungen der Devakî mit dem neugebornen Krishna sind
sehr selten ; das Britische Museum besitzt eine solchex). Bei der Feier

von Krishnas Geburtsfest wird Krishna mit Devakî unter den Hirten
des Vrindavanâ dargestellt, was auf einer christlich beeinflussten Um«
biegung der Legende beruht.

Fig. 1 b. Yashodâ mit dem grösser gewordenen Krishna, der neben
ihr sitzt, ebenfalls mit Vishnu=Tilaka. Rechts von Yashodâ ein schwarzer
Diener mit Fächer. Neben Krishna sein hellfarbiger Bruder Balarâma.
Links spielende Hirtenknaben, deren einer einen Palmbaum erklettert,
auf dem zwei Silberreiher sitzen. Am sternbesäten Himmel steht die
Mondsichel. Das Bild b stellt die Spiele der Hirtenknaben im Vrindâ*
vana dar, an denen dann auch Krishna uud Balarâma sich beteiligen.

Fig. 2a. Yashodâ mit Krishna (wie 1 b) in Gehäuse; Krishna ist
hier hellrötlich, trägt eine aus Kugeln bestehende Kette über der Brust,
sowie das Juwel Kaustubha2). Er weist mit der Rechten auf zwei Frauen
(links unter einem Baum) ; die eine hält mit der Rechten einen weissen

Papagei empor; die andere trägt einen schwarzen, langgeschwänzten
Affen mit von weissen Haaren umkränzten Gesicht (Rhesusaffe). Vor
den beiden steht ein Knabe mit gegen Krishna erhobenen Händen,
wahrscheinlich wieder Balarâma. Unter dem Ruhebett Schale mit Er*
frischungen.

Fig. 2 b. Der kleine Krishna mit dem Vishnu*Tilaka, welches hier
mit dem Zeichen der Lakshmî, der Gattin Vishnus verbunden ist, einem
in der Krümmung des Unförmigen Zeichens angebrachten Punkt, der
in Indien auch das Tilaka der verheirateten Frauen ist. Yashodâ steckt
Krishna eine Frucht in den Mund. Links Dienerin mit Fächer.

Fig. 3. Hintergrund rot. Rechts unten Krishna (schwarz) mit Gold*
kleid, neben ihm Yashodâ, welche einen Strick hält; neben ihr ein
schwarzer Gegenstand. Das Bhâgavata*Purâna erzählt, dass der kleine
Krishna seiner Pflegemutter Buttermilch zu naschen pflegte; sie band
ihn deshalb an einem schweren Mörser fest, den er aber wegschleppte
und mit dem er zwei Arjuna*Bäume, in denen er stecken blieb, ausriss.
Der schwarze Gegenstand unseres Bildes soll offenbar der Mörser sein.

Die Bildmitte zeigt Krishna auf einer Leiter zu drei angehängten
schwarzen Gefässen (Buttertöpfen) emporsteigend; hinter ihm fallen
zwei Gefässe herunter. Links von der Leiter: Krishna, aus einem Ge*
fäss Buttermilch trinkend ; rechts von der Leiter hält er ein Gefäss em*

') Es ist eine Holzschnitzerei (Bridge Collection 1872); Devakî unter einem von
den Köpfen der Weltschlange Ananta gebildeten Baldachin, mit Krishna an der Brust.

2) Das BhâgavatasPurâna lässt Krishna mit Amuletten behängt sein oder auch
mit Kränzen aus TulsPBlüten.



103

por, darunter ist er am Boden kriechend (an den Mörser gebunden)
dargestellt. Links unten : Krishna, in der Hand ein Butterbällchen empor*
hebend, wird von Yashodâ an der Hand gefasst, in der andern hält sie

einen Bambusstock um ihn zu züchtigen; am Boden ein enghalsiges
Gefäss. Links zu äusserst: Krishna (oder Balarâma) wird von einem
braunen Mann an einem Strick weggeführt, gegen den er den Stock
erhebt. Oben im Trapez links Krishna (schwarz) und rechts Balarâma

(hell); zwei weisse Buttermilch naschende Katzen. — Krishna als Butter*
dieb (Navanitâ*Gopâla) ist ein beliebtes Motiv der bildenden Kunst1).

Fig. 4. Links, roter Hintergrund. Krishna an einem Ring hängend.
Zwei Knaben einer hell, der andere dunkel (Balarâma und Krishna)
schiessen Pfeile in die Höhe, ein dritter stützt sich auf den Boden.
Links ein Mann mit Schwert und erhobenem Zeigefinger; er trägt ge*
tüpfelten Turban und Halskette. Zweites Feld (Hintergrund dunkelblau):
In der Höhe ein an Seil herunterhängendes Licht und ein Schlüssel*
ähnlicher Gegenstand. Knabe, an einem Pfahl emporkletternd, ein zweiter
handstehend; ein schwarzer Schlangenmensch die sog. Brücke machend;
ein weiterer mit einer Art Hanteln turnend. Drittes Feld (roter Hinter*
grund): Krishna auf Balarâma reitend; zwei Hirtenknaben, von denen
einer eine Keule und einen Wurfring (Chakra) trägt (Krishna?). Viertes
Feld: Balarâma auf Krishna reitend; vor beiden zwei Hirten, die Chakras
schleudern, ein dritter am Boden kriechend. Jüngere Legendentexte er*
zählen, dass Krishna und Balarâma sich an den Produktionen wandernder
Gaukler ergötzten.

Fig. 5. Krishna unter den Hirtinnen des Vrindâvana. Erstes Feld
(Hintergrund blau) : Krishna unter einem Baum, kostet von einer Frucht,
links und rechts Hirtin, ebensolche haltend. Rechts weibliche Gestalt
in langem Rock, ein Gefäss über dem Kopf haltend. Vor der Gruppe
vier Kühe. Zweites Feld (roter Hintergrund): Krishna mit Juwel auf
der Brust, trägt an goldener Stange zwei Netze, im einen weisse, im
andern dunkelfarbige Früchte; er trägt sie weg indem er vorwärts weist.
Dann wieder Krishna mit zwei Hirtinnen, von einer Frucht geniessend.
Zu äusserst rechts steckt ihm eine Hirtin die Frucht in den Mund.
Vorne der Fluss Yamunâ mit Fischen, Krebsen, Schildkröten, Schlangen
und Muscheln.

Fig. 6. Krishna mit den Hirtenmädchen tanzend (fünfmal wiederholt).
Hintergrund rot, oben und unten Blütenstände. Krishna und die Hir*
tinnen tragen Blütenstäbe. Es ist der Tanz Räsa oder Hallisha, den
Krishna mit den Hirtinnen ausführt. Ein solcher Tanz, von mimischen

J) In Mahâban bei Mathurâ wird noch das Butterfass gezeigt, aus dem Krishna
zu naschen pflegte; s. v. Glasenapp, Heilige Stätte Indiens, 1928, S. 28.



104

Darstellungen begleitet, wird heute noch manchenorts, z. B. in Kathiâvad
aufgeführt, dort noch unter seinem alten Namen Hallisha1). Die mehr*
fache Wiederholung Krishnas dürfte mit dem Zug der späteren Legende
zusammenhängen, nach welcher Krishna sich durch Zauberkraft in eben»

soviele Scheinleiber spaltete, als Hirtinnen waren, sodass jede glaubte,
ihn allein zu besitzen.

Fig. 7. Krishna auf dem Punna'UBaum. Er wirft den ihn umstehenden
Hirtinnen die Kleider herunter, von denen noch einige in den Zweigen
des Baumes hängen. Eine der Hirtinnen hält bittend die Hände über
dem Kopf zusammen; eine andere, kniend, fasst die Hand der neben
ihr Stehenden; eine weitere hebt flehend die Hand zu Krishna empor;
eine schickt sich an, den Baum zu erklettern; eine zeigt auf Krishna,
eine hebt die zusammengelegten Hände empor (AnjalbGestus), eine
andere kniet und hält die Finger an die Nase, die letzte lehnt sich an
einen Palmbaum. Alle tragen nur kurze Röckchen oder Höschen, und
einige bedecken mit der Linken ihre Blosse. — Das Bhâgavata=»Purâna
erzählt, dass Krishna einst badenden Hirtinnen die Kleider raubte und
damit einen Punnai's oder Nîpa*Baum (Nauclea Cadamba) bestieg.
Lachend forderte er die Mädchen auf, die Kleider zu holen, aber diese

getrauten sich aus Scham zunächst nicht, dem Wasser zu entsteigen ;

schliesslich aber taten sie es doch, da es ihnen im Wasser zu kalt wurde,
und sie empfingen dann von Krishna ihre Kleider zurück. Diese Szene

wird auch figürlich dargestellt und bei Prozessionen (Yâtrâs) zu Ehren
Krishnas mitgeführt2).

Fig. 8. Roter Hintergrund. Krishna unter einem Baum die Flöte
blasend (Gâna*Gopâla, Muralîdhara) ; hinter ihm ist eine Kuh gelagert,
links seine Hirtengeliebte Râdhâ, auf beiden Seiten Hirten und Hirtinnen
in anbetender Haltung mit ihren Herdentieren. — Die Legende schildert,
wie Krishna, mit Edelsteinen geschmückt, ein Diadem aus Pfauenfedern
tragend die Flöte spielt, zum Entzücken der Götter und der Hirten des

Vrindâvana.
Fig. 9. Hintergrund blau=rot*blau. In der Mitte Krishna, von Râdhâ

umschlungen, die eine weiss und schwarz gestreifte Schlange über dem
Rücken trägt. Er hält mit einem Finger der erhobenen Rechten den

Berg Govardhana (braun, mit senkrechten, hellen Strichen, Blumen und
Kräutern) in die Höhe. Von rechts her reitet Indra auf seinem weissen
Elefanten heran ; er ist anscheinend vierarmig und trägt in zwei Händen

1) Vergl. die indische Monatsschrift East and West I, 1902, S. 748 f.
2) Krishna Gastri, South Indian Images of Gods and Goddesses, Madras 1916,

S. 47. Uber die dabei aufgeführten Singspiele handelt die Zürcher Dissertation von
Nisikanta Chattopadhyaya «The Yatras or Popular Dramas of Bengal», London 1882.



Tafel V.

Fig. 15. Krishna und Rukminî.



Fig. 17. Kriegszug.



105

nicht genauer bestimmbare Waffen. Links Kokospalme mit Silberreiher.
Zur Seite Krishnas die unter dem Berge Schutz findenden Hirten und
Hirtinnen mit ihren Herden. Eine Hirtin hebt die Hände anbetend

zusammen (Anjali«Gestus), ein Hirt trägt zwei Vögel in einem Korb
auf dem Kopf, eine Hirtin trägt ein Kind rittlings auf der Schulter,
welches die Anjali«Gebärde macht. Ein Knabe hebt eine Lotusblüte zu
Krishna empor, eine Hirtin trägt ein Kind auf dem Arm, eine andere
hebt ein schwarzes Gefäss empor, ein Hirtenknabe treibt mit dem Stock
die Tiere an, ein Hirt trägt Vögel in einem Korb. — Der Harivansha
erzählt, dass die Hirten des Vrindâvana einst im Herbst nach ihrer Ge«

wohnheit ein Fest zu Ehren des Regen« und Gewittergottes Indra
feierten. Krishna aber wollte sie von der Verehrung Indras abbringen
und sie veranlassen, statt seiner die Kühe, Berge und Wälder als Gott«
heiten zu verehren. Infolgedessen vollzogen die Hirten statt der bis«

herigen Opfer für Indra ein Bergopfer. Aus Zorn darüber sendet Indra
ein fürchterliches Unwetter mit gewaltigen Regengüssen. Aber Krishna
hebt mit einem Finger der rechten Hand den ganzen Berg Govardhana
in die Höhe, damit die Hirten mit ihren Herden unter ihm Schutz
finden. Nach sieben Tagen hört das Unwetter auf, Krishna stellt den

Berg wieder an seinen Platz, und Indra, der auf seinem Elefanten Airä«
vata herbeieilt, erkennt in ihm seinen Herrn, den Allgott Vishnu.

Fig. 10. Zwei auf goldenem Teppich kauernde Jünglinge, der eine

hell, der andere dunkel, halten in der einen Hand ein Palmblatt«Manu«
skript (Pustaka)J) ; vor ihnen in Gehäuse ein schwarzer Mann, eben«

falls ein Pustaka haltend. Links neben ihnen ein stehender Knabe mit
über der Brust gekreuzten Armen. Oben Regale mit Pustakas. Unter
dem Divan Erfrischungen. — Die beiden Jünglinge sind Krishna und
Balarâma, die Unterweisung eines Lehrers geniessend. Die Legende be«

richtet, dass Krishna und Balarâma, nachdem sie den König Kansa er«

schlagen hatten, nach Benares zogen — das schon hier als Hauptsitz
brahmanischer Gelehrsamkeit erscheint — um dort von dem Brahmanen
Sandîpana in das heilige Wissen eingeführt zu werden. Tag und Nacht
lagen sie dem Studium ob, und in bloss 64 Tagen erlernten sie die
Veden und Upanishaden, die sechs philosophischen Systeme, die Lehr«
bûcher der Grammatik, die Legendendichtungen der Purânas, Zauber«

Sprüche, Beschwörungen, Astrologie und Musik.

0 Pustaka, Hindi Pothak bezeichnet Lagen rechteckiger, zwischen zwei Deckel
gelegter und mit Schnüren umwundener Palmblattmanuskripte. Das Wort stammt, wie
die indischen Ausdrücke für Schrift und Schreiben, aus dem Iranischen. Der Gebrauch
von Manuskripten im Unterricht weist auf neuere Zeit, während der alt«brahmanische
Lernbetrieb solche ausschloss und nur auf mündlicher Überlieferung beruht.



106

Fig. 11. Hintergrund seitlich rot, Mitte blau, Krishna auf einem
Sopha, links von ihm drei Männer, alle mit Halsketten, einer mit Yak*
Wedel (Chauri, von Sanskrit Châmara), der andere mit Papagei auf
der erhobenen Rechten. Vor Krishna auf dem Ruhebett kauernd ein
Schwarzer mit Turban, die Rechte Hand mit dem Gestus der Wunsch«
gewährung (Varada«Mudrâ). Zwischen beiden ist ein kleiner Altar an«

gebracht, mit Bildern von Elefanten, Pferden und Lingams verziert.
Rechts zwei aufwartende Männer, einer mit dem Fächer. Unter dem
Divan Erfrischungen. — Dieses Bild kann nicht mit Sicherheit auf eine
bestimmte Szene der Krishna«Legende bezogen werden.

Fig. 12. Hintergrund Seiten blau, Mitte rot. Krishna auf einem
Divan mit Kissen, vor ihm Erfrischungen; die rechte Hand scheint den
Gestus des Rades (Chakra«Mudrâ) zu machen. Ganz links ein Mann
in weisser Kleidung mit roten Bändern, Rosenkranz über der Brust,
rotem Papagei in der emporgehobenen rechten Hand, grossen Ohrringen,
rotem Turban. Vor ihm auf dem Teppich sitzend ein schwarzer Mann
mit roter Kleidung, weissem Turban, goldener Halskette, dann eine
weiss gekleidete Frau mit Stabzither (Vînâ), die linke Hand zeigt die
Gebärde der Sicherheitsgewährung (Abhaya«Mudrâ). Rechts zwei Diener,
von denen der äussere mit dem Yak«Wedel Kühlung zufächelt.

Fig. 13. Krishna mit Râdhâ in Gehäuse. Links drei Frauen, eine
hält einen weissen Vogel empor, die zweite schwingt eine Chauri, die
dritte spielt auf einer Vînâ. Rechts von Krishna eine dunkle Frauen«

gestalt, dann eine auf der Vînâ spielende. Ausserhalb zwei Dienerinnen
mit Chauri und Fächer.

Fig. 14. Krishnas Vermählung mit Rukminî, der Tochter des Königs
Bhîmadeva. Die Zeremonie der Handergreifung vor einer Palme. Links
Gefolge von Männer und Frauen, darunter ein weisser, bärtiger Mann,
den man auch auf dem folgenden Bilde begegnet und wahrscheinlich
als König Bhîmadeva zu bestimmen ist. Die Frauen des Brautgefolges
tragen Gefässe mit Gaben. Rechts, im Gefolge Krishnas nur Männer
mit hohen Kronen (Mukutas), die sie wahrscheinlich als Götter kenn«
zeichnen sollen. Sowohl die Braut als die hinter ihr Stehende tragen
eine weiss und schwarz gestreifte Schlange über dem Rücken. — Die
Zeremonie der Handergreifung (Pânigrahana) gehört, wie die sieben
Schritte und das Umschreiten des Hochzeitsfeuers durch das Brautpaar,
schon dem ältesten vedischen Hochzeitsritual an1).

') Vergl. Hillebrandt, Ritualliteratur (in Bühlers Grundriss der indo«arischen
Philologie und Altertumskunde) 1901, S. 63 ff. ; Jolly, Recht und Sitte (ebendaselbst),
1896, S. 93 f. ; Winternitz, Das altindische Hochzeitsrituell nach dem Âpastambîya«
Grihyasûtra (Denkschriften der Wiener Akademie 1892), S. 48 f., 58 ff.



107

Fig. 15. Krishna mit Rukminî in Gehäuse sitzend. Vor ihnen, gleich*
falls sitzend, ein weisser bärtiger Mann (derselbe, der schon im Braut*
gefolge Fig. 14 erschien). Er trägt hohen, rötlichen Kopfputz und auf
der Stirn das Zeichen (Tilaka) der Shivaitenx). Er reicht Krishna eine

goldene Muschel (Shankha) oder einen Shâlagrâma (Ammonit), der als

Abbild von Vishnus Muschel gilt. Links und rechts Dienerinnen mit
Fächer und Chauri.

Fig. 16. Zug von Kriegern. Der erste bläst ein gewundenes Florn,
andere tragen Lanzen, einer hält eine Standarte; dann ein Reiter mit
Kesselpauken, hinter ihnen Wedelhalter (der Wedel hat die Gestalt
eines Ashvattha*Blattes, von Ficus religiosa, die auch von der moham*
medanischen Kunst übernommen worden ist). Es folgt ein weisses Pferd
mit goldener Satteldecke, ohne Reiter, dann wieder Standartenträger.
Krishna auf goldenem Palankin, neben ihm ein Begleiter mit Schwert.
Zu hinterst wieder Standartenträger. Die Kleidung der Männer ist die
mohammedanische (gestreifte Hosen).

Fig. 17. Krishna (anscheinend mit Schwert) in Gehäuse auf Elefant;
vorn auf diesem ein Treiber (Kornak) mit Stachel (Ankusha); hinter
Krishna auf dem Elefanten ein Diener mit Stab. Vor dem Elefanten
zwei Lanzenträger. Der Elefant scheint ein Stück Strick im Rüssel zu
tragen. Hinter dem Elefanten ein Mann mit Sonnenschirm, dem Ab*
zeichen der Königsmacht, und ein solcher mit Wedel in Gestalt eines
Ashvattha*Blattes. Dann ein Reiter mit erhobenem Schwert, hinter ihm
Männer mit Standarten und Lanzenträger, ein Trompeter zu Pferd und
ein Kamelreiter mit Kesselpauken ; unter dem Kamel geht ein Schwarzer
mit Stab. Standarten* und Lanzenträger beschliessen den Zug.

Diese beiden Figurenreihen stellen entweder Krishnas Zug zum
Meere dar, um den Sohn des Brahmanen Sandipana einem Meerungeheuer
zu entreissen, das ihn in die Tiefe gerissen hatte, oder den Kriegszug
gegen Jarâsandha und seinen Verbündeten Kâlayavana, der gegen Ma*
thurâ heranzog, um den König Kansa zu rächen.

1) Es ist ein nach unten sich verdickender senkrechter Strich, eine Nachbildung
des Lingam, während das gewöhnliche ShivasZeichen aus drei wagrechten Strichen,
dem Tiryakpundra besteht. Am Hofe Bhimasenas wurden nach dem Bhàgavata*Purâna
Shiva und Pârvatî verehrt.


	Die Berner Tafeln zur Krishna-Legende

