Zeitschrift: Jahrbuch des Bernischen Historischen Museums
Herausgeber: Bernisches Historisches Museum

Band: 15 (1935)

Artikel: Die Berner Tafeln zur Krishna-Legende
Autor: Abegg, Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1043207

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1043207
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Berner Tafeln zur KrishnazLegende.

Von Emil Abegg, Zirich.
(Mit 6 Tafeln.)

Die Ethnographische Abteilung des Bernischen Historischen Museums
besitzt eine Serie bemalter Holztafeln von einem Tempelfries aus Vorder:
indien, die im Jahre 1777 von H. Bonjour, Oberst im Dienste der
Ostindischen Compagnie, nach Vallamand im Kanton Waadt gebracht
wurden und im Jahre 1884 in den Besitz des Historischen Museums
gelangten. Es handelt sich um Darstellungen aus der Krishna-Legende,
insbesondere aus der Jugendgeschichte Krishnas. Die Krishna-Legende
ist iiberliefert im Anhang zum grossen Epos Mahabhirata, dem Hari-
vansha («Geschlechterfolge Haris» d. h. des Gottes Vishnu in seiner
Verkorperung als Krishna), etwa aus dem 4. Jahrhundert n. Chr., im
Vishnu-Purana (V. Buch), und am ausfiihrlichsten im Bhigavata-Purina
(benannt nach Bhagavat «der Erhabene, Heilige», wie Krishna von
seinen Verehrern genannt wird), dessen zehntes Buch ausschliesslich der
legendaren Lebensgeschichte Krishnas gewidmet ist und in zahllosen
Bearbeitungen in den Volkssprachen verbreitet wurde; die bekannteste
ist der in Hindi verfasste Premsigar. Daneben gibt es u.a. eine Marithi-
Fassung und auch solche in dravidischen Sprachen wie Telugu und
Tamil. Die iltesten Zeugnisse der Legende entstammen schon dem
3. vorchristlichen Jahrhundert. Eine schone deutsche Ubersetzung der
Krishna:Legende im Vishnu-Prina gab K. E. Neumann unter dem Pseus-
donym A. Paul, Krishnas Weltengang, 1905. Eine Zusammenstellung
der Quellen mit besonderer Berticksichtigung des Bhagavata-Purana in
franzosischer Ubersetzung bietet H. Valentino, L’histoire merveilleuse
de Krishna d’aprés les livres sacrés de I'Inde, Paris 1923. Eine kritische
Bearbeitung der gesamten Uberlieferung von Krishna gibt Tadpatrikar,
The Krishna Problem (Bombay Oriental Research Institute Annals X,
p. 269—344), Poona 1931. Uber die literarhistorischen Fragen orientiert
am besten M. Winternitz, Geschichte der indischen Literatur, Band I,
1905, S. 278 (Harivansha), 455 f. (Vishnu-Purina) und 464 f. (Bhigavata-
Purina). Eine dramatische Bearbeitung der Jugendgeschichte Krishnas
schuf Bhasa (4. Jahrhundert n. Chr.) unter dem Titel Balacharita, d.h.



Tafel 1.

Fig. 3. Yashoda mit Krishna und seinen Spielgefihrten.



Tafel II.

Fig. 6. Krishna mit den Hirtenmidchen tanzend.



99

die Taten des Knaben (Krishna), iibersetzt von H. Weller «Die
Abenteuer des Knaben Krishna», 19221),

Die Genesis der Krishna:Legende ist im einzelnen durchaus noch
nicht aufgeklart; wertvolle Beitrige zu dieser Frage gaben Kennedy,
The child Krishna, Christianity and the Gujars, Journal of the Royal
Asiatic Society 1907, S. 951 ff. und Garbe, Indien und das Christentum
1914, S.209f. In der Gestalt Krishnas, die Dichtung und bildende
Kunst der Inder am nachhaltigsten beschiftigt hat, ist ein mdoglicher-
weise historischer Kriegsheld und Religionsstifter, wie er im Mahaib-
harata als Helfer der PAndu-Prinzen und Verkiindiger des religiosen Lehr-
gedichtes Bhagavad:-Gitid auftritt, mit dem Hirtengott eines nordwest-
indischen Stammes verschmolzen. Sein Name bedeutet « der Schwarze »
und deutet wie der gleichbedeutende der Gottin Kali auf dravidische
Herkunft. Er wurde dann zum Stammesgott der Yidavas, und schon
im Mahibharata erscheint er als Verkorperung (Avatira) des Gottes
Vishnu, unter dessen gewohnlich angenommenen zehn Avatiras er die
achte Stelle einnimmt?). Dabei gilt er nicht als blosse Teil-Inkarnation,
sondern als Verkorperung von Vishnus ganzem Wesen. — Eine christ:
liche Beeinflussung der Geburtsgeschichte Krishnas hat erst in sehr
spater Zeit stattgefunden und beschrinkt sich auf einige Nebenziige,
die dann auch in der Begehung von Krishnas Geburtsfest Aufnahme
fanden. Das Eindringen christlicher Ziige in die Krishna:Legende und
den Krishna:Kult erfolgte etwa im 7. Jahrhundert durch die nestorianische
Mission ). :

Um die nachfolgend beschriebenen Bilder in ihren grosseren Zu-
sammenhang einzuordnen, sei der wesentliche Inhalt der Krishna-Legende
nach den oben genannten Quellen vorangestellt. In der Stadt Mathura,
dem heutigen Muttra an der Yamund (Jumna) herrscht der bdse Konig
Kansa, dem eine gottliche Prophezeihung verkiindet hat, dass ihm vom
achten Kind des Vasudeva und der Devaki der Tod drohe. Deshalb
beschliesst der Konig, alle Kinder der Devaki toten zu lassen, und dies

1) Dramatische Auffiihrungen von Szenen aus Krishnas Leben werden schon im
Harivansha erwihnt; s. Winternitz, Geschichte der indischen Literatur, Bd. I, S. 386.
Zum Drama Bhasas s. ders. Zeitschrift der Deutschen Morgenlindischen Gesellschaft 74,
1920, S. 118 . :

2) Die Erhebung eines Stammeshiuptlings zu géttlichen Ehren ist in Indien nichts
Ungewohnliches, es sei noch fiir neuere Zeit an den Marathen-Hauptling Shivaji er-
innert; S. Hopkins, A study of gods, in India old and new, 1907, S. 105.

8) Garbe, Indien und das Christentum, S. 101 ff.; Grierson, Modern Hinduism
and its debts to the Nestorians. Journal of the Royal Asiatic Society 1907, S. 311 ff,
Die Beeinflussung des Krishnaismus durch das Christentum wurde wohl auch dadurch
erleichtert, dass der Name Krishnas in gewissen Dialekten Krishta lautet, was an Christos
erinnern kénnte; s. Jacobi, Indogermanische Forschungen 45, 1927, S. 168 ff.



100

geschieht mit den sechs ersten?). Das siebente Kind wird von der
Schlafgottin Nidrd noch vor seiner Geburt in den Mutterschoss einer
andern Gattin Vasudevas verpflanzt?); es ist Krishnas Bruder Balarima,
der dann in der Jugendgeschichte vielfach hervortritt. Den achten Sohn,
Krishna, vertauscht sein Vater Vasudeva, um ihn vor den Nachstellungen
Kansas zu retten, gleich nach seiner Geburt mit dem neugeborenen
Tochterchen des Hirten Nanda, das dann vom Konig an einem Felsen
zerschmettert wird, wihrend Krishna als vermeintlicher Sohn des Nanda
und seiner Frau Yashoda unter den Hirten aufwichst?®). Die Legenden-
texte verbreiten sich ausfiihrlich tiber die Jugendstreiche und Krafttaten,
die der Krishna:Knabe z. T. im Verein mit Balarima unter den Hirten
ausfithrt; unsere Bilder werden Gelegenheit geben, mehrere derselben
naher zu besprechen. Schon in der Wiege totet Krishna die Damonin
Patana, die ihn verderben will, und spater erlegt er verschiedene tiers
gestaltige Damonen, so einen in Gestalt eines Geiers, der ihn in die
Liifte davontrigt, einen pferde- und einen elefantengestaltigen. Als Krishna
siebenjahrig war, zogen die Hirten nach dem Vrinda-Wald (Vrindivana
in Bengali-Brindaban), benannt nach der den Vishnuglaubigen heiligen
Vrinda: oder Tulsi-Pflanze (Basilienkraut, Ocymum sanctum). Dort be-
zwingt Krishna den in einem Teich an der Yamuna hausenden Schlangen:-
dimon Kiliya und zwingt ihn, mit seinem ganzen Schlangenvolk zum
Meere zu ziehen.

Die weiteren Hauptziige der Lebensgeschichte Krishnas seien nur
kurz zusammengefasst. Konig Kansa vernimmt von den Heldentaten
Krishnas, lasst ihn mit Balarima nach Mathura kommen und will ihn
durch gedungene Ringkdmpfer umbringen lassen; doch gelingt es den
beiden Hirtenjiinglingen, diese und zuletzt auch den Konig zu erschlagen.
Um seinen Tod zu richen, zieht sein Schwiegervater Jarisandha mit
einem grossen Heere verbiindeter Fiirsten heran, wird aber von Krishna
zuriickgeschlagen. Dann raubt er die Konigstochter Rukmini von Vi-
darbha von ihrer Hochzeit hinweg*). In Dvarakid an der Ostkuste von

1) Erst spite, von der Herodessage beeinflusste Quellen wissen von einem allge:
meinen Kindermord in Mathura.

%) Eine solche Embryonen:Transplantation kennt auch die Jaina-Legende; wvergl.
v. Glasenapp, Der Jainismus, 1925, Taf.20, und Winternitz, Geschichte der in-
dischen Literatur II, S. 309.

3) Das Motiv der Kindsvertauschung und des Aufwachsens unter Hirten findet
sich auch in der Kyrossage, wie sie Herodot I, S. 86 f. iiberliefert; vergl. Bauer, Die
Kyrossage (Denkschrift der Wiener Akademie, 1882).

4) Die Raubehe (Rikshasa-Viviha) ist eine der im altindischen Recht vorgesehenen
Eheformen, ist aber nur den Angehdrigen des kriegerischen Adels, der Kshatriya-Kaste
gestattet; s. Jolly, Recht und Sitte (in Biihlers Grundriss der indo-arischen Philologie
und Altertumskunde, 1896), S. 49.



Tafel III.

Fig. 9. Krishna hebt den Berg Mandare empor.



Tafel IV.

Fig. 11 und 12. Krishna empfingt Besucher.



101

Gujarat (heute Baroda) findet dann die Hochzeit Krishnas mit Rukmini
statt. Der Name der spiter vergéttlichten Rukmini lebt fort in dem-
jenigen des Dorfes Rummindei (aus Rukmini:Devi) im nepalesischen
Terai, wohin die Legende die Geburtsstatte des Buddha verlegt; dieser
Name ist ein wichtiges Zeugnis fiir das hohe Alter der Krishna:Legende.
— Es folgen Kimpfe gegen verschiedene dimonische und menschliche
Feinde. Krishna gewinnt den Wunderbaum aus Indras Paradies und
entreisst dem Birenkonig Jambavin den Syamantaka-Edelstein (Motiv
der schwer erreichbaren Kostbarkeit). Nachdem er die Erde von ihren
Bedriickern, Damonen und bésen Konigen befreit hat, ist ihm zufolge
des Fluches eines Brahmanen bestimmt, seinen eigenen Stamm, die Ya-
davas, in blutigem Kampf zu vernichten, nachdem iible Vorzeichen den
bevorstehenden Untergang von Dvaraka verkiindet haben. Zuletzt ver-
senkt er sich im Walde in tiefe Meditation. Da erblickt ihn der Jager
Jaras (das Alter), der ihn fiir eine Antilope halt, und trifft ihn mit
seinem Pfeil an seiner einzigen verwundbaren Stelle an der Fuf3sohle.
Darauf geht Krishna wieder in seine gottliche Wesenheit ein. — Die
Krishna:Legende hat auch der bildenden Kunst unerschopfliche An-
regungen gegeben; besonders in der Geburtsstadt Krishnas, in Mathurj,
finden sich Skulpturen zu derselben in grosser Zahl?).

Im folgenden werden die Darstellungen des Berner Tempelfrieses
nach einzelnen Motiven wiedergegeben und besprochen. Die Tafeln
haben aneinandergereiht eine Linge von 14 m bei 30—31 c¢m Breite und
sind in Holzrahmen gefasst.

Fig. 1a. Yashodi mit dem kleinen Krishna, in Gehause auf dem
Divan (Paryanka) sitzend, nach Art der Madonna lactans dargestellt;
Krishna (von schwarzer Farbe) driickt ihr mit beiden Hinden die rechte
Brust. Er tragt das Vishnu:Zeichen (Tilaka) auf der Stirn, welches die
Form eines V hat und urspriinglich als Vishnus Fiissepaar gedacht ist;
es ist in Indien an den Wanden der Vishnu-Tempel angebracht und
die frommen Vaishnavas tragen es mit weisser Tonerde auf Stirn und
Arme auf; gelegentlich wird es auch mit Metallstempeln aufgebrannt.
Links eine Dienerin mit Schale, hinter ihr eine Frau, die mit der Linken
einen Papagei in die Hohe halt. Rechts eine Dienerin mit Facher.

Wie aus der Legende hervorgeht, handelt es sich bei solchen Dar-
stellungen immer um Yashodi, die Pflegemutter Krishnas und Gattin
des Hirten Nanda, nicht um seine Mutter Devaki, die ihn im Gefangnis
zu Mathurd gebar, und der er gleich nach der Geburt weggenommen

1) Deussen, Erinnerungen an Indien, 1904, S. 112. Diese Bildwerke sind re:

produziert und bearbeitet von Ph. Vogel, La sculpture de Mathura (Ars asiatica XV),
Paris 1930.



102

wurde. Darstellungen der Devaki mit dem neugebornen Krishna sind
sehr selten; das Britische Museum besitzt eine solche!). Bei der Feier
von Krishnas Geburtsfest wird Krishna mit Devaki unter den Hirten
des Vrindavana dargestellt, was auf einer christlich beeinflussten Um-
biegung der Legende beruht.

Fig. 1 b. Yashoda mit dem grosser gewordenen Krishna, der neben
ihr sitzt, ebenfalls mit Vishnu-Tilaka. Rechts von Yashoda ein schwarzer
Diener mit Facher. Neben Krishna sein hellfarbiger Bruder Balarima.
Links spielende Hirtenknaben, deren einer einen Palmbaum erklettert,
auf dem zwel Silberreiher sitzen. Am sternbesiten Himmel steht die
Mondsichel. Das Bild b stellt die Spiele der Hirtenknaben im Vrinda-
vana dar, an denen dann auch Krishna uud Balarima sich beteiligen.

Fig. 2a. Yashodd mit Krishna (wie 1b) in Gehause; Krishna ist
hier hellrotlich, tragt eine aus Kugeln bestehende Kette iiber der Brust,
sowie das Juwel Kaustubha?). Er weist mit der Rechten auf zwei Frauen
(links unter einem Baum); die eine halt mit der Rechten einen weissen
Papagei empor; die andere trigt einen schwarzen, langgeschwinzten
Affen mit von weissen Haaren umkranzten Gesicht (Rhesusaffe). Vor
den beiden steht ein Knabe mit gegen Krishna erhobenen Hainden,
wahrscheinlich wieder Balarima. Unter dem Ruhebett Schale mit Er-
frischungen.

Fig. 2b. Der kleine Krishna mit dem Vishnu:Tilaka, welches hier
mit dem Zeichen der Lakshmi, der Gattin Vishnus verbunden ist, einem
in der Kriimmung des U:f6rmigen Zeichens angebrachten Punkt, der
in Indien auch das Tilaka der verheirateten Frauen ist. Yashoda steckt
Krishna eine Frucht in den Mund. Links Dienerin mit Facher.

Fig. 3. Hintergrund rot. Rechts unten Krishna (schwarz) mit Gold-
kleid, neben ihm Yashodi, welche einen Strick halt; neben ihr ein
schwarzer Gegenstand. Das Bhagavata-Purana erzahlt, dass der kleine
Krishna seiner Pflegemutter Buttermilch zu naschen pflegte; sie band
ihn deshalb an einem schweren Morser fest, den er aber wegschleppte
und mit dem er zwei Arjuna-Biume, in denen er stecken blieb, ausriss.
Der schwarze Gegenstand unseres Bildes soll offenbar der Morser sein.

Die Bildmitte zeigt Krishna auf einer Leiter zu drei angehingten
schwarzen Gefassen (Buttertopfen) emporsteigend; hinter ihm fallen
zwel Gefasse herunter. Links von der Leiter: Krishna, aus einem Ge-
fiss Buttermilch trinkend; rechts von der Leiter hilt er ein Gefiss ems-

1} Es ist cine Holzschnitzerei (Bridge Collection 1872); Devaki unter einem von
den Kopfen der Weltschlange Ananta gebildeten Baldachin, mit Krishna an der Brust.

?) Das Bhigavata:Purina lisst Krishna mit Amuletten behingt sein oder auch
mit Krinzen aus Tulsi-Bliiten.



103

por, darunter ist er am Boden kriechend (an den Morser gebunden)
dargestellt. Links unten: Krishna, in der Hand ein Butterballchen empor-
hebend, wird von Yashodi an der Hand gefasst, in der andern hilt sie
einen Bambusstock um ihn zu ziichtigen; am Boden ein enghalsiges
Gefass. Links zu ausserst: Krishna (oder Balarima) wird von einem
braunen Mann an einem Strick weggefithrt, gegen den er den Stock
erhebt. Oben im Trapez links Krishna (schwarz) und rechts Balarima
(hell); zwei weisse Buttermilch naschende Katzen. — Krishna als Butter-
dieb (Navaniti-Gopala) ist ein beliebtes Motiv der bildenden Kunst?).

Fig. 4. Links, roter Hintergrund. Krishna an einem Ring hingend.
Zwei Knaben einer hell, der andere dunkel (Balarima und Krishna)
schiessen Pfeile in die Hohe, ein dritter stiitzt sich auf den Boden.
Links ein Mann mit Schwert und erhobenem Zeigefinger; er trigt ge-
tupfelten Turban und Halskette. Zweites Feld (Hintergrund dunkelblau):
In der Hohe ein an Seil herunterhingendes Licht und ein schliissel-
dhnlicher Gegenstand. Knabe, an einem Pfahl emporkletiernd, ein zweiter
handstehend; ein schwarzer Schlangenmensch die sog. Briicke machend;
ein weiterer mit einer Art Hanteln turnend. Drittes Feld (roter Hinter-
grund): Krishna auf Balarima reitend; zwei Hirtenknaben, von denen
einer eine Keule und einen Wurfring (Chakra) tragt (Krishna?). Viertes
Feld: Balaraima auf Krishna reitend; vor beiden zwei Hirten, die Chakras
schleudern, ein dritter am Boden kriechend. Jiingere Legendentexte er-
zahlen, dass Krishna und Balarima sich an den Produktionen wandernder
Gaukler ergotzten.

Fig. 5. Krishna unter den Hirtinnen des Vrindivana. Erstes Feld
(Hintergrund blau): Krishna unter einem Baum, kostet von einer Frucht,
links und rechts Hirtin, ebensolche haltend. Rechts weibliche Gestalt
in langem Rock, ein Gefass iiber dem Kopf haltend. Vor der Gruppe
vier Kithe. Zweites Feld (roter Hintergrund): Krishna mit Juwel auf
der Brust, trigt an goldener Stange zwei Netze, im einen weisse, Im
andern dunkelfarbige Friichte; er trigt sie weg indem er vorwarts weist.
Dann wieder Krishna mit zwei Hirtinnen, von einer Frucht geniessend.
Zu dusserst rechts steckt ihm eine Hirtin die Frucht in den Mund.
Vorne der Fluss Yamuna mit Fischen, Krebsen, Schildkroten, Schlangen
und Muscheln.

Fig. 6. Krishna mit den Hirtenmadchen tanzend (fiinfmal wiederholt).
Hintergrund rot, oben und unten Bliitenstinde. Krishna und die Hir-
tinnen tragen Blitenstabe. Es ist der Tanz Rasa oder Hallisha, den
Krishna mit den Hirtinnen ausfithrt. Ein solcher Tanz, von mimischen

') In Mahiban bei Mathuri wird noch das Butterfass gezeigt, aus dem Krishna
zu naschen pflegte; s. v. Glasenapp, Heilige Stitte Indiens, 1928, S. 28.



104

Darstellungen begleitet, wird heute noch manchenorts, z. B. in Kathiivad
aufgefiihrt, dort noch unter seinem alten Namen Hallisha'). Die mehr-
fache Wiederholung Krishnas diirfte mit dem Zug der spiteren Legende
zusammenhingen, nach welcher Krishna sich durch Zauberkraft in eben-
soviele Scheinleiber spaltete, als Hirtinnen waren, sodass jede glaubte,
ihn allein zu besitzen.

Fig.7. Krishna auf dem Punnai-Baum. Er wirft den ihn umstehenden
Hirtinnen die Kleider herunter, von denen noch einige in den Zweigen
des Baumes hingen. Eine der Hirtinnen hilt bittend die Hiande iiber
dem Kopf zusammen; eine andere, kniend, fasst die Hand der neben
ihr Stehenden; eine weitere hebt flehend die Hand zu Krishna empor;
eine schickt sich an, den Baum zu erklettern; eine zeigt auf Krishna,
eine hebt die zusammengelegten Hinde empor (Anjali-Gestus), eine
andere kniet und hilt die Finger an die Nase, die letzte lehnt sich an
einen Palmbaum. Alle tragen nur kurze Rockchen oder Hoschen, und
einige bedecken mit der Linken ihre Blosse. — Das Bhagavata-Purina
erzahlt, dass Krishna einst badenden Hirtinnen die Kleider raubte und
damit einen Punnaiz oder Nipa:Baum (Nauclea Cadamba) bestieg.
Lachend forderte er die Midchen auf, die Kleider zu holen, aber diese
getrauten sich aus Scham zunichst nicht, dem Wasser zu entsteigen;
schliesslich aber taten sie es doch, da es thnen im Wasser zu kalt wurde,
und sie empfingen dann von Krishna ihre Kleider zuriick. Diese Szene
wird auch figiirlich dargestellt und bei Prozessionen (Yatrads) zu Ehren
Krishnas mitgefiihrt ?).

Fig. 8. Roter Hintergrund. Krishna unter einem Baum die Fldte
blasend (Gana-Gopala, Muralidhara); hinter ihm ist eine Kuh gelagert,
links seine Hirtengeliebte Radha, auf beiden Seiten Hirten und Hirtinnen
in anbetender Haltung mit ihren Herdentieren. —- Die Legende schildert,
wie Krishna, mit Edelsteinen geschmiickt, ein Diadem aus Pfauenfedern
tragend die Flote spielt, zum Entziicken der Gotter und der Hirten des
Vrindavana. _

Fig. 9. Hintergrund blau-rot:blau. In der Mitte Krishna, von Radha
umschlungen, die eine weiss und schwarz gestreifte Schlange iiber dem
Riicken tragt, Er hilt mit einem Finger der erhobenen Rechten den
Berg Govardhana (braun, mit senkrechten, hellen Strichen, Blumen und
Krautern) in die Hohe. Von rechts her reitet Indra auf seinem weissen
Elefanten heran; er ist anscheinend vierarmig und trigt in zwei Hinden

1) Vergl. die indische Monatsschrift East and West I, 1902, S. 748 £.

?) Krishna Gastri, South Indian Images of Gods and Goddesses, Madras 1916,
S.47. Uber die dabei aufgefiihrten Singspiele handelt die Ziircher Dissertation von
Nisikanta Chattopadhyaya «The Yatras or Popular Dramas of Bengal », London 1882.



Tafel V.

Fig. 13. Krishna und Radha.

Fig. 14. Krishnas Vermihlung mit Rukmini.

Fig. 15. Krishna und Rukmini.



Fig. 17. Kriegszug.

TA T°3BL



105

nicht genauer bestimmbare Waffen. Links Kokospalme mit Silberreiher.
Zur Seite Krishnas die unter dem Berge Schutz findenden Hirten und
Hirtinnen mit ihren Herden. Eine Hirtin hebt die Hinde anbetend
zusammen (Anjali-Gestus), ein Hirt tragt zwei Vogel in einem Korb
auf dem Kopf, eine Hirtin trigt ein Kind rittlings auf der Schulter,
welches die Anjali-Gebarde macht. Ein Knabe hebt eine Lotusbliite zu
Krishna empor, eine Hirtin trigt ein Kind auf dem Arm, eine andere
hebt ein schwarzes Gefiss empor, ein Hirtenknabe treibt mit dem Stock
die Tiere an, ein Hirt tragt Vogel in einem Korb. — Der Harivansha
erzihlt, dass die Hirten des Vrindavana einst im Herbst nach ihrer Ge:
wohnheit ein Fest zu Ehren des Regen: und Gewittergottes Indra
feierten. Krishna aber wollte sie von der Verehrung Indras abbringen
und sie veranlassen, statt seiner die Kithe, Berge und Walder als Gott-
heiten zu verehren. Infolgedessen vollzogen die Hirten statt der bis:-
herigen Opfer fiir Indra ein Bergopfer. Aus Zorn dariiber sendet Indra
ein fiirchterliches Unwetter mit gewaltigen Regengiissen. Aber Krishna
hebt mit einem Finger der rechten Hand den ganzen Berg Govardhana
in die Hohe, damit die Hirten mit ihren Herden unter ithm Schutz
finden. Nach sieben Tagen hort das Unwetter auf, Krishna stellt den
Berg wieder an seinen Platz, und Indra, der auf seinem Elefanten Airi-
vata herbeieilt, erkennt in ihm seinen Herrn, den Allgott Vishnu.

Fig. 10. Zwei auf goldenem Teppich kauernde Jiinglinge, der eine
hell, der andere dunkel, halten in der einen Hand ein Palmblatt-Manu-
skript (Pustaka)?); vor ihnen in Gehiuse ein schwarzer Mann, eben-
falls ein Pustaka haltend. Links neben ihnen ein stehender Knabe mit
iiber der Brust gekreuzten Armen. Oben Regale mit Pustakas. Unter
dem Divan Erfrischungen. — Die beiden Jiinglinge sind Krishna und
Balarama, die Unterweisung eines Lehrers geniessend. Die Legende be-
richtet, dass Krishna und Balarima, nachdem sie den Konig Kansa er-
schlagen hatten, nach Benares zogen — das schon hier als Hauptsitz
brahmanischer Gelehrsamkeit erscheint — um dort von dem Brahmanen
Sandipana in das heilige Wissen eingefiithrt zu werden. Tag und Nacht
lagen sie dem Studium ob, und in bloss 64 Tagen erlernten sie die
Veden und Upanishaden, die sechs philosophischen Systeme, die Lehr:
biicher der Grammatik, die Legendendichtungen der Purinas, Zauber:
spriiche, Beschworungen, Astrologie und Musik.

1) Pustaka, Hindi Pothak bezeichnet Lagen rechteckiger, zwischen zwei Deckel
gelegter und mit Schniiren umwundener Palmblattmanuskripte. Das Wort stammt, wie
die indischen Ausdriicke fiir Schrift und Schreiben, aus dem Iranischen. Der Gebrauch
von Manuskripten im Unterricht weist auf neuere Zeit, wihrend der alt:brahmanische
Lernbetrieb solche ausschloss und nur auf miindlicher Uberlieferung beruht.



106

Fig. 11. Hintergrund seitlich rot, Mitte blau, Krishna auf einem
Sopha, links von ihm drei Minner, alle mit Halsketten, einer mit Yak-
Wedel (Chauri, von Sanskrit Chimara), der andere mit Papagei auf
der erhobenen Rechten. Vor Krishna auf dem Ruhebett kauernd ein
Schwarzer mit Turban, die Rechte Hand mit dem Gestus der Wunsch-
gewihrung (Varada-Mudra). Zwischen beiden ist ein kleiner Altar an-
gebracht, mit Bildern von Elefanten, Pferden und Lingams verziert.
Rechts zwei aufwartende Mainner, einer mit dem Facher. Unter dem
Divan Erfrischungen. — Dieses Bild kann nicht mit Sicherheit auf eine
bestimmte Szene der Krishna-Legende bezogen werden.

Fig. 12. Hintergrund Seiten blau, Mitte rot. Krishna auf einem
Divan mit Kissen, vor ihm Erfrischungen; die rechte Hand scheint den
Gestus des Rades (Chakra:Mudri) zu machen. Ganz links ein Mann
in weisser Kleidung mit roten Biandern, Rosenkranz tber der Brust,
rotem Papagei in der emporgehobenen rechten Hand, grossen Ohrringen,
rotem Turban. Vor ihm auf dem Teppich sitzend ein schwarzer Mann
mit roter Kleidung, weissem Turban, goldener Halskette, dann eine
weiss gekleidete Frau mit Stabzither (Vini), die linke Hand zeigt die
Gebarde der Sicherheitsgewahrung (Abhaya:Mudra). Rechts zwei Diener,
von denen der aussere mit dem Yak:Wedel Kuhlung zufichelt.

Fig. 13. Krishna mit Riddhid in Gehiuse. Links drei Frauen, eine
hilt einen weissen Vogel empor, die zweite schwingt eine Chauri, die
dritte spielt auf einer Vinia. Rechts von Krishna eine dunkle Frauen:-
gestalt, dann eine auf der Vina spielende. Ausserhalb zwei Dienerinnen
mit Chauri und Facher.

Fig. 14. Krishnas Vermahlung mit Rukmini, der Tochter des Konigs
Bhimadeva. Die Zeremonie der Handergreifung vor einer Palme. Links
Gefolge von Manner und Frauen, darunter ein weisser, bartiger Mann,
den man auch auf dem folgenden Bilde begegnet und wahrscheinlich
als Konig Bhimadeva zu bestimmen ist. Die Frauen des Brautgefolges
tragen Gefasse mit Gaben. Rechts, im Gefolge Krishnas nur Manner
mit hohen Kronen (Mukutas), die sie wahrscheinlich als Gotter kenn-
zeichnen sollen. Sowohl die Braut als die hinter ihr Stehende tragen
eine weiss und schwarz gestreifte Schlange iiber dem Riicken. — Die
Zeremonie der Handergreifung (Panigrahana) gehort, wie die sieben
Schritte und das Umschreiten des Hochzeitsfeuers durch das Brautpaar,
schon dem altesten vedischen Hochzeitsritual an?).

) Vergl. Hillebrandt, Ritualliteratur (in Biihlers Grundriss der indo-arischen
Philologie und Altertumskunde) 1901, S. 63 ff.; Jolly, Recht und Sitte (ebendaselbst),
1896, S. 93f.; Winternitz, Das altindische Hochzeitsrituell nach dem Apastambiya-
Grihyasttra (Denkschriften der Wiener Akadcmie 1892), S. 48 f., 58 ff.



107

Fig. 15. Krishna mit Rukmini in Gehause sitzend. Vor ihnen, gleich-
falls sitzend, ein weisser bartiger Mann (derselbe, der schon im Braut-
gefolge Fig. 14 erschien). Er tragt hohen, rotlichen Kopfputz und auf
der Stirn das Zeichen (Tilaka) der Shivaiten?). Er reicht Krishna eine
goldene Muschel (Shankha) oder einen Shilagrima (Ammonit), der als
Abbild von Vishnus Muschel gilt. Links und rechts Dienerinnen mit
Facher und Chauri.

Fig. 16. Zug von Kriegern. Der erste bliast ein gewundenes Horn,
andere tragen Lanzen, einer halt eine Standarte; dann ein Reiter mit
Kesselpauken, hinter ihnen Wedelhalter (der Wedel hat die Gestalt
eines Ashvattha-Blattes, von Ficus religiosa, die auch von der moham-
medanischen Kunst iibernommen worden ist). Es folgt ein weisses Pferd
mit goldener Satteldecke, ohne Reiter, dann wieder Standartentriger.
Krishna auf goldenem Palankin, neben ihm ein Begleiter mit Schwert.
Zu hinterst wieder Standartentrager. Die Kleidung der Manner ist die
mohammedanische (gestreifte Hosen).

Fig. 17. Krishna (anscheinend mit Schwert) in Gehaiuse auf Elefant;
vorn auf diesem ein Treiber (Kornak) mit Stachel (Ankusha); hinter
Krishna auf dem Elefanten ein Diener mit Stab. Vor dem Elefanten
zwei Lanzentrager. Der Elefant scheint ein Stiick Strick im Rissel zu
tragen. Hinter dem Elefanten ein Mann mit Sonnenschirm, dem Ab-
zeichen der Konigsmacht, und ein solcher mit Wedel in Gestalt eines
Ashvattha-Blattes. Dann ein Reiter mit erhobenem Schwert, hinter ihm
Minner mit Standarten und Lanzentrager, ein Trompeter zu Pferd und
ein Kamelreiter mit Kesselpauken; unter dem Kamel geht ein Schwarzer
mit Stab. Standarten: und Lanzentriger beschliessen den Zug.

Diese beiden Figurenreihen stellen entweder Krishnas Zug zum
Meere dar, um den Sohn des Brahmanen Sandipana einem Meerungeheuer
zu entreissen, das ihn in die Tiefe gerissen hatte, oder den Kriegszug
gegen Jarisandha und seinen Verbiindeten Kailayavana, der gegen Ma-
thura heranzog, um den Konig Kansa zu richen.

1) Es ist ein nach unten sich verdickender senkrechter Strich, eine Nachbildung
des Lingam, wihrend das gewdhnliche Shiva-Zeichen aus drei wagrechten Strichen,
dem Tiryakpundra besteht. Am Hofe Bhimasenas wurden nach dem Bhigavata-Purina
Shiva und Pirvati verehrt.



	Die Berner Tafeln zur Krishna-Legende

