
Zeitschrift: Jahrbuch des Bernischen Historischen Museums

Herausgeber: Bernisches Historisches Museum

Band: 11 (1931)

Artikel: Die magischen Gewebe von Bali und Lombok

Autor: Wirz, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1043306

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1043306
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die magischen Gewebe von Bali und Lombok.
Von Paul Wirz, Basel.

(Mit 1 Tafel.)

Magie bedeutet, allgemein gefasst, Zauberei. Magische Gegenstände
sind solche, die mit geheimen Zauberkräften ausgestattet sind. Der Natur*
mensch fühlt die Wirksamkeit dieser Kräfte in alltäglichen Dingen und
Vorgängen. Dies erklärt, warum für ihn Objekte wie Faser, Band, Schnur
und Gewebe Träger transzendentaler Einflüsse sein können und neben
ihrer praktischen Bedeutung eine ins geistige Gebiet übertragene Rolle
spielen.

Die Faser z. B., die Schnur, der Strick, die im gewöhnlichen Leben

zum Verschnüren und Zusammenbinden dienen, werden vom Natur*
menschen ohne weiteres auch als Leiter geistiger Kräfte gedacht; sie
kommen bei den verschiedensten Völkern und in mannigfaltiger An*
wendung in ihren kultischen Riten vor (die Haarschnur der Australier,
die Gebetschnur der siamesischen Priester). Ist die Faser, die Schnur
verknüpft, verschlungen oder zu einem Gewebe verflochten, so sind die
Kräfte gebunden und werden erst wieder frei, wenn der Knoten oder
das Gewebe durchschnitten wird. Am stärksten gebannt sind die Kräfte
selbstredend im Gewebe. Magische Bänder und Gürtel sind aus den
verschiedensten Gebieten bekannt. Vielfach bilden sie ein Abzeichen der
Priester und werden während der Ausübung des Rituals umgelegt, um
die Verbindung mit der Gottheit herzustellen. Dahin gehören z. B. das

schwarze Schulterband der balinesischen padanda, vielleicht auch das

Gebettuch der Juden, vor allem aber die magischen Tücher und Bänder
der Bewohner der beiden kleinen Sunda*Inseln Bali und Lombok,
deren näherer Betrachtung wir uns nunmehr zuwenden. Obschon die

Verwendung solcher magischer Bänder und Gewebe eine ausserordentlich

grosse ist, so wurde doch ihre wahre Bedeutung eigentlich erst vor
wenigen Jahren erkannt. Berichtet hat hierüber in Kürze H. T. Damsté
in der Tijdschrift voor Ind. Land*, Taal* en Volkenkunde 1924. Später
erschien in der gleichen Zeitschrift ein grösserer Artikel über die
Verwendung der heiligen Gewebe auf Lombok. Tatsächlich gibt es auf Bali
und auf Lombok keine Zeremonien, keine rituellen Festlichkeiten, bei denen
nicht besondere Bänder und Tücher auf die eine oder andere Weise Ver*

9



130

wendung finden. Hiebei handelt es sich, wie wir im folgenden sehen
werden, teils um magisch*aktive, teils um passiv wirksame Objekte, die
für den richtigen Verlauf der Zeremonie und deren Erfolg von grösster
Bedeutung sind. Ihre Anwendung reicht jedoch entschieden in die vor*
hinduistische bzw. vorislamitische Periode zurück. Heute gehören sie

jedoch ebensogut zum Ritual der noch heidnischen Balinesen und Sassak
wie auch der hinduistischen Balinesen und der mohammedanischen Be*
wohner von Lombok. Hier wie dort haben sie Eingang gefunden und
ist ihre Verwendung den neuen Religionen angepasst worden. Es fällt
somit schwer, ihre anfängliche Bedeutung klarzulegen.

Tenganän, ein kleines Bergdörfchen bei Karang*Asem (Süd*Bali)
kann sich heute noch rühmen, jene herrlichen Gewebe herzustellen, die
allenthalben auf Bali und auch ausserhalb der Insel unter dem Namen
«kain gringsing» bekannt sind.

Eine andere, alte Bezeichnung ist kamit. Früher sollen sie auch
in Ost*Java nicht unbekannt gewesen sein.

Es sind dies magische Gewebe, magisch insofern, als sie bei ge*
wissen Zeremonien, so vor allem beim Schneiden der ersten Haarlocke,
die, wie man sagt, das Kind aus dem Mutterleib mitbrachte, und beim
Zahnfeilen zugegen sein müssen. Weshalb solches geschieht, wird heute
schwerlich noch zu entscheiden sein.

Eines aber wissen wir, dass nämlich mit der Herstellung der kain
gringsing einstmals blutige Menschenopfer verbunden waren. Tenganän
besitzt heute noch seinen «heiligen» Opferplatz, der von Fremdlingen
nicht betreten werden darf. Grosse Steine zieren die Mitte des von ur*
alten Waringinbäumen beschatteten und von einer Mauer umgebenen
Platzes. Allein, es sind nur noch die Alten, die von seiner ehemaligen
Bestimmung Bescheid wissen. Mit dem Blut wurde das Garn für die
kain gringsing gefärbt, an dessen Stelle späterhin eine andere Färbe*
methode trat: Rinde vom kemiri*Baum (Aleurites triloba) mit Curcuma
feingeschnitten und gestampft und hierauf in Wasser gelegt. Denn
tierisches Blut durfte nicht verwendet werden.

Die kain gringsing sind die herrlichsten und kostbarsten Gewebe,
die wir von Bali und dem Indischen Archipel überhaupt kennen, kost*
bar schon deshalb, weil es sich um ein Doppel*Ikat*Verfahren handelt,
d.h. um Gewebe, bei denen das Muster vor dem Weben hervor*
gebracht wird durch teilweise Umwicklung der Kettenfäden sowohl
als auch des Einschlags mit darauffolgendem Färbeprozess. Es versteht
sich von selbst, dass die Herstellung solcher Gewebe eine wahre Gedulds*
arbeit erfordert.



Auch im übrigen ist die Herstellung der kain gringsing mit
mancherlei Vorsichtsmassregeln verknüpft. Es heisst, dass sie nur im
geheimen hergestellt werden dürfen und die Mädchen oder Frauen nackt
arbeiten müssen.

Von diesen kain gringsing werden je nach der Musterung verschiedene
Arten unterschieden.

Am häufigsten verwendet und besonders beliebt sind die «gringsing
wajang», so benannt nach den Wajangfiguren1), die in das Tuch ein«

gewoben sind. Sie finden, wie vorne bemerkt, vor allem beim Schneiden
der ersten Haarlocke und Zahnfeilen der Kinder Verwendung und ganz
besonders gilt dies von solchen Kindern, die in der wajang wuku2) ge«
boren sind. Beim Schneiden der Haarlocke wird das Kind mit einem
solchen Tuch umgürtet; beim Zahnfeilen muss der Kandidat seinen Kopf
drauf legen. Auch wird der Spucknapf mit einem solchen kain gringsing
umwickelt, und auf ein drittes kommen die Instrumente zu liegen.

Eine weitere Verwendung betrifft die Eheschliessung, indem sich
das junge Paar gemeinsam mit einem solchen Tuch umgürtet. Hiebei
kommt jedoch bloss ein neues kain gringsing in Frage, d. h. ein solches,
dessen Kettenfäden noch nicht durchgetrennt sind. Hierauf schneidet die
Mutter der Braut die Kettenfäden durch. Erst nachdem dieses geschehen
ist, wird auch die letzte Rate des Brautpreises bezahlt. Sind die Ketten«
fäden einmal durchgeschnitten, so darf das Tuch wie ein anderes zur
Bedeckung des Oberkörpers oder als Schärpe getragen werden. Für eine
weitere Zeremonie kommt es jedoch nicht mehr in Frage.

Weiterhin finden die kain gringsing bei Krankheiten Verwendung,
indem die erkrankte Person, mit einem solchen Tuch umgürtet, Ge«

nesung erhofft.

Auch beim Reinigungsfest (drei Monate nach der Entbindung)
pflegt sich die Mutter des Kleinen mit einem kain gringsing zu umgürten;
man glaubt also wohl in beiden Fällen an eine direkte Ausstrahlung
heilsamer, reinigender Kräfte.

Von weitern gringsing«Arten seien sodann genannt: die gringsing
ringgit (ringgit Taler), mit kreisförmigen Ornamenten. Mit einem
solchen pflegt man gelegentlich die Spitze eines Verbrennungsturmes zu
umwickeln, insofern es sich um den Vertreter einer höhern Kaste handelt.

Ein kain gringsing, gleichgültig welcher Art, pflegt man in der Regel
auch auf die im Hause aufgebahrte Leiche zu legen. Gleichzeitig dient

*) Wajang ist das javanische Schattenspiel.
2) Wajang wuku ist die Bezeichnung für eine der dreissig Wochen der javanischen

Zeitrechnung (Vgl. Enzyclopädie van Nederl. Indie unter «tijdrekening»).



132

es auch als Unterlage für den «an gen an»1), der bis zur Kremation
auf der Leiche stehen bleibt.

Die gringsing pandjawâdja finden vornehmlich bei gewissen
Opferriten Verwendung (bantan tagstag).

Die gringsing tapok*manggis (Nabel der Mangustan) lassen ein
sternförmiges Muster erkennen, welches als Blütennarbe der Mangustan*
frucht gedeutet wird.

Die gringsing pâdma njâtor weisen ein Windrosen* (oder Lotos*
blüten*) Ornament auf. Übrigens kehrt das p â d m a *Ornament auch auf
den meisten andern gringsing*Tüchern wieder. Es ist zweifellos erst mit
dem Hinduismus eingeführt worden. Manchmal kehrt dieses Ornament
auch in dreifacher Wiederholung wieder, d. h. es ziert in ganzer Aus*
führung die Mitte und in halber Form die beiden Enden des Tuches
(siehe Tafel. Fig. 1).

Die gringsing tjinde haben in ihrer Ornamentik ein Motiv ähn*
lieh dem Malteserkreuz. Mit einem solchen Tuch werden bei Opferriten
die kostbaren Objekte bedeckt oder umwickelt, wie z. B. Gong, Kris usw.

Die gringsing tjépok sâri finden Verwendung, wenn sich bei
einem Mädchen die ersten Regeln einstellen. Hiebei findet ein kleines
Opferfest (mlalâban) statt und umgürtet sich das Mädchen mit einem
solchen gringsing*Tuch.

Die gringsing batôr sari werden, wie auch die obengenannten
gringsing wajang, beim Zahnfeilen verwendet. Das Muster lässt einen

Verbrennungsturm (wädah) mit dem geflügelten Kopf eines Dämonen,
des karang bomah, erkennen. Das bator sâri ist angeblich das wirksamste
Tuch und das teuerste zugleich. Es wird heute schwer fallen, ein solches
Tuch noch zu Gesicht zu bekommen.

Des weitern gibt es noch eine ganze Reihe anderer gringsing*Tücher,
deren Verwendung jedoch je nach den Umständen eine verschiedene ist.
Es mag genügen, hier bloss die Namen der am meisten bekannten auf*
zuzählen: gumitér, sâwan gadjah, natar hidjo, natar hitam.

Eine andere Art von derartigen Geweben, die ebenfalls zu den

gringsing gerechnet werden, ist das kain sanân ëmpag. Während
jedoch die Herstellung der echten kain gringsing von jeher auf Tenganän
beschränkt war, wird das sanân ëmpag auch an andern Orten hergestellt.
Es ist sehr viel schmäler und auch kürzer als die obengenannten Tücher,

x) Angenän ist ein Apparat, bestehend aus einem bunten Fadenkreuz und einem
aus einer Eierschale verfertigten Öllämpchen. Er bildet einen wesentlichen Bestandteil
für das Ritual der Leichenverbrennung der Hindu*Balinesen. (Vgl. P. Wirz, Der Toten*
kult auf Bali, S. 29 und Abb. 6 und 7. Stuttgart 1928.)



1 2 3

Magische Tücher aus Bali und Lombok.
1 und 3 Gringsing wayang aus Tenganän/Bali. 2. Kamâli komböng mâdjapit aus Lombok. Sammlung Dr. P. Wirz.



133

dazu ist das Gewebe locker und wenig dauerhaft. Das Muster setzt sich

aus schachbrettartigen Quadraten von weisser, bzw. gelblicher, roter
oder rotbrauner Farbe zusammen. Gleichwohl handelt es sich auch hier
bezüglich der Färbetechnik um einen Doppel*Ikat. Es heisst, dass ein
solches Tuch bestimmt sei für einen Mann, dem der jüngere und der
ältere Bruder gestorben ist. Ein solcher Mann wird verglichen mit einer
Tragstange (sanân), an der die beiden Enden abgebrochen sind, daher
auch das Tuch seinen Namen hat. Mit einem solchen Tuch umgürtet
der Mann fortan seine Lenden. Es soll ihm Kraft verleihen, ihn vor
Unheil schützen. Allein seine Verwendung ist in Wirklichkeit eine weit*
aus grössere. Mehr und mehr wird es heute von unbemittelten Leuten
an Stelle der grossen und teuren kain gringsing verwendet.

Tatsächlich wird es auf jedem grössern Markt feilgehalten und
kostet dementsprechend auch sehr wenig. Ich sah es bei Leichen*
Verbrennungen und Opferfesten verwendet und häufig auch auf der
Spitze des Turmes, auf welchen die Leiche nach der Verbrennungsstätte
getragen wird. Auch da scheint also der Gedanke des Zusammen* und
Festhaltens zu Grunde zu liegen, und zwar im Hinblick auf die zu läuternde
Seele, die, nachdem sie durch zahlreiche Riten und Gebete an die körper*
liehen Überreste und Effigien gebannt worden ist, im letzten Moment
doch noch entfliehen könnte.

Eine höchst seltsam anmutende Verwendung findet aber das kain
sanân èmpag bei der Heimsuchung der Reisfelder durch einen gewissen
Schädling der Reispflanze, walang sanggit genannt. Ist solches der Fall,
so wird ein Mann, der das kain sanân èmpag trägt, beauftragt, mit einem
langen Bambusstock durch die Reisfelder zu laufen und die Ähren abzu*
streifen. Auch eine Schnur kann den gleichen Zweck erfüllen, nur müssen
dann zwei Personen zugegen sein. Was das kain sanân ëmpag damit zu
tun hat, ist mir allerdings nicht recht klar.

Eine ganz andere Art von Tüchern oder Bändern, die jedoch in
ihrer Anwendung vollkommen den gringsing entsprechen, sind die auf
Lombok bekannten kamâli oder kambâli. Auch auf Bali finden sie

in beschränktem Masse Verwendung, werden jedoch hier babâli oder
wângsul genannt. Babâli ist auch die Bezeichnung für eine Art Opfer
(bântan), und es bliebe zu untersuchen, ob die Bezeichnungen babâli
und kamâli in Wirklichkeit nicht zusammenhängen.

Die kain gringsing standen von jeher hoch im Preis, und deren
Anschaffung konnte sich also nur der bemittelte Balinese leisten. Der
gemeine Mann begnügte sich mit den babâli, welche heute die gringsing
fast vollkommen verdrängt haben.



134

Die kamâli oder babâli sind baumwollene Bänder, mehr oder
weniger breit, in der Regel bunt gestreift. Auch sie finden, wie die
gringsing, bei den verschiedensten Riten Verwendung, so beim Schneiden
der ersten Haarlocke, beim Zahnfeilen, in Krankheitsfällen und bei den
mohammedanischen Sassak auch bei der Beschneidung.

Mit den Riten sind jeweilen auch bestimmte Festlichkeiten (sëlâmatan)
verknüpft, die je nach Vorschrift und Bedarf das Abschlachten von
Hühnern, Ziegen, Kühen oder Büffeln erforderlich machen, und vor*
geschrieben sind auch für einen jeden Fall die zu verwendenden kamäli,
so dass die Tücher wiederum nach den bei Anlass der Zeremonie zu
schlachtenden Tieren unterschieden werden.

Nachdem ein solches Tuch oder Band fertiggestellt ist, werden die
Kettenfäden nicht sogleich durchschnitten, man wartet vielmehr damit, bis
die Zeremonie unter Leitung des DorfiPriesters (des kiai oder pamângku)
stattfindet, und es bildet eben dieses «Durchschneiden der Kette» einen
bedeutsamen Akt des ganzen Rituals, den wir etwa als ein Freiwerden
der bis dahin gebundenen Kräfte deuten können. Auf Lombok, wo diese

«magischen Gewebe» schon von altersher eine bedeutende Rolle spielten,
ist es auch Sitte, dass an den durchgeschnittenen Kettenfäden nachträglich
eine bestimmte Anzahl chinesischer Münzen (képeng) festgeknüpft wird,
die wohl als eine Art Opfer an die Gottheit zu betrachten sind, ge*
legentlich aber einen Teil des priesterlichen Honorars ausmachen (vergl.
Tafel. Fig. 2).

Auch von diesen Tüchern werden je nach der Musterung und
Anordnung der farbigen Streifen verschiedene Arten unterschieden. So

kennen unter anderem die Balinesen in Ost*Lombok:
1. die babâli sukürdi. Sie sind dreifarbig, rot, grün und weiss,

entsprechend den Farben der drei Hauptgottheiten : Brahma,
Vischnu und Içvâra. Die Musterung zeigt kleine Quadrate. Sie

werden verwendet beim Zahnfeilen und Durchstechen der Ohr*
läppchen;

2. die babâli kulângsi, zweifarbig, schwarz und weiss kariert. Ver*
wendung beim Schneiden der ersten Haarlocke;

3. Die babâli slülut, dreifarbig, wie die sukurdi, doch mit grossen
Quadraten gemustert. Sie werden von Erwachsenen verwendet, vor*
nehmlich in Krankheitsfällen.

Nicht minder umfangreich ist die Verwendung solcher magischer
Bänder und Tücher bei den Sassak, und es scheint fast, als seien sie bei
diesen mehr als bei den Balinesen anfänglich zu Hause gewesen. Sie

werden hier, wie oben erwähnt, kamäli oder kambâli genannt. In*
dessen ist ihre Verwendung bei den Anhängern der waktu tiga und



135

waktu lima]) nicht die gleiche. Mancherorts behaupten die letztern von
dergleichen Dingen überhaupt nichts zu wissen, wie sie ja in ihren
Satzungen als strenggläubige Mohammedaner überhaupt viel konservativer
sind als die Anhänger der waktu tiga, auf die sie mit gewisser Ver*
achtung herabblicken, und die sie schlechthin als Ungläubige zu bezeichnen

pflegen. Andererseits ist aber, wie gesagt, auch den Anhängern der waktu
lima die Verwendung der kamäli nicht unbekannt, doch ist sie in den
verschiedenen Distrikten von Lombok eine verschiedene. Wie bei den

Balinesen, so gibt auch bei den Sassak das Schneiden der ersten Haar*
locke stets Veranlassung zu einem kleinen Familienfest, und die Ver*
wendung eines kain kamäli ist eine conditio sine qua non.

Die Sassak nennen diese Zeremonie ngurisang. Bei den Anhängern
der waktu tiga ist es stets der kiai, bei denen der waktu lima ein hadji
(Mekkapilger), der das Ritual leitet, während die Balinesen den pamängku
zuzuziehen pflegen. Meist geschieht das Schneiden im ersten Altersjahr
des Kindes, kann jedoch auch, wenn zwingende Gründe vorliegen, um
einige Monate oder gar Jahre verschoben werden. Verfügt man beispiels*
weise nicht über die nötigen Mittel, um anschliessend an die Vollziehung
des Rituals ein gebührendes «sëlâmatan» zu veranstalten, so werden zu*
weilen wohl dem Kinde die Haare geschnitten, allein, man bewahrt die
abgeschnittenen Haare auf, bis man genügend Geld beisammen hat, um
das sëlâmatan nachträglich abzuhalten. Für die Zeremonie des Haar*
Schneidens wird das Kind mit einem neuen kain kamäli umgürtet.
Hierauf schneidet der Priester die Kettenfäden durch und befeuchtet die
beiden Enden des Bandes mit Weihwasser (kumkumân), um den Kopf
des Kindes damit zu besprengen. Auch die Angehörigen des Kindes
werden mit kumkumân besprengt und schliesslich auch das ganze Haus.
Die abgeschnittenen Haare werden meist mitsamt dem kamäli aufbewahrt,
an dessen durchgeschnittenen Kettenfäden eine Anzahl von képeng (im
Mindestfall neun) festgeknüpft werden.

In gewissen Gegenden von Lombok werden die abgeschnittenen
Haare auch in einen Fluss geworfen.

Einen andern Anlass zur Verwendung eines kamäli bildet das Zahn*
feilen, d. h. das Kurzfeilen der obern Schneidezähne. Es ist eine allgemein
verbreitete Sitte, sowohl bei den Balinesen als auch den Sassak. Die
Operation wird ausgeführt durch den kiai bzw. den hadji (bei den
Sassak), oder aber den pamangku (bei den Balinesen). Hiebei pflegt der
Kandidat seinen Kopf auf ein kamäli zu legen, auf dass das Gewebe,

A Waktu tiga und waktu lima sind die Bezeichnungen für die beiden Bevölkerungs*
elemente auf der Insel Lombok, zugleich sind es religiöse Sekten, ursprünglich wohl
aus einer dualen Stammesgliederung hervorgegangen.



136

wie man wohl annehmen darf, einen günstigen Einfluss ausübe. Auch
die Augen werden mit einem kamâli bedeckt, und auf ein drittes
kommen schliesslich die Instrumente zu liegen. Nachdem die Operation
vollendet ist, erfolgt das übliche Besprengen des Kandidaten mit ge«
weihtem Wasser aus den Fransen des durchschnittenen Tuches, das als

Unterlage für den Kopf gedient hat. An die Zeremonie schliesst wiederum
ein kleines «sëlâmatan» an.

Auch wenn der erste Milchzahn ausfällt, veranstaltet man ein kleines
sëlâmatan (erômpeh); ein kain kamâli scheint hiebei jedoch nicht er*
forderlich zu sein.

Dann ist weiterhin zu nennen die Beschneidung. Sie wird sowohl
von den Sassak der waktu tiga als auch von den Anhängern der waktu
lima geübt, verläuft jedoch nicht überall in gleicher Weise. Manche
Anhänger der waktu lima verzichten auch auf die Verwendung eines
kamâli.

Bei den andern wird der Kandidat mit einem solchen Tuch umgürtet,
das natürlich neu und speziell für diesen Zweck angefertigt werden
muss. Nach vollzogener Incisio schneidet der Priester die Kettenfäden
durch und besprengt den Knaben mit geweihtem Wasser. Das kamâli
wird getragen, bis die Wunde geheilt ist. Hierauf wird es von den Eltern
des Kindes in Verwahrung genommen. Eine weitere Verwendung ist
jedoch ausgeschlossen.

Ein anderes ist die Verwendung der kamâli in Fällen von Krank«
heit. Jede Sorte von kamâli ist zulässig. Man knüpft 100 oder mehr
képeng an die Kettenfäden, die vom Priester durchgetrennt werden. Das
Tuch wird mit kumkumân befeuchtet und der Kopf des Patienten damit
besprengt.

Die Münzen machen einen Teil des priesterlichen Honorars aus.
Die Anhänger der waktu tiga pflegen auch in Krankheitsfällen ein

kamâli nach einer heiligen Stätte zu bringen ; die Sassak der waktu tiga
verehren Steine, die meist in kleinen Hüttchen untergebracht sind und
unter Aufsicht des Priesters (kiai) stehen. Bei gewissen Gelegenheiten
werden Opfer vorgesetzt und die Steine mit weissen Tüchern umkleidet.
Nach Anbietung eines Opfers wird das kamâli wieder mit nach Hause

genommen und der Kranke damit umgürtet.
Die Zahl der verschiedenen kamâli, welche die Sassak kennen, ist

eine sehr grosse. Sie unterscheiden sich, wie ich schon sagte, durch das

Streifenmuster und die Farben. Eine andere Art der Musterung kennt
man nicht. Die Namen sind vielfach die von Siedelungen, wo sie her«

gestellt werden. So wusste man mir in Ost«Lombok folgende Arten von
kamâli zu nennen :



137

1. Kombông madjàpahit. Dies scheint die vornehmste Art von
kamâli zu sein, denn es darf ein solches Tuch nur verwendet
werden, wenn anlässlich des sëlâmatans ein Büffel geschlachtet
wird. Das Streifenmuster ist bunt, doch wiegen rote, blaue und
weisse Farbentöne vor.

2. Putrih nâjap. Diese Art kamâli wird von Frauen während der
Schwangerschaft getragen. Man knüpft (im Mindestfall) 9 Münzen
an die Kettenfäden und schickt das kamâli nach dem Priester,
welcher die Kette durchschneidet. Auch beim Schneiden der Haar*
locke darf dieses kamâli verwendet werden. Das Band ist vor*
wiegend rot und blau und weist in der Mitte zwei weisse Streifen
auf.

3. Gunung lapâs. Es wird verwendet beim Schneiden der Haar*
locke der Knaben und Mädchen. Man knüpft im Mindestfall
9 képeng an die Kettenfäden, die vom Priester durchgeschnitten
werden. Hierauf wird es mit Weihwasser (kumkumân) befeuchtet
und der Kopf des Kindes damit benetzt. Auch diese Bänder sind
vorwiegend rot, in der Mitte zwei weisse Streifen.

4. Barak lingsar. Wird verwendet wie das vorhergehende. Das
Band ist von bunter Färbung.

5. Kakuning. Wird verwendet wie das vorhergehende, doch nur
von den Angehörigen der Waktu tiga. Diese Bänder zeichnen sich,
wie der Name schon sagt, vornehmlich durch gelbe Färbung aus.

6. Bide deri nâmuk. Auch dieses kamâli wird ausschliesslich von
den Angehörigen der waktu tiga verwendet. Ein Kind, das viel
schreit oder kränklich ist, wird in ein solches Tuch gewickelt.
Vorerst lässt man die Kettenfäden durch den Priester durchschneiden,
befeuchtet das Tuch mit kumkumân und hierauf den Kopf des

Kindes. An die Kettenfäden werden mindestens 9 képeng geknüpft.
7. Umbah selapârang. Verwendet beim Schneiden der Haarlocke

der Kinder. Man trägt das Kind in einem solchen Tuch, wie in
einem Slendang. Seine Verwendung beschränkt sich jedoch auf
reiche Leute, da beim sëlâmatan ein Büffel oder eine Kuh ge*
schlachtet werden muss. An den durchgeschnittenen Kettenfäden
werden 2000 képeng befestigt.

8. Atu*âtu. Es ist dies ein verhältnismässig schmales kamâli, blau
und weiss gestreift. Es findet Verwendung beim Schneiden der
Haarlocke.

9. Umbah tânah tepông. Dieses kamâli kann für alle Zwecke
verwendet werden. Es ist vornehmlich orangefarbig.



138

10. Plapah krâtoh oder bosoméh (d. h. Buschhuhn). Auch dieses

kamâli findet Verwendung beim Schneiden der Haarlocke, beim
Zahnfeilen usw. Bei dieser Gelegenheit werden dem Kinde die

Wangen gezupft (somet sangkâp), womit angedeutet werden soll,
dass keinerlei Krankheiten an das Kind kommen sollen. Man bindet
9 képeng an die Kettenfäden, die vom Priester durchgeschnitten
werden. Hierauf befeuchtet man das Tuch mit kumkumân und
hernach den Kopf des Kindes. Beim sëlâmatan muss ein Büffel
oder eine Kuh geschlachtet werden, daher es vornehmlich für reiche
Leute in Frage kommt. Die eingewobenen Streifen sind weiss, gelb
und blau.

Es gibt noch eine grosse Anzahl weiterer kamâli, die alle den eben*

genannten ähnlich sind und sich häufig nur durch ganz geringfügige
Unterschiede in der Anordnung und Farbe der Streifen kennzeichnen.
So nannte man mir z. B. in der Nähe von Mâtaram die folgenden kamâli:
ragi natar, ragi*prâbu und ragi*pantjor, batu déndeh, pangapokan,
mambalân, prigi brimbin, ilülut, râgi*pangsang, montong*sali, surnâdi,
gundâri, temâs.

Eine weitere Eigentümlichkeit besteht auch darin, dass von gewissen
kamâli männliche und weibliche unterschieden werden, was sich jedoch
keineswegs auf deren Verwendung für Knaben oder Mädchen bezieht.
So besitzt z. B. das Berner Museum zwei tanah tepông*kamâli, von
denen das eine als männliches, das andere als weibliches bezeichnet ist.
Beide unterscheiden sich nur wenig von einander. Grösser ist der Unter*
schied zweier dâpur*kamâli, die ebenfalls männlich und weiblich sind.
Allein es ist für eine jede kamâli*Sorte nicht die präzise Anordnung der
Streifen und deren Farbe ausschlaggebend, sondern der Gesamteindruck,
den das Streifenmuster erweckt.

Es bleibt noch eine letzte Art von magischen Tüchern zu erwähnen
übrig, die zwar ebenfalls zu den kain wangsul zu rechnen sind und
auch so genannt werden, denen jedoch eine spezielle Bedeutung zukommt.
Es sind dies buntgestreifte Bänder mit undurchschnittenen Kettenfäden,
ähnlich den babali oder kâmali, doch schmäler und in der Regel auch

weniger sorgfältig, oftmals auch nur aus gewöhnlichem Garn hergestellt.
Sie werden von den Balinesen an den verschiedensten Opfergaben be*

festigt und machen wohl selbst einen Teil der Opfer aus. Daneben sieht
man auch gelegentlich an den Opfergaben bunte Fadenspulen sog.
pulo kertâ beigefügt, die jedenfalls eine ähnliche Bedeutung haben.
Vornehmlich spielen aber diese kain wangsul bei den vorbereitenden
Zeremonien der Leichenverbrennung eine Rolle, indem sie den ver*



139

schiedenen rituellen Objekten beigefügt werden. Auch werden bei den
stattfindenden Umzügen stets eine Anzahl Bambusstöcke vorangetragen,
an denen etliche solcher kain wangsul hängen.

Eine befriedigende Erklärung für diese Sitte vermochte man mir
nicht zu geben, allein wir werden kaum fehlgehen, wenn wir auch da

in diesen Bändern und Fadenspulen ein Ausdrucksmittel für das Zu*
sammen* und Festhalten in bezug auf den bevorstehenden Reinigungs* und
Sühnungsakt erblicken, wobei dann natürlich auch die indische Farben*

Symbolik mit hineinspielt.

Nachschrift der Redaktion des Jahrbuches:
Die ethnographische Abteilung des Histor. Museums in Bern besitzt an Gring*

sings und Kamälis die folgenden (alle als Geschenke von Dr. P. Wirz) : 1. Gringsing
wayang (Taf. Fig. 1 dieser Abhandlung); 2. Mâdjapahit (männlich, Fig. 2); 3. und 4.

Gunung lapas; 5. Dâpur namah (männlich); 6. Däpur ninah (weiblich); 7. Ragi kato*

pong; 8. Ragi tanah tepong; 9. Tanah tépong; 10. Putri ; 11. Surnadi ; 12. Däpur
13. Gowok lingsär ; 14. Kukuning.


	Die magischen Gewebe von Bali und Lombok

