Zeitschrift: Jahrbuch des Bernischen Historischen Museums
Herausgeber: Bernisches Historisches Museum

Band: 11 (1931)

Artikel: Die magischen Gewebe von Bali und Lombok
Autor: Wirz, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1043306

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1043306
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die magischen Gewebe von Bali und Lombok.
Von Paul Wirz, Basel.
(Mit 1 Tafel.)

Magie bedeutet, allgemein gefasst, Zauberei. Magische Gegenstande
sind solche, die mit geheimen Zauberkriften ausgestattet sind. Der Natur-
mensch fiihlt die Wirksamkeit dieser Krifte in alltaglichen Dingen und
Vorgangen. Dies erklart, warum fiir ihn Objekte wie Faser, Band, Schnur
und Gewebe Trager transzendentaler Einfliisse sein konnen und neben
ihrer praktischen Bedeutung eine ins geistige Gebiet tibertragene Rolle
spielen. ‘

Die Faser z. B., die Schnur, der Strick, die im gewohnlichen Leben
zum Verschniiren und Zusammenbinden dienen, werden vom Natur:
menschen ohne weiteres auch als Leiter geistiger Krafte gedacht; sie
kommen bei den verschiedensten Volkern und in mannigfaltiger An-
wendung in ihren kultischen Riten vor (die Haarschnur der Australier,
die Gebetschnur der siamesischen Priester). Ist die Faser, die Schnur
verkniipft, verschlungen oder zu einem Gewebe verflochten, so sind die
Kriafte gebunden und werden erst wieder frei, wenn der Knoten oder
das Gewebe durchschnitten wird. Am stiarksten gebannt sind die Krifte
selbstredend im Gewebe. Magische Biander und Giirtel sind aus den
verschiedensten Gebieten bekannt. Vielfach bilden sie ein Abzeichen der
Priester und werden wahrend der Ausiibung des Rituals umgelegt, um
die Verbindung mit der Gottheit herzustellen. Dahin gehoren z. B. das
schwarze Schulterband der balinesischen padanda, vielleicht auch das
Gebettuch der Juden, vor allem aber die magischen Tiicher und Bander
der Bewohner der beiden kleinen Sunda:Inseln Bali und Lombok,
deren naherer Betrachtung wir uns nunmehr zuwenden. Obschon die
Verwendung solcher magischer Bander und Gewebe eine ausserordentlich
grosse ist, so wurde doch ihre wahre Bedeutung eigentlich erst vor
wenigen Jahren erkannt. Berichtet hat hiertiber in Kiirze H. T. Damsté
in der Tijdschrift voor Ind. Land-, Taal: en Volkenkunde 1924. Spiter
erschien in der gleichen Zeitschrift ein grosserer Artikel tiber die Ver-
wendung der heiligen Gewebe auf Lombok. Tatsachlich gibt es auf Bali
und auf Lombok keine Zeremonien, keine rituellen Festlichkeiten, bei denen
nicht besondere Bander und Tucher auf die eine oder andere Weise Ver:

9



150
wendung finden. Hiebei handelt es sich, wie wir im folgenden sehen
werden, teils um magisch-aktive, teils um passiv wirksame Objekte, die
fir den richtigen Verlauf der Zeremonie und deren Erfolg von grosster
Bedeutung sind. IThre Anwendung reicht jedoch entschieden in die vor:
hinduistische bzw. vorislamitische Periode zuriick. Heute gehoren sie
jedoch ebensogut zum Ritual der noch heidnischen Balinesen und Sassak
wie auch der hinduistischen Balinesen und der mohammedanischen Be-
wohner von Lombok. Hier wie dort haben sie Eingang gefunden und
ist ihre Verwendung den neuen Religionen angepasst worden. Es fallt
somit schwer, ihre anfingliche Bedeutung klarzulegen.

Tenganan, ein kleines Bergdorfchen bei Karang:Asem (Siid-Bali)
kann sich heute noch rithmen, jene herrlichen Gewebe herzustellen, die
allenthalben auf Bali und auch ausserhalb der Insel unter dem Namen
«kain gringsing» bekannt sind.

Eine andere, alte Bezeichnung ist kamit. Friither sollen sie auch
in Ost:Java nicht unbekannt gewesen sein.

Es sind dies magische Gewebe, magisch insofern, als sie bei ge-
wissen Zeremonien, so vor allem beim Schneiden der ersten Haarlocke,
die, wie man sagt, das Kind aus dem Mutterleib mitbrachte, und beim
Zahnfeilen zugegen sein missen. Weshalb solches geschieht, wird heute
schwerlich noch zu entscheiden sein.

Eines aber wissen wir, dass namlich mit der Herstellung der kain
gringsing einstmals blutige Menschenopfer verbunden waren. Tenganan
besitzt heute noch seinen «heiligen» Opferplatz, der von Fremdlingen
nicht betreten werden darf. Grosse Steine zieren die Mitte des von ur:
alten Waringinbaumen beschatteten und von einer Mauer umgebenen
Platzes. Allein, es sind nur noch die Alten, die von seiner ehemaligen
Bestimmung Bescheid wissen. Mit dem Blut wurde das Garn fiir die
kain gringsing gefarbt, an dessen Stelle spiterhin eine andere Farbe-
methode trat: Rinde vom kemiri:Baum (Aleurites triloba) mit Curcuma
feingeschnitten und gestampft und hierauf in Wasser gelegt. Denn
tierisches Blut durfte nicht verwendet werden. }

Die kain gringsing sind die herrlichsten und kostbarsten Gewebe,
die wir von Bali und dem Indischen Archipel iiberhaupt kennen, kost-
bar schon deshalb, weil es sich um ein Doppel:Ikat-Verfahren handelt,
d. h. um Gewebe, bei denen das Muster vor dem Weben hervor:
gebracht wird durch teilweise Umwicklung der Kettenfiden sowohl
als auch des Einschlags mit darauffolgendem Farbeprozess. Es versteht
sich von selbst, dass die Herstellung solcher Gewebe eine wahre Gedulds:-

arbeit erfordert.



~ 131

Auch im dbrigen ist die Herstellung der kain gringsing mit
mancherlei Vorsichtsmassregeln verkniipft. Es heisst, dass sie nur im
geheimen hergestellt werden diirfen und die Madchen oder Frauen nackt
arbeiten miissen.

Von diesen kain gringsing werden je nach der Musterung verschiedene
Arten unterschieden.

Am hiufigsten verwendet und besonders beliebt sind die «gringsing
wajang », so benannt nach den Wajangfiguren'), die in das Tuch ein-
gewoben sind. Sie finden, wie vorne bemerkt, vor allem beim Schneiden
der ersten Haarlocke und Zahnfeilen der Kinder Verwendung und ganz
besonders gilt dies von solchen Kindern, die in der wajang wuku?) ge-
boren sind. Beim Schneiden der Haarlocke wird das Kind mit einem
solchen Tuch umgiirtet; beim Zahnfeilen muss der Kandidat seinen Kopf
drauf legen. Auch wird der Spucknapf mit einem solchen kain gringsing
umwickelt, und auf ein drittes kommen die Instrumente zu liegen.

Eine weitere Verwendung betrifft die Eheschliessung, indem sich
das junge Paar gemeinsam mit einem solchen Tuch umgiirtet. Hiebei
kommt jedoch bloss ein neues kain gringsing in Frage, d. h. ein solches,
dessen Kettenfiden noch nicht durchgetrennt sind. Hierauf schneidet die
Mutter der Braut die Kettenfiden durch. Erst nachdem dieses geschehen
ist, wird auch die letzte Rate des Brautpreises bezahlt. Sind die Ketten-
faden einmal durchgeschnitten, so darf das Tuch wie ein anderes zur
Bedeckung des Oberkorpers oder als Scharpe getragen werden. Fiir eine
weitere Zeremonie kommt es jedoch nicht mehr in Frage.

Weiterhin finden die kain gringsing bei Krankheiten Verwendung,
indem die erkrankte Person, mit einem solchen Tuch umgiirtet, Ge-
nesung erhofft.

Auch beim Reinigungsfest (drei Monate nach der Entbindung)
pflegt sich die Mutter des Kleinen mit einem kain gringsing zu umgtirten;
man glaubt also wohl in beiden Fillen an eine direkte Ausstrahlung
heilsamer, reinigender Krifte.

Von weitern gringsing-Arten seien sodann genannt: die gringsing
ringgit (ringgit = Taler), mit kreisformigen Ornamenten. Mit einem
solchen pflegt man gelegentlich die Spitze eines Verbrennungsturmes zu
umwickeln, insofern es sich um den Vertreter einer hohern Kaste handelt.

Ein kain gringsing, gleichgiiltig welcher Art, pflegt man in der Regel
auch auf die im Hause aufgebahrte Leiche zu legen. Gleichzeitig dient

1) Wajang ist das javanische Schattenspiel.

?) Wajang wuku ist die Bezeichnung fiir eine der dreissig Wochen der javanischen
Zeitrechnung (Vgl. Enzyclopidie van Nederl. Indie unter «tijdrekening»). -



132

es auch als Unterlage fiir den «angenan»!), der bis zur Kremation
auf der Leiche stehen bleibt.

Die gringsing pandjawéidja finden vornehmlich bei gewissen
Opferriten Verwendung (bantan tag-tag).

Die gringsing tapok-manggis (Nabel der Mangustan) lassen ein
sternformiges Muster erkennen, welches als Bliitennarbe der Mangustan-
frucht gedeutet wird.

Die gringsing pddmanjator weisen ein Windrosen- (oder Lotos-
bliitens) Ornament auf. Ubrigens kehrt das padma-Ornament auch auf
den meisten andern gringsing-Tiichern wieder. Es ist zweifellos erst mit
dem Hinduismus eingefithrt worden. Manchmal kehrt dieses Ornament
auch in dreifacher Wiederholung wieder, d. h. es ziert in ganzer Aus:
fihrung die Mitte und in halber Form die beiden Enden des Tuches
(siche Tafel. Fig. 1).

Die gringsing tjinde haben in ihrer Ornamentik ein Motiv ahn:-
lich dem Malteserkreuz. Mit einem solchen Tuch werden bei Opferriten
die kostbaren Objekte bedeckt oder umwickelt, wie z. B. Gong, Kris usw.

Die gringsing tjépok sari finden Verwendung, wenn sich bei
einem Maidchen die ersten Regeln einstellen. Hiebei findet ein kleines
Opferfest (mlalaban) statt und umgiirtet sich das Midchen mit einem
solchen gringsing-Tuch.

Die gringsing batér sari werden, wie auch die obengenannten
gringsing wajang, beim Zahnfeilen verwendet. Das Muster lisst einen
Verbrennungsturm (wadah) mit dem gefliigelten Kopf eines Damonen,
des karang bomah, erkennen. Das bator sari ist angeblich das wirksamste
Tuch und das teuerste zugleich. Es wird heute schwer fallen, ein solches
Tuch noch zu Gesicht zu bekommen.

Des weitern gibt es noch eine ganze Reihe anderer gringsing-Tlicher,
deren Verwendung jedoch je nach den Umstinden eine verschiedene ist.
Es mag genligen, hier bloss die Namen der am meisten bekannten auf:
zuzihlen: gumitér, siwan gadjah, natar hidjo, natar hitam.

Eine andere Art von derartigen Geweben, die ebenfalls zu den
gringsing gerechnet werden, ist das kain sandn émpag. Wihrend
jedoch die Herstellung der echten kain gringsing von jeher auf Tenganan
beschrankt war, wird das sanan émpag auch an andern Orten hergestellt.
Es ist sehr viel schmaler und auch kiirzer als die obengenannten Tticher,

1) Angenin ist ein Apparat, bestehend aus einem bunten Fadenkreuz und einem
aus einer Eierschale verfertigten Ollimpchen. Er bildet einen wesentlichen Bestandteil
fiir das Ritual der Leichenverbrennung der Hindu-Balinesen. (Vgl. P. Wirz, Der Toten-
kult auf Bali, S.29 und Abb. 6 und 7. Stuttgart 1928.)



Magische Tiicher aus Bali und Lombok.

1 und 3 Gringsing wayang aus Tenganan/Bali. 2. Kamili kombéng maidjapit aus Lombok. Sammlung Dr. P. Wirz.



133

dazu ist das Gewebe locker und wenig dauerhaft. Das Muster setzt sich
aus schachbrettartigen Quadraten von weisser, bzw. gelblicher, roter
oder rotbrauner Farbe zusammen. Gleichwohl handelt es sich auch hier
beziiglich der Fiarbetechnik um einen Doppel-lkat. Es heisst, dass ein
solches Tuch bestimmt sei fiir einen Mann, dem der jiingere und der
iltere Bruder gestorben ist. Ein solcher Mann wird verglichen mit einer
Tragstange (sanan), an der die beiden Enden abgebrochen sind, daher
auch das Tuch seinen Namen hat. Mit einem solchen Tuch umgiirtet
der Mann fortan seine Lenden. Es soll ihm Kraft verleihen, ihn vor
Unheil schiitzen. Allein seine Verwendung ist in Wirklichkeit eine weit-
aus grossere. Mehr und mehr wird es heute von unbemittelten Leuten
an Stelle der grossen und teuren kain gringsing verwendet.

Tatsachlich wird es auf jedem grossern Markt feilgehalten und
kostet dementsprechend auch sehr wenig. Ich sah es bei Leichen:
verbrennungen und Opferfesten verwendet und hiufig auch auf der
Spitze des Turmes, auf welchen die Leiche nach der Verbrennungsstitte
getragen wird. Auch da scheint also der Gedanke des Zusammen: und
Festhaltens zu Grunde zu liegen, und zwar im Hinblick auf die zu lduternde
Seele, die, nachdem sie durch zahlreiche Riten und Gebete an die korper-
lichen Uberreste und Effigien gebannt worden ist, im letzten Moment
doch noch entfliehen konnte.

Eine hochst seltsam anmutende Verwendung findet aber das kain
sanan émpag bei der Heimsuchung der Reisfelder durch einen gewissen
Schiadling der Reispflanze, walang sanggit genannt. Ist solches der Fall,
so wird ein Mann, der das kain sanan émpag tragt, beauftragt, mit einem
langen Bambusstock durch die Reisfelder zu laufen und die Ahren abzu-
streifen. Auch eine Schnur kann den gleichen Zweck erfiillen, nur miissen
dann zwei Personen zugegen sein. Was das kain sanan émpag damit zu
tun hat, ist mir allerdings nicht recht klar.

Eine ganz andere Art von Tuchern oder Bindern, die jedoch in
ihrer Anwendung vollkommen den gringsing entsprechen, sind die auf
Lombok bekannten kamali oder kambali. Auch auf Bali finden sie
in beschrinktem Masse Verwendung, werden jedoch hier babali oder
wangsul genannt. Babali ist auch die Bezeichnung fiir eine Art Opfer
(bantan), und es bliebe zu untersuchen, ob die Bezeichnungen babali
und kamali in Wirklichkeit nicht zusammenhingen.

Die kain gringsing standen von jeher hoch im Preis, und deren
Anschaffung konnte sich also nur der bemittelte Balinese leisten. Der
gemeine Mann begniigte sich mit den babali, welche heute die gringsing
fast vollkommen verdriangt haben.



134

Die kamali oder babali sind baumwollene Binder, mehr oder
weniger breit, in der Regel bunt gestreift. Auch sie finden, wie die
gringsing, bei den verschiedensten Riten Verwendung, so beim Schneiden
der ersten Haarlocke, beim Zahnfeilen, in Krankheitsfillen und bei den
mohammedanischen Sassak auch bei der Beschneidung.

Mit denRiten sind jeweilen auch bestimmte Festlichkeiten (sélamatan)
verkniipft, die je nach Vorschrift und Bedarf das Abschlachten von
Huhnern, Ziegen, Kithen oder Biiffeln erforderlich machen, und vor:
geschrieben sind auch fur einen jeden Fall die zu verwendenden kamali,
so dass die Tucher wiederum nach den bei Anlass der Zeremonie zu
schlachtenden Tieren unterschieden werden.

Nachdem ein solches Tuch oder Band fertiggestellt ist, werden die
Kettenfaden nicht sogleich durchschnitten, man wartet vielmehr damit, bis
die Zeremonie unter Leitung des Dorf-Priesters (des kiai oder pamangku)
stattfindet, und es bildet eben dieses « Durchschneiden der Kette» einen
bedeutsamen Akt des ganzen Rituals, den wir etwa als ein Freiwerden
der bis dahin gebundenen Krifte deuten konnen. Auf Lombok, wo diese
«magischen Gewebe» schon von altersher eine bedeutende Rolle spielten,
ist es auch Sitte, dass an den durchgeschnittenen Kettenfiden nachtraglich
eine bestimmte Anzahl chinesischer Miinzen (képeng) festgeknupft wird,
die wohl als eine Art Opfer an die Gottheit zu betrachten sind, ge-
legentlich aber einen Teil des priesterlichen Honorars ausmachen (vergl.
Tafel. Fig. 2). ‘

Auch von diesen Tiichern werden je nach der Musterung und
Anordnung der farbigen Streifen verschiedene Arten unterschieden. So
kennen unter anderem die Balinesen in Ost:Lombok:

1. die babali suktardi. Sie sind dreifarbig, rot, grun und weiss,
entsprechend den Farben der drei Hauptgottheiten: Brahma,
Vischnu und I¢vara. Die Musterung zeigt kleine Quadrate. Sie
werden verwendet beim Zahnfeilen und Durchstechen der Ohr-
lappchen;

2. die babali kulangsi, zweifarbig, schwarz und weiss kariert. Ver-
wendung beim Schneiden der ersten Haarlocke;

3. Die babali slulut, dreifarbig, wie die sukurdi, doch mit grossen
Quadraten gemustert. Sie werden von Erwachsenen verwendet, vor-
nehmlich in Krankheitsfillen.

Nicht minder umfangreich ist die Verwendung solcher magischer
Bander und Tiicher bei den Sassak, und es scheint fast, als seien sie bei
diesen mehr als bei den Balinesen anfinglich zu Hause gewesen. Sie
werden hier, wie oben erwahnt, kamali oder kambali genannt. In-
dessen ist ihre Verwendung bei den Anhangern der waktu tiga und



133

waktu lima') nicht die gleiche. Mancherorts behaupten die letztern von
dergleichen Dingen iiberhaupt nichts zu wissen, wie sie ja in ihren
Satzungen als strenggliubige Mohammedaner tiberhaupt viel konservativer
sind als die Anhianger der waktu tiga, auf die sie mit gewisser Ver:
achtung herabblicken, und die sie schlechthin als Ungldubige zu bezeichnen
pflegen. Andererseits ist aber, wie gesagt, auch den Anhangern der waktu
lima die Verwendung der kamali nicht unbekannt, doch ist sie in den
verschiedenen Distrikten von Lombok eine verschiedene. Wie bei den
Balinesen, so gibt auch bei den Sassak das Schneiden der ersten Haar-
locke stets Veranlassung zu einem kleinen Familienfest, und die Ver-
wendung eines kain kamali ist eine conditio sine qua non.

Die Sassak nennen diese Zeremonie ngurisang. Bei den Anhingern
der waktu tiga ist es stets der kiai, bei denen der waktu lima ein hadji
(Mekkapilger), der das Ritual leitet, wihrend die Balinesen den paméangku
zuzuziehen pflegen. Meist geschieht das Schneiden im ersten Altersjahr
des Kindes, kann jedoch auch, wenn zwingende Griinde vorliegen, um
einige Monate oder gar Jahre verschoben werden. Verfiigt man beispiels-
weise nicht tiber die notigen Mittel, um anschliessend an die Vollziehung
des Rituals ein gebiihrendes «sélamatan» zu veranstalten, so werden zu-
weilen wohl dem Kinde die Haare geschnitten, allein, man bewahrt die
abgeschnittenen Haare auf, bis man geniigend Geld beisammen hat, um
das sélamatan nachtraglich abzuhalten. Fiir die Zeremonie des Haar-
schneidens wird das Kind mit einem neuen kain kamaili umgirtet.
Hierauf schneidet der Priester die Kettenfiden durch und befeuchtet die
beiden Enden des Bandes mit Weihwasser (kumkuman), um den Kopf
des Kindes damit zu besprengen. Auch die Angehorigen des Kindes
werden mit kumkuman besprengt und schliesslich auch das ganze Haus.
Die abgeschnittenen Haare werden meist mitsamt dem kamali aufbewahrt,
an dessen durchgeschnittenen Kettenfiden eine Anzahl von képeng (im
Mindestfall neun) festgekniipft werden.

In gewissen Gegenden von Lombok werden die abgeschnittenen
Haare auch in einen Fluss geworfen.

Einen andern Anlass zur Verwendung eines kamali bildet das Zahn-
feilen, d. h. das Kurzfeilen der obern Schneidezihne. Es ist eine allgemein
verbreitete Sitte, sowohl bei den Balinesen als auch den Sassak. Die
Operation wird ausgefithrt durch den kiai bzw. den hadji (bei den
Sassak), oder aber den pamangku (bei den Balinesen). Hiebei pflegt der
Kandidat seinen Kopf auf ein kamali zu legen, auf dass das Gewebe,

1) Waktu tiga und waktu lima sind die Bezeichnungen fiir die beiden Bevélkerungs:
elemente auf der Insel Lombok, zugleich sind es religiose Sekten, urspriinglich wohl
aus einer dualen Stammesgliederung hervorgegangen.



136

wie man wohl annehmen darf, einen giinstigen Einfluss ausiibe. Auch
die Augen werden mit einem kamali bedeckt, und auf ein drittes
kommen schliesslich die Instrumente zu liegen. Nachdem die Operation
vollendet ist, erfolgt das ubliche Besprengen des Kandidaten mit ge-
weihtem Wasser aus den Fransen des durchschnittenen Tuches, das als
Unterlage fiir den Kopf gedient hat. An die Zeremonie schliesst wiederum
ein kleines «sélamatan» an.

Auch wenn der erste Milchzahn ausfillt, veranstaltet man ein kleines
sélamatan (erompeh); ein kain kamali scheint hiebei jedoch nicht er-
forderlich zu sein.

Dann ist weiterhin zu nennen die Beschneidung. Sie wird sowohl
von den Sassak der waktu tiga als auch von den Anhingern der waktu
lima geubt, verliuft jedoch nicht tiberall in gleicher Weise. Manche
Anhinger der waktu lima verzichten auch auf die Verwendung eines
kamali.

Bei den andern wird der Kandidat mit einem solchen Tuch umgiirtet,
das nattrlich neu und speziell fur diesen Zweck angefertigt werden
muss. Nach vollzogener Incisio schneidet der Priester die Kettenfiden
durch und besprengt den Knaben mit geweihtem Wasser. Das kamali
wird getragen, bis die Wunde geheilt ist. Hierauf wird es von den Eltern
des Kindes in Verwahrung genommen. Eine weitere Verwendung ist
jedoch ausgeschlossen. .

Ein anderes ist die Verwendung der kaméli in Fallen von Krank-
heit. Jede Sorte von kamali ist zuliassig. Man kniipft 100 oder mehr
képeng an die Kettenfiden, die vom Priester durchgetrennt werden. Das
Tuch wird mit kumkuman befeuchtet und der Kopf des Patienten damit
besprengt.

Die Miinzen machen einen Teil des priesterlichen Honorars aus.

Die Anhanger der waktu tiga pflegen auch in Krankheitsfallen ein
kamali nach einer heiligen Stitte zu bringen; die Sassak der waktu tiga
verehren Steine, die meist in kleinen Hiittchen untergebracht sind und
unter Aufsicht des Priesters (kiai) stehen. Bei gewissen Gelegenheiten
werden Opfer vorgesetzt und die Steine mit weissen Tiichern umkleidet.
Nach Anbietung eines Opfers wird das kamali wieder mit nach Hause
genommen und der Kranke damit umgiirtet.

Die Zahl der verschiedenen kamali, welche die Sassak kennen, ist
eine sehr grosse. Sie unterscheiden sich, wie ich schon sagte, durch das
Streifenmuster und die Farben. Eine andere Art der Musterung kennt
man nicht. Die Namen sind vielfach die von Siedelungen, wo sie her-
gestellt werden. So wusste man mir in Ost-Lombok folgende Arten von
kamali zu nennen:



137

. Kombéng madjapahit. Dies scheint die vornehmste Art von
kamali zu sein, denn es darf ein solches Tuch nur verwendet
werden, wenn anlasslich des sélamatans ein Buffel geschlachtet
wird. Das Streifenmuster ist bunt, doch wiegen rote, blaue und
weisse Farbentone vor.

. Putrih najap. Diese Art kamali wird von Frauen wihrend der
Schwangerschaft getragen. Man knupft (im Mindestfall) 9 Miinzen
an die Kettenfiden und schickt das kamali nach dem Priester,
welcher die Kette durchschneidet. Auch beim Schneiden der Haar-
locke darf dieses kamali verwendet werden. Das Band ist vor:
wiegend rot und blau und weist in der Mitte zwei weisse Streifen
auf.

. Gunung lapas. Es wird verwendet beim Schneiden der Haar-
locke der Knaben und Maidchen. Man kniipft im Mindestfall
9 képeng an die Kettenfiden, die vom Priester durchgeschnitten
werden. Hierauf wird es mit Weihwasser (kumkuman) befeuchtet
und der Kopf des Kindes damit benetzt. Auch diese Bander sind
vorwiegend rot, in der Mitte zwel weisse Streifen.

. Barak lingsar. Wird verwendet wie das vorhergehende. Das
Band ist von bunter Farbung.

. Kakuning. Wird verwendet wie das vorhergehende, doch nur
von den Angehorigen der Waktu tiga. Diese Bander zeichnen sich,
wie der Name schon sagt, vornehmlich durch gelbe Farbung aus.

. Bide deri namuk. Auch dieses kamali wird ausschliesslich von
den Angehorigen der waktu tiga verwendet. Ein Kind, das viel
schreit oder kranklich ist, wird in ein solches Tuch gewickelt.
Vorerst lasst man die Kettenfaden durch den Priester durchschneiden,
befeuchtet das Tuch mit kumkuman und hierauf den Kopf des
Kindes. An die Kettenfiden werden mindestens 9 képeng gekniipft.

. Umbah selaparang. Verwendet beim Schneiden der Haarlocke
der Kinder. Man trigt das Kind in einem solchen Tuch, wie in
einem Slendang. Seine Verwendung beschrankt sich jedoch auf
reiche Leute, da beim sélamatan ein Biuffel oder eine Kuh ge-
schlachtet werden muss. An den durchgeschnittenen Kettenfiden
werden 2000 képeng befestigt.

. Atu:zatu. Es ist dies ein verhiltnismiassig schmales kamali, blau
und weiss gestreift. Es findet Verwendung beim Schneiden der
Haarlocke. .

. Umbah tanah tepdng. Dieses kamali kann fiir alle Zwecke
verwendet werden. Es ist vornehmlich orangefarbig.



138

10. Plapah kriatoh oder bosoméh (d. h. Buschhuhn). Auch dieses
kamali findet Verwendung beim Schneiden der Haarlocke, beim
Zahnfeilen usw. Bei dieser Gelegenheit werden dem Kinde die
Wangen gezupft (somet sangkap), womit angedeutet werden soll,
dass keinerlei Krankheiten an das Kind kommen sollen. Man bindet
9 képeng an die Kettenfiden, die vom Priester durchgeschnitten
werden. Hierauf befeuchtet man das Tuch mit kumkuman und
hernach den Kopf des Kindes. Beim sélamatan muss ein. Biiffel
oder eine Kuh geschlachtet werden, daher es vornehmlich fiir reiche
Leute in Frage kommt. Die eingewobenen Streifen sind weiss, gelb
und blau.

Es gibt noch eine grosse Anzahl weiterer kamali, die alle den eben-
genannten ahnlich sind und sich hiufig nur durch ganz geringfiigige
Unterschiede in der Anordnung und Farbe der Streifen kennzeichnen.
So nannte man mir z. B. in der Nihe von Mataram die folgenden kamali:
ragi natar, ragizprabu und ragispantjor, batu déndeh, pangapokan,
mambalan, prigi brimbin, ilalut, rigi-pangsang, montong:sali, surnadi,
gundari, temas.

Eine weitere Eigentimlichkeit besteht auch darin, dass von gewissen
kamali mannliche und weibliche unterschieden werden, was sich jedoch
keineswegs auf deren Verwendung fiir Knaben oder Midchen bezieht.
So besitzt z. B. das Berner Museum zwei tanah tepong:kamali, von
denen das eine als mannliches, das andere als weibliches bezeichnet ist.
Beide unterscheiden sich nur wenig von einander. Grosser ist der Unter:
schied zweier dapur-kamali, die ebenfalls mannlich und weiblich sind.
Allein es ist fur eine jede kamali-Sorte nicht die prazise Anordnung der
Streifen und deren Farbe ausschlaggebend, sondern der Gesamteindruck,
den das Streifenmuster erweckt.

Es bleibt noch eine letzte Art von magischen Tiichern zu erwihnen
tibrig, die zwar ebenfalls zu den kain wangsul zu rechnen sind und
auch so genannt werden, denen jedoch eine spezielle Bedeutung zukommt.
Es sind dies buntgestreifte Bander mit undurchschnittenen Kettenfiden,
dhnlich den babali oder kdmali, doch schmailer und in der Regel auch
weniger sorgfaltig, oftmals auch nur aus gewohnlichem Garn hergestellt.
Sie werden von den Balinesen an den verschiedensten Opfergaben be-
festigt und machen wohl selbst einen Teil der Opfer aus. Daneben sieht
man auch gelegentlich an den Opfergaben bunte Fadenspulen sog.
pulo kerta beigefiigt, die jedenfalls eine ahnliche Bedeutung haben.
Vornehmlich spielen aber diese kain wangsul bei den vorbereitenden
Zeremonien der Leichenverbrennung eine Rolle, indem sie den ver-



139

schiedenen rituellen Objekten beigefiigt werden. Auch werden bei den
stattfindenden Umziigen stets eine Anzahl Bambusstocke vorangetragen,
an denen etliche solcher kain wangsul hangen.

Eine befriedigende Erklarung fur diese Sitte vermochte man mir
nicht zu geben, allein wir werden kaum fehlgehen, wenn wir auch da
in diesen Bandern und Fadenspulen ein Ausdrucksmittel fiir das Zu-
sammen- und Festhalten in bezug auf den bevorstehenden Reinigungs- und
Stthnungsakt erblicken, wobei dann nattrlich auch die indische Farben-
symbolik mit hineinspielt.

Nachschrift der Redaktion des Jahrbuches:

Die ethnographische Abteilung des Histor. Museums in Bern besitzt an Gring:-
sings und Kamilis die folgenden (alle als Geschenke von Dr. P. Wirz): 1. Gringsing
wayang (Taf. Fig. 1 dieser Abhandlung); 2. Madjapahit (minnlich, Fig. 2); 3. und 4.
Gunung lapds; 5. Diapur namah (minnlich); 6. Dapur ninah (weiblich); 7. Ragi kato:
pong; 8. Ragi tanah tepong; 9. Tanah tépong; 10. Putri; 1l. Surnadi; 12. Dipur
13. Gowok lingsir; 14. Kukuning.



	Die magischen Gewebe von Bali und Lombok

