
Zeitschrift: Heimkunst : Mitteilungen des Kunstgewerbemuseums der Stadt Zürich

Herausgeber: Kunstgewerbemuseum der Stadt Zürich

Band: - (1912)

Heft: 8

Artikel: Kunst und Volkswirtschaft

Autor: Naumann, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-889777

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-889777
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KUNST UND VOLKSWIRTSCHAFT
Wir sprechen miteinander nicht von irgend einer

brennenden Tagesfrage, weder von den italienischen
Schiffen im Aegäischen Meere, noch von der Würde
des Parlaments in Ungarn, noch von den belgischen
Wahlen, sondern von einer ganz ruhigen Angelegenheit,

die viel mehr in der Stille von den einzelnen
Menschen durchgearbeitet werden muss, als dass

etwa Versammlungen grosses an ihr bessern könnten.
Darum möchte ich etwa so reden, als ob ich mit
jedem einzelnen von Ihnen über Kunst und
Wirtschaft spräche.

Ich beginne, indem wir uns hineindenken in eine
fernere Zukunft, die wir alle nicht mehr erleben. Was
wird dann von der heutigen Zeit noch dasein? Alle
jene Streite, von denen ich eben gesprochen habe,
werden nicht bekannt sein, die sind irgendwo leise
verkrochen in dem, was man Historie nennt; aber
stehen wird dann das, was jetzt gebaut wird, da sein

wird, was von unserem Geschlecht eingerichtet ist.
Wenn wir nun jetzt eine neue Bewegung haben, die
im Werkbunde ihren vollen Ausdruck findet, eine

Bewegung für Kunst, für Kunstschaffen und
Kunstehrlichkeit, für stärkere künstlerische Kultur, so wollen
wir auch diese Bewegung zuerst einmal unter dem

grossen Gesichtspunkte ansehen : Was wird der Nachwelt

von uns übrig bleiben? So etwas wie hier der
Stefansturm in der Mitte von Wien, so etwas wie die
französischen Schlösser von Versailles, so etwas wie
die Peterskuppel in Rom oder wie die grosse Moschee
in Konstantinopel? Ich weiss es nicht! Ich weiss
nicht, wie viel Bleibendes jetzt geschaffen wird und
wie viel von dem, was bleibt, zu denen, die später
kommen, eine so kräftige Sprache spricht, wie jene
nichtsterbenden Werke. Wenn wir aber heute davon
reden, wir wollen eine künstlerische Kultur haben,
einen künstlerischen Aufschwung, so bedeutet das
im tiefsten Grunde: wir wünschen, dass aus dieser

unserer Generation auch etwas von so hoher Kunst
entstehe, dass es einen bleibenden Wert hat für
kommende Geschlechter. Erreichen wir das, dann
wird von selber auch in der kleinen Kunst, im Hause,
im Geräte, an allen andern Dingen der Zng zum
Bessern sich miteinstellen, da wir ja wissen, dass es
auch in früheren Perioden so war, dass grosser Stil
auch kleine Werke hob. Als man die Dome baute,
da machte man auch die Häuser um sie herum einiger-
massen ordentlich und künstlerisch, denn sobald ein
Geschlecht überhaupt einmal den Blick bekommen
hat für das was gross und ganz und ordentlich und
reell ist, dann verträgt es auch — wie soll ich es Ihnen
sagen? — solches Zeug nicht mehr! (Der Redner greift
an das vor ihm stehende Pult.)

Es muss also die starke Kunst bei den grossen
Dingen anfangen, indem man dabei immer im Hinter¬

grunde viele kleinere zu schaffende Dinge mit im
Gedächtnisse behält. Wie aber machen wir Kunst?
Da gibt es und gab es welche, die sagen: Sicher ist
sicher; man hält sich an das, was schon einmal als

klassisch erprobt worden ist! Gehen Sie zu unseren
Freunden, den Franzosen — auf dem Gebiete der
Kunst gibt es überhaupt keinen Erbfeind, da gibt es

nur eine Menschheit —, so werden diese unsere
Freunde uns sagen: „es war einmal ein Zeitalter,
das war so hoch, so klassisch, das hat die Spiegel,
Konsolen, Stühle und Kommoden in einer Weise

hingesetzt — ihr werdet es nie besser erreichen
können! Darum macht es nach, wiederholt es!"
Als bei uns in Deutschland und auch in Österreich
der eigene lebendige Trieb abgestorben war, wie es

im Sommer dürre wird, da wollte man sich auch
bei uns auf diese Weise historisch kurieren: Nimm
etliche Gotik, verarbeite sie in dir, stelle dann den

Bau hin und nenne ihn Neugotik! Oder wenn später
die Leute sich daran satt gesehen haben und die

Neugotik nicht mehr neu finden, dann kannst du

einen Schritt weiter gehen und Renaissance nehmen,
kannst auch Barock hervorholen, immer darfst du

kopieren, abschreiben, reproduzieren; das geht so
schön! Man nimmt einen grossen Atlas mit vielen

Photographien und Linien und aus ihm heraus
zeichnet man etwas zusammen, woran ein jeder Teil
echt ist; denn bei einem jedem Teile kann man
eine Anmerkung machen: dieser Teil stammt aus
Florenz, und zwar von der Kirche Santa Annunziata,
diesen Teil fanden wir eines Tages in Mantua usw.
Komponieren wir das miteinander, dann haben wir
Kunst, denn dann sitzen wir ja zu Füssen der grossen
Künstler, die vor uns gewesen sind! Was wollt ihr
noch? Vor Kritik sind wir gefeit, denn unsere
Autoritäten sind die allerbesten. Das ist aber so, wie

wenn man ciceronianisches Latein schreibt oder
spricht und bei jedem dritten Satz bemerkt: Siehe
de Oratore, Kapitel so und so. Und ein solches
Humanistenlatein, die Renaissance des Abschreibens,
das ist es gerade, was uns nicht hilft und uns zu
nichts bringt. Warum? wird man fragen. Man
kann keine alte Zeit wieder lebendig machen
und sei sie auch viel grösser gewesen als
die unsrige; wie es in der Bibel heisst: Kannst
du auch wieder rückwärts kehren und jung werden

wo du alt bist? Kannst du wieder mittelalterlich
werden? Nein, beim besten Willen nicht! Die Seele

kann es nicht und die Umgebung kann es auch
nicht. Wir sind in einer andern Welt drin, und in

unserer neugewordenen Welt muss auch die Kunst
neu geboren werden, sie muss neu aufkeimen und
erst wenn sie neu schafft, riskiert, wagt, versucht,
probiert, auch irrt, erst wenn sie das alles tut, dann

3



lebt sie wieder in ihrer Zeit. Falls ich das, was
heute im Werkbund sich zusammenfindet, meinerseits

richtig miterlebe, so soll es bei uns in erster
Linie heissen: Wir wünschen nicht mehr historisch
im abschreibenden Sinne zu sein, sondern wir wollen
auf Gedeih und Verderb aus unserer Zeit, aus
unserem Volke, aus unserer Temperatur, in unserem
Rhythmus und mit unserer Logik etwas zu finden
trachten, was wieder Kunst heisst; mit dem heutigen
Werkzeug, mit den heutigen Menschen. Sobald wir
aber das suchen, dann sind wir genötigt, den neuen
Hintergrund, den wir Zeitcharakter nennen, daraufhin

anzusehen: Was ist denn eigentlich anders
geworden Warum sind wir nicht mehr gotisch, warum
sind wir nicht mehr barock, warum passt weder die

Jesuitenkirche von Venedig mit all ihrem Glänze
noch irgend ein Schloss von Paris heute in unsere
Welt hinein? Unsere Welt ward anders, sie
ward demokratischer, kapitalistischer und
mechanistischer. Ich will nicht davon reden, ob
das ein Lob oder ein Tadel ist; das ist ein Geschmacksurteil

und darüber ist nicht zu streiten. Ich rede
mit Ihnen rein geschichtlich, auf dass wir miteinander
erkennen: was ist anders geworden? Anders
geworden sind die Auftraggeber, anders geworden
sind die Künstler, die Kunstarbeiter und auch
die Herstellungsmethoden. Erst wer mit offenen

Augen sieht, was alles anders geworden ist,
wird ganz von selbst bekennen: auf dieser so
anders gewordenen Grundlage erwächst entweder eine

neue Kunst oder es gibt für uns überhaupt keine.
Um aber so mit Ihnen zu suchen, gehe ich ganz

einfach und schulmässig den Gedankengang durch,
den Sie in meinen Thesen vor sich haben. Wir reden

zuerst von den Auftraggebern der Kunst, dann von
den Künstlern, dann von den Unternehmern, dann

von den Arbeitern und zuletzt, wie sich gebührt,
vom Werkbund.

Der Auftraggeber, das ist der, der die Kunst
bezahlt. Aber schon das Wort „bezahlen" hat einen
viel zu modernen Klang, denn ein grosser Teil der
herrlichen alten Kunst ist in unserem Sinne nie
bezahlt worden, sondern es waren andere
Herrschaftsverhältnisse, patriarchalische Verhältnisse, unter denen
die Kunst der alten Zeit entstand. Die Pyramiden
sind wohl nie so bezahlt worden, dass im
ägyptischen Finanzministerium die Lohn - Rechnungen
nachgeprüft und im dritten Jahre nachher Entlastung
erteilt wurde. Da waren lauter Arbeitspflichtige, teils
Unterworfene, teils Sklaven, teils Leute, die dem

Staate irgend etwas schuldeten. Ihre Arbeit war
Dienst, ihre Ernährung war Leistung, und zwar
Leistung der Provinzen, die Naturalien als Tribut
brachten. Aus allen Provinzen kam Brot zusammen.
Knechte wurden durch Kriege gewonnen. Sie setzte

man hin und mit ihnen baute man Pyramiden. Mit
solchem Material kann man nicht ciselierte Klein¬

arbeit machen, wohl aber Hessen sich damit
unvergängliche viertausendjährige Denkmale aufbauen.

Wer hat die alten Künste lebendig gemacht? Die
Fürsten, der Adel, die Kirche. Man kann auch
etliche Stadtmagistrate mit nennen und in Ehren
erwähnen, aber diese haben es oft nur an der Hand ihrer
Bischöfe oder ihrer Fürsten oder, was sehr oft der
Fall war, in Konkurrenz mit beiden getan. Die wirkliche

Führung und Leitung weit über das Mittelalter
hinaus bis in die Zeit der französische Revolution
und man kann sagen, bis zur Zeit des Wiener
Kongresses, liegt bei den Fürsten, beim Adel und bei
der Kirche, das heisst bei denen, die die Leitung
des Volkes auch sonst in der Hand hatten, die Geld
und Direktion so wie so besassen. Und die brauchten
die Kunst! Für sie war Kunst nicht nur Vergnügen,
sondern eine Betriebsnotwendigkeit. Erst wenn
man das ganz begriffen hat, dann weiss man, warum
selbst Fürsten von minderer innerer Durchsichtigkeit
dennoch nicht aufgehört haben, der Kunst ihren
notwendigen Tribut zu geben. Es war nämlich gar nicht
bloss das spezielle Wohlgefallen des Allergnädigsten,
dass er gerade hochkünstlerisch gesonnen war, sondern

sein Beruf erforderte eine gewisse Legende;
denn keiner ist ein Fürst, an den nicht von anderen

geglaubt wird. Solange er nur selber daran glaubt,
nützt es ihm gar nichts; er braucht ohne Zweifel zur
Betriebserhaltung einen allgemeinen Glauben an seine
Kraft und Würde und Hoheit und Unnahbarkeit. Er
muss herausgehoben werden, muss eine Krone
besitzen und Schlösser und Parks und allen Prunk,
der dazu gehört, um die Riesenlegende von der
geborenen Macht aufrechtzuerhalten unter den Völkern.
Weil das die Fürsten brauchten, weil das für sie
historisch notwendig war, darum mussten sie bauen,
sich schmücken und die mit Goldborte einfassen,
die ihre Diener waren.

Und wie ist es denn heute? Wer als Herrscher
zu Naturvölkern hinausgeht, schreitet immer noch
mit einem gewissen Etwas von Augenscheinlichkeit,
weil er genau fühlt, der Naturmensch will sehen!
Die Politik der früheren Zeiten wurde viel mehr für
schauende Augen gemacht und mit den Augen, weil
es weniger Zeitungen gab, als wir heute haben.
Kurz, in alten Zeiten war die Kunst politisch
notwendig. Nehmen wir einmal an, jene Päpste, die
nach Avignon gingen und von dort aus den Versuch
machten, die Christenheit in Konkurrenz zu dem
alten heiligen Rom zu leiten, hätten ihr hohes Schloss
nicht gebaut, was für arme Päpste wären das
gewesen Sobald sie überhaupt versuchten, sich als
selbständige Macht aufzutun, konnten sie nicht
anders, da mussten sie bauen, da setzten sie nicht nur
Mauern um ihre Städte herum, sondern häuften auch
Quader auf Quader, jenes wunderbare Gestein, zu
dem wir dankbar noch pilgern: an wie vielen Stätten
in Europa findet man etwas Ähnliches? Wer einst

4



herrschen wollte, der brauchte das. Er rief den Künstler
und sprach zu ihm: Du verstehst etwas, was ich selber
nicht kann, wozu ich dir aber die Mittel gebe; du
verstehst nämlich, mich aus der Masse heraufzuheben,

du verstehst jenen feinen Oberbau zu machen,
der notwendig ist, um den Organismus Staat zu
vollenden. Und was wir beim Fürsten im grossen finden,
das sehen wir bei jedem Grafen und Landedelmanne
in abgestufter Weise. Auch er hatte seine Fronleute;
die mussten arbeiten. Wenn nun gerade keine nötige
Arbeit vorhanden war, so wäre es ihm das
verfehlteste gewesen, sie nach Hause zu schicken und
ihnen zu sagen, es sei heute nichts zu tun, denn
dann hätten sie sich daran gewöhnt, den
regelmässigen Dienst nicht zu leisten. Also legt er einen
Park an, damit das System der Pflichtarbeiten
erhalten bleibt, und nachher baut er sich ein
besonderes Schloss, damit man überhaupt nicht auf
unnötige Vergleiche zwischen ihm und den
Tagelöhnern komme.

So wie politische Herrschaft mit solchen Mitteln
arbeiten muss, so muss auch die Kirche mit ihnen
arbeiten, denn auch sie ruft Gläubige zusammen.
Sie redet ihnen — und sie muss es tun, denn das
ist ihre innere und heilige Aufgabe — von Seligkeit
und Jenseits, von Heiligkeit und allem, was besser
ist als das, was man sieht. Um aber das, was man
glaubt, aus dem Alltag heraufsteigen zu lassen, muss
etwas geschaffen werden, was zwischen gewöhnlicher
Wirklichkeit und Glauben in der Mitte liegt, die
Vergeistigung durch Formgebung. Die Kirche setzt allerlei
Menschen zusammen, gewöhnliche, arme, kleine
Menschen, von denen jeder nur eine Stube und eine
Kammer hat und, wenn es hoch kommt, einen Stall
und zwei Kühe. Diese Menschen ruft sie zusammen
in einen grossen hehren Raum mit bunten
Glasgemälden, und wenn sie dann Lichter in den Händen
haben, da glitzert es am Mosaik der Decke und von
hoch herab singt es: gloria in excelsis Deo. Das
alles hilft zu dem einen Zweck: Glaube! Die Kirche
kann das gar nicht lassen. Man probiert es zwar.
Gewisse Sekten gehen sehr weit in ihrer Nüchternheit,

in ihrem Puritanismus, aber eines Tages meldet
sich doch selbst bei ihnen eine bescheidene feine
Decke oder ein Stückchen Farbe; es geht nicht
anders. Denn will der Mensch überhaupt von einer
jenseitigen Welt etwas ahnen und nicht nur Begriffe
hören, dann braucht er die Formen, die Farbe, den
Rhythmus, die künstlerische Harmonie.

Die alten Mächte, die so die alten Künste
gebraucht haben, waren in ihrer Weise fest, stabil; sie
hatten Tradition, bei ihnen wurde ruhig
weitergebaut. Ein König war tot, es lebte aber der König.
Man baute weiter, man war nicht kurzatmig in allen
diesen Dingen; haben wir jetzt die Mittel nicht, so
wird im nächsten Jahrzehnt fortgesetzt! Es bestand
auch Tradition im Inhalt der Darstellungen. Es war

noch nicht so, dass der Künstler sich fragte: Ein
Gewitter, ein Engel oder eine Ziege? Sie hatten
ihre überlieferten, gegebenen Stoffe, an denen sie
arbeiteten, und die schon hundertmal bearbeitet worden
waren. Das ändert viel am Wesen der Kunst. Soll
nämlich jemand einen heiligen Sebastian machen,
so ist es fast unmöglich, die vielen Sebastians zu

vergessen, die in der Welt schon vorhanden sind.
Also Tradition, Erziehung, eine gewisse Gewandtheit
die sich von Jahrzehnt zu Jahrzehnt gesteigert hat,
das dekorative Bedürfnis der Herrschenden, das sind
die Elemente aller alten kostbaren Schönheiten.

Generationen haben gewebt und gestickt und
geschmiedet und Steine gefasst, bis sie schliesslich so
weit waren: Das ist schön! Und diese alte Kunstwelt

sinkt. Man kann nicht sagen, dass sie schon
versunken ist. Wir sind sogar, da wir hier
künstlerisch sprechen, froh, dass die alte Kunstwelt noch
in starken Resten vorhanden ist. Aber sie sinkt eben
doch im Vergleich zu dem, was neben ihr neu in
die Höhe kommt. Denn wie viele Könige gab es

eigentlich vor 100 Jahren? Es waren mehr als heute!
König zu sein ist heutzutage ein Beruf, der im
Abnehmen begriffen ist. Neben dem Umstände aber,
dass nur wenige Fürsten in die Höhe gehoben
worden sind und über vielen anderen Kleinherren
thronen, — so wie hier in Wien Ihr ehrwürdiger
Kaiser, der mehr als zwei Menschenalter dieses Land
regiert, — so sind heute auch die, die auf solcher
obersten Höhe stehen, der Kunst gegenüber nicht
mehr das, was einst die alten Fürsten waren, bei
denen Staatskasse und Privatkasse in der erfreulichsten
Weise ineinander übergingen. In unserer Zeit hat
jeder Fürst seine Zivilliste, welche gelegentlich wegen
der Verteuerung der Lebensmittel etwas erhöht wird,
die aber doch im grossen und ganzen eine begrenzte
Summe darstellt. Die Staatskasse ist davon gänzlich
getrennt. Darum bauen die Fürsten sehr viel weniger.
Seit die Leibeigenschaft abgeschafft und die öffentliche

Abrechnung der Staatskassen eingeführt ist,
wird nur alle zwanzig Jahre ein Fürstenschloss
gebaut und dafür eines verkauft, so dass die
Summe eigentlich gleich bleibt. Die Führung
der Architektur gehört nicht mehr den
Königen.

Stärker arbeitet die Kirche, aber auch die Kirche
ist heute von dem durchsetzt, was ich kollegialische
Verwaltung nennen möchte. Es ist heute nicht mehr
so einfach, zu dekretieren: Setze dorthin einen Dom!
Der Kardinal Lavigérie, der auf die Öde von
Karthago eine Kathedrale hinsetzte, für die keine
Menschen vorhanden sind, der hat noch in neuerer Zeit
ein solches Stück geleistet; sonst aber wird bei uns
genau berechnet: Wie viel Sitzplätze, welcher Umfang

usw.? Man konstatiert, dass die grossen
Kirchen ohnedies schon aus der Vergangenheit da

sind und zwar so wunderbar und herrlich gearbeitet,

5



dass man in eine Kokurrenz mit ihnen gar nicht
mehr eintreten mag.

Woher kommen also nun die neuen Aufgaben?
Da erscheint als erster Gesamtauftraggeber das,

was ich „das Kollegium" nenne. Es kann ein

Ministerialkollegium, es kann auch eine

Reichsregierung, es kann ein Schulvorstand oder eine
städtische Baudeputation sein, es kann der Vorstand
einer Aktiengesellschaft, es kann der Ausschuss einer
Schiffahrtsgesellschaft oder noch vielerlei Ähnliches
sein. In allen Grossindustrien wird täglich gebaut,
und fast täglich wird von Komitees beschlossen, was
und wie gebaut werden soll. Und je grösser die
industriellen Werke wachsen, desto vergesellschafteter
werden sie, desto mehr gehen sie in diese neue
Normalform der modernen Menschen über: Ich
habe Anteile, du hast Anteile, er hat Anteile, wir
haben Anteile. Auf dieser gesellschaftlichen Grundlage
erhebt sich die gemeinsame Beschlussfassung über
das, was man herstellen wird. Auf die Art entstehen
für uns an sich viel mehr und viel grössere
Aufträge, als in einer früheren Zeit je dagewesen sind.
Keine frühere Zeit hat auch nur annähernd die Fülle
von architektonischen Aufträgen gehabt, wie wir sie
heute mit Bahnhöfen, Brücken, Hotels, mit
Wohnhäusern, Sanatorien und mit ich weiss was für
Veranstaltungen, mit Riesenschulen und Kasernen und
Ministerialgebäuden vor uns haben. Auftrag über
Auftrag! Welche frühere Periode war so glücklich,
so oft beschliessen zu können, hier wird gebaut,
als diese Wachstumsperiode, in der wir stehen? Der
Gegenwartsbau geht aber ganz selten vor sich, dass
eine Einzelperson ihn in ihrem Kopfe bis zum Ende

fertigdenkt, sondern es folgen verschiedene Akte:
Erstens ein grundsätzlicher Beschluss, dann die

Ausschreibung, dann die Prüfung der Eingaben, dann
die Entscheidung, ob man das Wertvolle nehmen soll
oder weniger Wertvolle, dann Umzeichnungen und

Einschränkungen. Schliesslich ist alles kollegialisch
ein Kornpromiss, gerade wie in der Politik. Das

liegt in der Natur des kollegialischen Systems. Seit
fast alle grossen Aufträge auf kollegialischer Grundlage

vergeben werden, werden sie auf Grund eines

Kompromisses ausgeführt. Damit ist nichts Tadelndes
gesagt und der gute Wille aller Beteiligten ist dabei
immer vorausgesetzt; es wird nur beschrieben,
welche Schwierigkeiten im gegenwärtigen System
als solchem liegen.

Daneben aber erscheint der Privatmann. Der
kommt heute in viel grösserem Maße als Auftraggeber

in Betracht als es je früher der Fall war, denn

wann sind so viele Privatleute reich geworden, wie
in den letzten Jahrzehnten, auch wohl in Wien?
Was wird jetzt alles von Privatleuten gebaut um
Berlin und um Hamburg herum, um jede unserer
Städte ein Kranz von Häusern, die man früher alle
beinahe mit dem Worte Schlösschen bezeichnet hätte.

Heute sagt man besser „Villa". Man sucht nach
einem etwas feineren Ausdruck, um mit dem
Ausdruck schon die künstlerische Absicht auf
wohltuende Weise zu markieren. Kurz, wir erleben eine
Menge Privatreichtum, der bauen will. Der ist aber
traditionslos. Er hat Geld, er hat guten Willen, aber
er bringt keine Vergangenheit mit, hat keine Legende,
hat auch gar nicht das Bedürfnis nach aussen zu
prunken und zu glänzen. Während die Herrscher der
früheren Zeiten das Bedürfnis hatten, nach aussen hin
ihre Herrschaft dekorativ kundzutun, ist heute beinahe
das Umgekehrte der Fall. Alle diejenigen, die auf
Grund von Vertragsabschlüssen regieren — und das
sind alle industriellen und kommerziellen Regenten —
haben sogar das merkwürdige Bedürfnis, sich als
durchaus bescheidene, umgängliche und nette
Mitmenschen mitten unter die anderen zu stellen. Wer
die Generation von Industrieführern, die unter uns
in die Höhe gekommen ist, auch nur etwas kennt,
weiss, dass unter ihr die Naturen, die sechs Liktoren
und sieben Leute mit Fackein und etliche Posaunenbläser

vor sich gehen lassen, sehr selten sind. Das
ist nicht die Art, mit der heute Geschäfte gemacht
werden. Die Männer, die heute grösste Geschäfte

machen, sagen zum Künstler: Lassen Sie mein Haus
nach aussen hin zwar ordentlich aber ja nicht
übertrieben sein! Es soll komfortabel sein, nützlich,
praktisch und auch etwas schön. Dabei muss es zu
einer bestimmten Zeit fertig sein. Nicht als ob diese
Industrieherren nichts ausgeben wollten, aber sie
sind eben gewohnt, ihr Geschäft Zug um Zug zu
machen. Am liebsten kaufen sie fertig, weil sie
dann wissen, was sie haben. Das althergebrachte
System, zu bestellen und anzumessen und zu
probieren und nochmals zu besichtigen, ist ihnen viel
zu umständlich ; Zeit ist Geld. „Wo haben Sie ihr
Lager? Bitte, was ist jetzt gangbar? Ich will das
Beste." Er bekommt dann gleich das Beste und
bezahlt es auch! Die alten Fürsten hielten sich ihre
eigenen Sänger, die sangen bei ihren Tafeln und
wenn es sonst notwendig war. Das ist jetzt viel zu
umständlich. Auch die sich gut ihre eigenen Künstler
halten könnten, bezahlen Billets, nehmen Kunst auf
Tickets, Stück für Stück, in Abschnitten. Alle Bezahlung
wird vereinzelt vorgenommen. Alles wird in Verträge
aufgelöst, mit Lieferfristen, mit Konventionalstrafen
und ähnlichen Dingen, kurz die ganze Kunst wird
tief beeinflusst von der Methode der Besteller. Diese
können nicht aus sich selbst heraus. Sie haben es
im Blute, womit sie gross geworden sind. Die alten
Auftraggeber waren gross geworden durch Kommandieren,

die neuen Auftraggeber aber sind gross
geworden durch Kalkulieren, durch schriftliche
Verträge. Sie selbst bringen auch gar keinen eigenen
Kunstinhalt mit; sie sprechen zum Baumeister:
Machen Sie mir etwas, was in die Gegend passt
und wie es meine Frau gerne haben möchte! Und

6



nicht zu teuer! Dieser oder ein ähnlicher erhöhter
Gesichtspunkt ist in vielen Fällen schliesslich
massgebend.

Wer ist es also, der in den meisten Fällen heute

entscheidet, was gebaut wird? Das ist der Künstler,
aber oft ist es sehr lange zweifelhaft, welcher
Künstler. Meistens ist es der, der gerade da ist, mit
dem man schon Beziehungen hat, der bereits in der
Verwandtschaft gearbeitet hat. Die Auftraggeber
kamen oft sehr zufällig zu ihrem Künstler, und
während früher die Auftraggeber im grossen und

ganzen sich ihre Künstler erzogen, manchmal etwas
eigentümlich erzogen, aber ihnen doch sozusagen
den Grundgedanken dessen, was sie wollten,
beibrachten — denn den besassen sie aus ihrem
Berufe und ihrer Tradition —, so bringt heute der
Auftraggeber für das erste Gespräch mit dem Künstler
nichts Ähnliches mit. Es soll der Künstler den
Gedanken selber erst schaffen.

So beginnt nun die neue Lage, dass mit der
Veränderung der Auftraggeber auch die
Künstler anders geworden sind. Reden wir
also nun davon, wie der Künstler anders wurde!
An den Kirchen, unter den Bischöfen, im Dienste
der Fürsten war der Künstler in sehr vielen Fällen
der Angestellte. Es gibt natürlich auch heute
jemanden, der Hoflieferant und Hofbaumeister heisst,
aber es war das in früheren Jahren doch eine viel
stärkere Zugehörigkeit als jetzt. Wir wissen ja, wie
zum Teil die Fürsten in Friedensverträgen unter den
Dingen, die sie abgeben mussten, Künstler mit an
den Sieger abgetreten haben, so dass sie nun dem
anderen Herrn gehören sollten. Wir wissen, wie die
Fürsten in Italien in der Hochblüte der Renaissance
sich untereinander um ihre Künstler gestritten haben,
wer den einen besass oder den anderen. Der Künstler
gehörte in ein Dominium, er war ein Bestandteil
davon. Er war sicherlich manchmal ein etwas schwer
zu regierender Angestellter, denn er arbeitete, wie
Gott will, und manchmal auch wie er nicht will. Es
ist nie möglich gewesen, den Künstler preussisch zu
regulieren, aber die Tatsache, dass er ein Angestellter
war, steht fest.

Es gab aber noch eine zweite Form, die ich

herausgreife. Das war die, dass die Künstler
entweder ausserdem noch oder auch allein zünft-
lerisch gebunden waren, in Brüderschaften, in
Maurergemeinschaften. Durch beides, durch
Anstellungsverhältnis und Zunft, hatte der Künstler
etwas, was wir mit dem Worte „Disziplin" am leichtesten
und besten treffen. Er stand unter einer Hoheit und
hatte eine Gemeinschaft um sich, der eine mehr
dieses und der andere mehr jenes. Zwischen
vorhandenen Mächten war er sozusagen eingeschraubt
und musste wirken, wie er sollte, und wenn er nicht
mochte, so schraubte man ihn fester oder warf ihn
ab. So entstehen Schulen, Traditionen, feste Zu¬

sammenhänge. Einer stirbt, der nächste macht es

weiter. Wenn sie ihre alten Dome bauten, dann
starben dabei viele Baumeister, aber das änderte
nicht viel, weil der Nachfolger in dem selben Bau

aufgewachsen war. Das Werk selber arbeitete fort.
Wirklich hohe Kunst entsteht nur dann, wenn die
Werke der Menschen grösser sind als die Menschen,
die sie machen, wenn das Werk als das
Beherrschende gefasst wird und der Mensch dazu als das

Dienende. Das gilt auch für die Grössten.
Raffael, Michelangelo, Bramante, Rubens, Göthe,

Schiller waren alle Fürstendiener, erst durch Fürsten
fanden sie den Platz, an dem sie schaffen konnten,
sie schufen noch im festen Hintergrund des alten
Systems. Denken wir an Malerschulen Oberdeutsche
und niederdeutsche Schule! Oft wissen wir heute
nicht mehr, wie der Mann geheissen hat — es ist
aber auch gleichgültig, denn wenn wir lesen
„Oberdeutsche Schule, erste Hälfte des 15. Jahrhunderts",
dann wissen wir, wo er hingehört. So lebt ein

Typus. So wie man aus wenigen Knochen eine

geologische Schichtenlage erkennen kann, und weiss,
mit welcher Zeit man es zu tun hat, so erkennen
wir aus den übrig gebliebenen Resten einheitlicher
Perioden den Charakter ganzer Zeiten wieder, weil
sie in sich eine Geschlossenheit hatten!

Die Neuzeit zerbrach alle alten Bindgungen.
Die Künstler wurden frei; frei vom Fürsten und frei
frei von der Zunft. Ich sage in meiner These, sie

wurden „sogenannte freie Künstler". Ich
will mit diesen Worten niemandem zu nahe treten,
sondern damit nur andeuten, dass in der Freiheit
auch ein gut Teil Täuschung mitenthalten ist. Frei
sind die, die durch den Erfolg so hoch gehoben
sind, dass sie auch einen schönen Auftrag ablehnen

können, weil er ihnen innerlich nicht passt. Frei
sind die, die durch Charakter so stark sind, dass sie
lieber nichts als etwas Schlechtes arbeiten. Aber
zwischen diesen beiden äussersten Möglichkeiten,
dem grossen Erfolge, der nach niemandem mehr zu

fragen braucht, und jener prophetenhaften Charakterstärke,

die nach niemandem fragt, zwischen diesen
Extremen stehen wohl die meisten Menschen in der
Mitte, und darum ist die Freiheit des freien Künstlers
in vieler Hinsicht umgrenzt und gefährdet. Er wird
geschoben, er muss nachgeben: Passe dich den
Verhältnissen an! Ich möchte wissen, wie viele Väter
junger freier Künstler zu diesen bewegten Herzens

sagten: Kind, sei doch verständig! Das war der

Moment, wo die Freiheit in die Brüche ging. Sie ging
im Privatkämmerlein zitternd in die Brüche. Innerlich
wollte der Mensch durchaus frei bleiben, aber die

Macht der Umgebung liess ihn doch nicht frei sein.

Er musste sich sagen: Es hilft nichts, ich bin zwar
ein freier Künstler, aber ich stehe am Markt und

wenn niemand von mir kauft, bin ich verloren; ich
habe nur Ein Leben, ich brauche Kundschaft! Was

7



machen? Hier zeigen sich die starken Gefahren des

individualistischen Künstlers, der aus der Zunft
herausgekommen ist. Ich brauche Kundschaft, denn
ich muss leben; also muss ich mich durch irgend
etwas besonderes auszeichnen. Durch langsames
Wachstum zeichnet man sich langsam aus. Durch
Manier und Absonderlichkeiten kommt man unter
Umständen schneller an die Oberfläche. Es gibt so
viele! Es steht bei den Architekten und Tischlern

genau so, wie wir es bei den grossen
Bilderausstellungen finden : da ist alles ganz gut gemacht, die
vielen Maler haben etwas gelernt; plötzlich hängt
da einer, vor dem müssen wir stehen bleiben: eine
närrische Idee! müssen wir ausrufen. Der Mann hat
erreicht, dass man ihn nennt. Das ist verführerisch,
das verleitet zu einer falschen Individualisierung, bei
der der einzelne um jeden Preis als irgend etwas
Besonderes erscheinen will. Der Individualismus
wird Methode. Der Betreffende findet auch
zuweilen noch ein schönes neues Wort für seine

Methode; das erleichtert literarisch die Einführung.
Er ruft: Jetzt beginnt die Morgenröte, bis vorgestern
war alles dunkel ; gestern bin ich geboren und heute

fängt der Tag an! So ist fast immer der einzelne

genötigt, sich individualistisch zu übertreiben. Das
ist es, was der ganzen neueren Kunst einen so
zerflatternden Modecharakter gegeben hat. Ich will gar
nicht darüber reden, ob es gut ist, wenn wir jedes
Jahr bei unsern Damen andere Blusen finden, sondern
will es einfach als Tatsache hinnehmen, dass sie jedes
Jahr andere Blusen, andere Hüte tragen. Derselbe
Zustand tritt nun aber auch bei Dauerkörpern ein,
bei der Wohnung und dem, was in sie hineingehört.
Auch da heisst es alle paar Jahre: das ist nicht
mehr modern! Es muss sich jemand, der sehr gute
Einnahmen hat, in seinem Leben dreimal neu
einrichten, um einigermassen modern sterben zu können!
Es wechselt alles ohne Unterlass. Die Abwechslung
von historischen Stilen haben wir schon erwähnt.
Es könnte aber nichts Verhängnisvolleres geben, als

wenn nun auch das, was jetzt in der Werkbund-
Richtung gelegen ist, ebenfalls als eine derartige
Mode behandelt würde. Dann würden wir bald

wieder am Ende sein. Nächstens wird dann wieder
ein anderer Trompeter auferstehen, der bläst wieder
ein anderes Lied, und der zerflatternde Modecharakter,
dieser übertriebene Individualismus bleibt.

Der Konkurrenzkampf der Einzelkünstler hat aber
auch zur Folge dass die Qualität, die nicht jeder
beurteilen kann, unter der Hand schlechter wird, weil

man ja im Wettbewerb weiter vorankommt, wenn
man die Sache äusserlich ebenso schön und dabei

doch billiger herstellt. Man gibt dieselbe Kunstform,
nimmt ihr aber ihre eigene Materie weg. Hat ein

Vandervelde eine neue schöne Form gefunden, so
ist es keine übermässig grosse Kunst, diese Form
mit etwas zitternder Hand und einer schiefen Biegung

mehr nachzuzeichnen. Das nennt man dann zeitge-
mässe Anwendung neuer Schönheit! Das Material
unterliegt dabei keiner genaueren Kontrolle. Wer
von den Käufern kennt denn das Material? Material
ist etwas, was man in der Schule nicht lernt;
Materialkunde gehört nicht zu den griechischen
Altertümern, noch sonst zu etwas, was vorgetragen wird.
Die meisten Leute besitzen keine Materialkenntnis,
und wenn nun ein zunftloser Künstler ums Dasein
kämpft, dann ist die Versuchung für ihn unheimlich
gross, zu sagen: ein paar Wollfäden mehr oder
weniger, das macht ja nichts! Ebenso liegt der Fall,
wenn es sich um die Farbe handelt. Nächstes Jahr
weiss ja der Käufer ohnedies nicht mehr, von wem
er es bezogen hat. Kurz, die Kunst sinkt, sinkt aus
Konkurrenz, aus Individualismus. Die reine Kunst
wird dabei beinahe eine Art Sage, eine schöne
Erinnerung, wie es einmal war, ein Wunsch von
wenigen, ein inneres Gefühl der Ehrlichen, die wissen,
wie es sein sollte. Das Bessere ringt sich nicht
recht heraus. Man sagt auch selten so offen, wie
ich es absichtlich hier an dieser Stelle tue: So
lange die Künstler so unorganisiert sind,
so unter sich in Konkurrenz, einer des
anderen Feind und Widerpart und
Unterbieter, so lange kann keine reine und
ordentliche Kunst in die Höhe kommen, es
kann keine Standesehre sich unbefleckt
erhalten. Es fehlt ein kontrollierbarer Begriff von
dem, was als anständige Arbeit gilt, und was keine
anständige Arbeit ist. Die Öffentlichkeit weiss nicht
mehr genau zu unterscheiden. Es ist ja alles Ware,
es steht alles im Verkaufskatalog! Kunst aber lebt
oberhalb des Katalogs, Kunst ist etwas, was nie ein
einzelner Mensch aus sich allein machen kann, was
auch nie ein einzelner Mensch für sich allein
gemacht hat, Kunst ist eine soziale Erscheinung.
Eine rein individualistische Behandlung einer sozialen
Erscheinung muss aber immer zu schiefen Folgen
führen.

Was bedeutet das: eine soziale Erscheinung?
Denken wir an die Sprache, in der wir alle sprechen!
Keiner von uns hat die Sprache gemacht, jeder
arbeitet an ihr mit, jeder braucht sie, etliche stärker,
etliche schwächer; die Sprache geht durch uns
hindurch als etwas gemeinsames, wir vererben sie von
Eltern auf Kinder. So nur wird sie weitergetragen,
ausgebaut, wird auch verschludert und fallen
gelassen, wird gehoben oder verdorben, aber nie ist
sie das Werk eines einzelnen Menschen. Nicht
anders ist es mit der Kunst. Nie darf ein einzelner
Mensch auftreten und sprechen: Jetzt bringe ich sie
euch, ich bin der Prometheus; in meiner Seele allein
habe ich sie vorher gefunden, hier ihr armen
Sterblichen, da habt ihr sie! Grosse Künstler der
Vergangenheit waren nie Einzelgänger; sie sind in
Generationen gewachsen. Wenn man ganz grosse Namen

8



verehrungsvoll ausspricht, so meint man, genau
genommen, drei bis vier Generationen, die vorher
wachsen mussten, damit der Eine werden konnte.
Es ist nur eine Verkürzungsbezeichnung, wenn man
den Markantesten nennt, denn jeder, der überhaupt
Kunst kennt und innerlich erlebt, weiss, dass es dem
Einen gegeben wurde, die Ernte zu sammeln,
andere aber haben vor ihm die Bäume gepflanzt,
haben sie gepflegt und geschont. Es gab sogar wohl
unter den anderen etliche, die viel treuer vielleicht,
viel tiefer vielleicht und feiner und idealistischer
waren, als schliesslich der, dem es zufällt, dass er
der hohe Name geworden ist. Wie undankbar, wenn
diejenigen, welche jetzt als unsere besten Führer
gehalten werden, glauben wollten, sie wären nur
einzeln und existieren für sich allein, wenn sie ver-
gässen, dass sie gehoben und getragen werden durch
eine allgemeine Strömung und mitsinken, wenn die

Strömung sinkt. Die ganze Erziehungsaufgabe von
Bestellern und Publikum und Arbeitern und alles
sonst, was die Künstler brauchen um schaffen zu
können, das ist nie nur eines Menschen Werk.

Aber da erhebt sich die Frage: Lassen sich
denn Künstler überhaupt verbinden? Es
lassen sich leichter tausend Fabrikarbeiter und
hundert kaufmännische Angestellte organisieren als
zehn Künstler, denn Künstler sind eben schaffende
Individualitäten und sind sensitiv, haben ein
Bedürfnis, persönlich anerkannt zu werden, tragen in
sich eine starke Geschmacksrichtung, bei der der
eine sich vom andern unterscheidet. Es wäre eine
Illusion, wenn man glaubte, die Künstler liessen sich
leichterhand zusammenblasen zu einem Gewerkvereine:

Künstler vereinigt euch! Wo stehen bis heute
die Kolonnen? Nein, es ist furchtbar schwer,
Künstler überhaupt nebeneinander zu setzen. Man
muss andere Leute sozusagen immer dazwischen
setzen. Und gerade deshalb ist es ja auch besser,
dass im Werkbunde die Künstler nicht allein sind,
sondern mit den Unternehmern und noch anderen
Interessenten. Solches Füllmaterial zwischen den
Pfeilern ist notwendig, damit das Ganze Halt und
Aussehen bekommt. Wir fühlen alle diese Schwierigkeiten.

Nehmen Sie die feine, glänzende Kunst,
deren Beispiele wir heute in Wien gesehen haben,
von Wagner bis Hofmann, und denken Sie das

zusammen mit dem, was in Berlin und was in
München gemacht wird, je künstlerischer Sie dabei
selbst mitwirken, desto grösser erscheinen Ihnen die
Unterschiede! Wer etwa gestern erst aus Amerika
herübergefahren ist, wer von ferne kommt, der findet,
hier sei ungefähr alles eine Gruppe, aber die, die
mitten darin leben, kennen ihre Nuancen genau,
und sind für den abweichenden Achtelton empfindlich.
Wenn der anders ist, dann ist gleich alles nicht
richtig. Einer verträgt die Einviertelfärbung nicht,
die ein anderer anders macht, oder die Stärke des

Strichs, die Rundung oder die Ecken. Schnell sagt
einer vom andern: Er kann nichts, er tut mir leid,
er ist sonst ein lieber Mensch, aber es geht nicht,
er bringt nichts fertig! So sind denn überall die
Künstler sogar gezwungen, über sich gegenseitig zu
urteilen, das gehört zum Berufe. Doch ich finde,
es ist schon etwas gewonnen, wenn nur erst die

Künstler überhaupt wissen, dass das Aburteilen eine
Berufskrankheit ist. Nehmen wir es also nicht
tragischer, als es genommen zu werden verdient!
So fängt die Organisationsmöglichkeit an und mit der

Organisation entsteht eine neue Erziehungsmöglichkeit,
denn wer kann heute, wo die Einheit des

Auftraggebers verloren ist, die Formensprache
bewahren, wenn nicht die Gemeinschaft der mit- und
gegeneinander arbeitenden Künstler? Was sie
feststellen können, das ist der Unterschied zwischen
Kunst und Nichtkunst. Auch der ist ja nie

ganz sicher, aber es gibt doch unendlich viele Fälle,
wo jeder ordentlich schaffende Künstler ohne weiteres,
ganz abgesehen von aller Richtung sagt: Das ist
glatter Schund! Und es gibt viele Gelegenheiten,
wo dieses Urteil klar dem Publikum gegenüber
ausgesprochen werden muss, denn es liegt doch nicht
so, als ob es sich bei unsern Kunstdebatten nur um
Geschmacksverschiedenheiten handelte, sondern es

dreht sich vorher um ganz reale Verschiedenheiten
des Könnens. Kunst heisst, dass einer auch etwas
kann, dass er sein Holz, den Stein, einen jeden Stoff
richtig bearbeiten kann. Wie der Reiter sein Pferd,
wie der Kapitän das Schiff, mit dem er fahren muss,
so muss der, der künstlerisch arbeiten will, sein
Material inwendig verstehen in seinen Mucken und
Einzelheiten, in seinen Blasen, in aller seiner
wunderlichen und herrlichen Eigenheit. Dann kann er
erst schaffen! Und er weiss es sofort, wenn er
jemanden vor sich hat, der zwar auf dem Pferde
sitzt aber nicht reiten gelernt hat! Wenn also die
Künstler durch die Gemeinschaft des Werkbundes
auch nur den Unterschied klarmachen zwischen dem,
was Kunst ist, und dem, was keine ist, so erreichen
sie damit das, was wir auf anderen Gebieten jetzt
mit Hilfe der Gesetzgebung zu erlangen versuchen,
dass wir wieder einen Unterschied machen zwischen
dem, was Milch ist, und dem, was nur weiss
aussieht, zwischen dem, was wirklich Wein ist, und
dem, was sich nur Wein nennt. Es gibt überall ein
Können und daneben etwas, was sich nur absichtlich
Kunst nennt, sogar unterstrichen und mit Anführungszeichen

„Kunst"! Diesen kunstgefährlichen unlauteren
Wettbewerb überwindet der einzelne Künstler nie; den
überwindet nur die Gemeinschaft und das Zusammenhalten.

Das Zusammenhalten ist aber auch ganz nützlich
in dem Verhältnisse zu den Unternehmern. Damit

komme ich zu einem der verwickeltsten Gebiete
über die ich hier sprechen muss. Für die kleine

9



Kunst war in der alten Zeit das Handwerk die

eigentlich typische Form. Nun haben Sie ja gerade
hier in Österreich und speziell in Wien sich mehr
Handwerkliches bis auf die heutige Zeit erhalten,
als in Norddeutschland heute noch vorhanden ist.

Es wird darum gerade für Sie der Handwerksgedanke

— er klang ja heute auch schon durch
die sehr schöne und eindringliche Rede des Herrn
Hofrats Vetter hindurch — sehr nahe liegen. Wir
haben ein geschichtliches Beispiel für den Gedanken
der Handwerkskunst, das ist die englische
Kunstbewegung aus den sechziger Jahren des
vorigen Jahrhunderts: Ruskin, Morris. Heute
sieht man deren Häuser noch, aber es wirkt nichts
Lebendiges mehr drin. Diese Bewegung fing auch
mit Idealismus an, mit literarischem Schwung, mit
Gedanken, die denen sehr verwandt sind, die heute
bei uns im Werkbund vertreten werden. Aber die

Begeisterung verflachte, ebbte hin. Eine kleine Schrift,
die Dr. Rauecker in München herausgegeben hat,
führt in leicht fasslicher und schöner Weise aus,
warum das der Fall war. Die englische Bewegung
war romantisch in jenem Sinne, dass sie rückwärts
wollte, zum alten maschinenlosen Handwerk zurück.
Diese Engländer dachten, die Maschine sei der Sündenfall

der Menschen, und sie würden das verlorene
Paradies wieder gewinnen, wenn alles wieder hand-
werksmässig hergestellt würde. Darum wollten sie
keine rotierenden Räder, sondern nur den stossen-
den menschlichen Arm, keine mechanischen Messer,
sondern nur das Stemmeisen und den Stecher in
der eigenen Hand. Sie wollten Handwärme fühlen
bis in jede Ecke und in jede Riefe hinein, wollten
handgewebtes Leinen, Handarbeit auf jedem Gebiet.
Darin lag sicherlich zunächst etwas Bezauberndes.

Jede Maschine ist nämlich, wenn sie auftaucht,
anfangs unvollkommener als die vollkommenere Handarbeit,

die von ihr verdrängt wird; denn die Maschine
lernt langsam, sie lernt erst in 10 oder 20 Jahren.
Wer viele Maschinen verfolgt, sieht, wie langsam
sie lernen. Allerdings was sie einmal gelernt
hat, das kann sie ; das ist der Unterschied von
Menschen. Und hat die Maschine etwas einmal
fertig gebracht, dann hält sie es fest, aber die
Verfeinerung geht schrittweise. Die ersten Strümpfe, die

von Maschinen gemacht wurden, waren so grob —
eine Dame konnte sie eigentlich gar nicht anziehen;
heute aber gibt es gar nichts Feineres als beste

Maschinenstrümpfe. Alle Raffinements, alle Stickereien,

alle Zwickel und Zacken, und was noch sonst
gearbeitet wird auf diesem variablen Gebiete, das

hat die Maschine schliesslich so gut gelernt, dass

es eine Freude ist. Damals aber entstand also jene
englische Kunstbewegung und setzte sich neben die

Maschine in einer Periode, als die Maschinen noch
nicht so viel gelernt hatten. Sie kritisierte die
Maschinen und sagte: Was sind das für unvollkommene

Instrumente! So etwas wollt Ihr an Stelle jener
unvergesslich schönen Arbeiten setzen, die unsere
Grossväter und Grossmütter selber mit Händen
gemacht haben? Sehnsüchtig wollte man wieder
rückwärts zur Handarbeit statt vorwärts zur Schulung
der Maschine. So setzte man sich absichtlich neben
die Maschine, erreichte aber damit nicht etwa, dass
die Maschinen aufhörten, sondern nur, dass von
ihnen viel Massenschund hergestellt wurde, auf den
das davon abgesonderte Kunstgewerbe gar keinen
Einfluss hatte. Freilich wurde daneben ein gewisses
Quantum ganz sorgfältig und altertümlich
hergestellter Spitzen aus Brügge, feinster Handtischlerei,
Handschlosserei, oder was sonst noch alles in den
Handbereich gehört, an vielen Tagen mit der Hand

gemacht, unendlich fein und unendlich wertvoll. Das

war dann die Kunst, das andere aber war die Welt.
Die Welt liegt im argen, sie gehört der Maschine!
Solcher ins Künstlerische übertragene Pietismus,
solches romantische Festhalten an verlorener
Vergangenheit klingt sehr schön, ist sehr intim, aber
ist nur für wenige erreichbar. Es hat das alles einen

ganz besonderen lieblichen Reiz und Zauber, aber
die Kunst im ganzen kommt dabei nicht weiter.

Ebenso verhält es sich mit der Arbeitsteilung.
Man sagte in den Kreisen der Kunsthandwerker, dass

es nur kleine Betriebe geben solle, oder vielmehr, dass

der Meister alles selber machen solle. Der Meister
kauft ein, er teilt die Arbeit aus, er gibt jeder Sache
ihren Laufzettel, er geht immer durch die Werkstätte,
er besichtigt alles, sein Auge ist über allen. Das ist
wunderschön. Aber dieses Auge dauertauch nur seine
Zeit und sieht immer nur eine Sache auf einmal.
Inzwischen wartet draussen ein grosser Export, es warten
Lagerhäuser und Schiffe und andere Länder werden
diesen Export besorgen und die Welt geht weiter
ohne uns. Was nützt es, gegen Dinge leidenschaftlich

zu protestieren, die geschichtlich unabänderlich
geworden sind? Ist es nicht ebensogut Kunst, mit
den Werkzeugen zu arbeiten, die wir heute besitzen?
Man konnte auch schon gegen das Werkzeug des
älteren Handwerkers einwenden, dass es eine
unnötige Verfeinerung gegenüber dem der noch
vorhergegangenen Zeit bedeute. Der Handwebstuhl ist
ja auch eine Maschine, und zwar nicht einmal durch
sehr viele Jahrhunderte geheiligt! Will man
überhaupt gegen alle Maschinen sein, so muss man noch
weiter zurück, bis zu den Zeiten von Carolus Magnus
zurückgehen und die Waren so herstellen, wie sie
etwa in Frankreich einst in den Klosterschulen
gemacht wurden. Kurz, es gibt keine Stelle in der
Geschichte des Werkzeuges, wo man sagen kann:
bis hierher ist das Werkzeug edel, von nun an aber
wird es unedel. Es gab auch keinen Tag, an dem
die Maschine geboren wurde. Jede Maschine ist nur
eine Hinzusetzung zu älterem Gerät; ein neues Rad,
ein neuer Draht, eine neue Kombination, und wieder

10



ist ein frisches Lebewesen, Maschine genannt,
geboren. An welcher Stelle soll nun die Kunst rufen:
Damit habe ich nichts mehr zu tun? Kunst heisst,
alle Hilfsmittel benützen, alle Hilfsmittel
geistig zu verwenden, sie durchzuarbeiten
und mit Seele zu füllen. Soll man denn nicht
die grössten Dinge in der Welt mit den besten
Hilfsmitteln machen? Wer Seele hat, der arbeitet mit
Seelenfülle; daran hindert keinen die Maschine. Die
Maschine dient, sie dient mechanisch, macht weniger
Fehler als der Mensch, hat gar keinen eigenen
Gedanken, verlangt nur, dass der Mensch seine
Gedanken in sie hineinträgt.

Aber, so hören wir, die Maschine reproduziert!
Durch die Maschine werden dieselben Sachen sehr
oft gemacht, hundertmal, fünfhundertmal, tausendmal;

sie werden entwertet dadurch, dass sie so oft
existieren. Allerdings sind sie entwertet an Raritätswert,

nicht aber an Wirklichkeitswert. Sie sind
entwertet an Seltenheits- und vielleicht auch an
Verkaufswert. Für das Selbstgefühl eines Käufers ist es

natürlich viel angenehmer, zu wissen, dass in Amerika
überhaupt nichts Aehnliches existiert und in Europa
nur noch in zwei Exemplaren, aber das ist bereits
keinerlei künstlerisches Empfinden, sondern ist nur
Sammlergefühl. Wenn man beides scheidet, so liegt
in der Reproduktion an sich noch nichts
Unkünstlerisches. Es tritt freilich dabei der
Geist etwas zurück. Das ist buchstäblich zu nehmen.
Nämlich der Geist, der früher in den Fingerspitzen
sass, der sitzt jetzt bei dem Maschinenentwerfer oder
bei dem, der der Maschine den Auftrag gibt. Geist
ist ebensogut darin wie früher, er regt sich nur an
anderer Stelle, er rückt rückwärts. In aller unser
Arbeit zeigt sich dieser Vorgang. Das Geistige zieht
sich immer weiter von der Front zurück. Gehen
Sie in eine grosse Weberei, das schnurrt und surrt
und die Arbeit rast dahin. Es gibt grosse mechanische

Webereien, die kann man stundenweise zu-
schliessen, sie versorgen sich selbst; es rollt, es
webt! Warum webt es? Weil vorher Leute gewesen
sind, die dieses „es" ausgedacht und gemacht haben.
Darin liegt aber Kunst, Können, gestaltendes Schaffen,
gerade so gut wie im kaufmännischen Grossbetriebe
viel Können und Verwalten, viel Kunst liegt.

Da nun also jetzt das alte Handwerk sich in
seine zwei Teile auseinandergelegt hat, hier hast du
den Künstler und hier hast du den Unternehmer,
so müssen diese zwei Teile sich beständig streiten
und beständig wiederfinden, der Werkbund aber soll
ihnen helfen, dieses gegenseitige Finden in Aufträgen
und Kontrakten zu erleichtern und gleichzeitig
normale Beziehungen der Unternehmer untereinander
herzustellen, so dass Unternehmer mit Unternehmern
zusammenkommen. Alle Kunstunternehmer
haben ein gemeinsames Interesse. Wer will
denn überhaupt dem Publikum beibringen, was gute

Ware ist, wenn sie nicht zusammenhalten? Siesollen
und müssen gemeinsam vorgehen gegen alles, was
ich in den Thesen „Kunstschund" genannt habe.
Sie sollen miteinander den Areopag der künstlerischen
Ordentlichkeit bilden; sie brauchen keine Splitterrichter

zu sein, aber sie sollen im grossen und ganzen
zwischen richtig und unrichtig, zwischen reell und
unreell ihre Unterschiede feststellen, werden aber
dabei sich hüten müssen, Unternehmervereine im
gewöhnlichen Sinne des Wortes zu sein.

Ich habe hier nicht die Aufgabe, über die Zwecke
und Ziele anderer Unternehmervereine zu reden,
sondern nur die Absicht zu sagen: die Aufstellung
der reinen Interessenvertretungen, wie wir sie aus
vielen anderen Industrien kennen, dass der reine
Klassenkampfgedanke herrscht und die Organisation
der Arbeiter auf der einen Seite und die Organisation
der Unternehmer auf der anderen Seite sich bloss
feindlich gegenüberstehen, diesen Gedanken mit
Konsequenz auf die Qualitätsindustrien und die gewerblichen

Künste auszudehnen, heisst diese Künste selbst
ruinieren, denn diese Künste leben gerade
davon, dass Unternehmer und Arbeiter
miteinander geistig arbeiten. Ein Kunstwerk
herzustellen ist eben nicht bloss eine abgezirkelte
bezahlbare Leistung, dazu gehört eigener Sinn,
Geschmack, Empfinden, Rhythmus von allen Beteiligten :

vom Entwerfer zum ersten Zeichner, vom
Unternehmer zum Nachzeichner, von dem, der das
Rohmaterial in die Hand nimmt, bis zu dem, der schliesslich

die letzte Politur und Einpackung besorgt. Wenn
nicht Liebe zur Sache vorhanden ist, gedeiht nichts,
bleibt nichts übrig als der Tod im Topf.

In diesem Sinne spreche ich noch einige Worte
vom Arbeiter. Die Arbeiter in der Qualitätsindustrie
sind nicht zu behandeln wie wenn sie Erdarbeiter
wären oder einen Tunnel mauerten. Auch solche
Arbeit will getan sein, auch solche Arbeit fordert
ihren Lohn und verlangt die Wiederherstellung der
verausgabten Körperkräfte und was sonst zum Leben
notwendig ist. Künstlerische Arbeit aber fordert mehr.
Man kann rundweg sagen, wie es in der These
heisst: „Die Arbeiter von Qualitätsindustrien
bedürfen eines Lebenshintergrundes, der über dem
blossen proletarischen Dasein steht, wenn sie
künstlerische Hilfskräfte sein sollen".

In allen Gewerben, die hier im Werkbunde
vertreten sind, gibt es natürlich auch viele Hilfsarbeiter,
die mit Kunst gar nichts zu tun haben, die einfach

Quantitäten hin- und herschieben, tragen, aufladen

usw. Für die gelten die allgemeinen Gesetze des

Kampfes ums Dasein und die sozialpolitischen
Vorschriften wie für jeden anderen Arbeiter, aber
diejenigen, von denen man künstlerische Mitarbeit
verlangt, muss man darüber hinaus unterstützen um
der Kunst willen. Man muss über das, was
sozialpolitisch erzwingbar ist, noch hinausgehen, sonst

11



schafft man diejenige Mitarbeitertemperatur
nicht, ohne die es künstlerisch nicht geht. Es ist

gar nicht auszusagen, was an kostbarer Materie
verdorben und verschludert werden kann, ohne alle

nachweisbare absichtliche Schädigung, wenn das

nötige eigene Interesse nicht da ist; was an feinerer
Gedankenform verhauen, verstochen, vergröbert
werden kann, wenn nicht die eigene Liebe für die

Form vorhanden ist. Wie oft sitzt ein Künstler und

zeichnet und denkt: das oder jenes ginge ja, wenn
die Leute es machen könnten, sie werden es mir
aber schlecht ausführen, darum will ich lieber
vereinfachen; ich will es lassen, sie machen es doch

nicht ordentlich! Oder aber er sagt: Dort geht's,
denn dieser Unternehmer hat den und den besonderen

Arbeiter, der es kann! Das ist dann, wie

wenn eine Rolle für einen Schauspieler geschrieben
wird. So wird ein Stück Zeichnung für eine Arbeitskraft

erfunden, von der man weiss, dass sie das

Korrelat der Zeichnung ist. Aber solche Erziehung
setzt eben voraus, dass ein höheres als das gewöhnliche

proletarische Dasein vorhanden sei. Einer

unserer Freunde sagte gelegentlich einmal: es wird
niemand einen guten Stuhl herstellen, der nicht
selber zu Hause wenigstens einen guten Stuhl besitzt.

Erweitern Sie das: der Arbeiter hat kein Gefühl für
den Wert eines feinen Dinges, wenn er im
Hintergrunde nichts als die gewöhnliche Bettlade mit den

gewöhnlichen Schirtingfetzen und der Alltagskleidung
seiner Frau kennt. Ich rede dabei nicht von Armut,
sondern nur von der absolut inhaltlosen Eintönigkeit

dessen, was der normale kleine Mann für sein

weniges Geld zu bekommen pflegt.

Wer in formloser Umgebung lebt, kann in ihr
brav, bieder und treu sein. Künstlerisch wird man
aber nicht, wenn man immer nur zwischen schlechten

Brettern und falschen Ecken existiert. Wenn Sie

überhaupt wollen, dass es in der Kunst vorwärtsgehe,

müssen Sie auch die Mitarbeiter Menschen

sein lassen. Man muss ihnen zutrauen, dass auch

sie ästhetische Bedürfnisse haben. Diese beginnen
nämlich nicht erst bei der Selbstdeklaration für die

Einkommensteuer, sondern dürfen schon unterhalb
derselben anfangen. Die Zukunft aller unserer
Bestrebungen hängt zum grossen Teile davon ab, ob

es möglich sein wird, die Arbeiterschaft und ihre
Gewerkschaften an der Kunsterlebnis der Gegenwart
zu beteiligen. Eine gute Schule tut viel, Schule er¬

setzt aber nicht den mangelnden Hintergrund des
eigenen Lebens. Hier ist Werkbundsarbeit.

Was kann überhaupt der Werkbund und
was kann er nicht? Zunächst ist klar, was er
nicht kann. Der Werkbund kann nie ein Kunstwerk
schaffen, vielleicht kann er selber einmal eines werden
was Gott gnädig so wenden möge! Aber er kann
kein Kunstwerk schaffen; das machen die Künstler
die Unternehmer, die Arbeiter. Der Werkbund ist
eine Organisation. Er soll auch keine Richtung
geben, in dem Sinne, dass er einen neuen Stil macht.
Daraus würde nämlich nur folgen, dass er die Mode
macht, die dann wieder von der nächsten Mode
abgelöst werden wird. Wer soll denn darüber bestimmen
was der rechte Stil ist? Jetzt ruft man: Künstler'
vereinigt euch, setzt euch zusammen, wir wollen
miteinander ausdenken, was stilgemäss ist! Das
könnte nett werden! Da könnte der Turmbau von
Babel daraus entstehen, bei dem unsere ganze Arbeit
zugrunde geht! Lassen Sie jeden auf seine Fasson
schaffen, aber reell! Nun aber kommt die
Organisationsfrage: Zusammenhalten gegenüber den
Behörden, gegenüber grossen Aufträgen, gegenüber
gemeinsamen Ausstellungen, gemeinsame Literatur, und
dass einer den andern kennen lernt und von' ihm
lernt! Die Vereinzelung ist in der Kunst in vielen
Fällen eine Krankheit. Der Einzelne kommt nie zu
etwas Ganzem. Wie oft wundert er sich, wenn er
seinen Konkurrenten kennen lernt, in erfreulicher
Weise, und häufig ist das ein Wundern auch über
die Abgrenzung seines eigenen Wesens. Wenn der
Werkbund organisatorisch straff zusammenhält und
für die Reellität in Materie und Form sorgt, schafft
er schon allein damit etwas sehr Gutes Wer genau
wissen will, wie das gedacht ist, der nehme das
neue Jahrbuch des Werkbundes zur Hand!
Mir wäre ja lieber, es wäre in deutschen Buchstaben
gedruckt worden, aber manche können es ja auch
so lesen Nehmen Sie dieses neue Jahrbuch zurHand und sehen Sie da, was der Werkbund bisher
geschaffen hat! Wen es trifft, wer es kann, der
helfe mit! Ich aber schliesse, indem auch ich den
Wiener Freunden danke, für das, was sie uns ge
zeigt und geboten haben, und dafür, dass sie unsdie Tagung so schön gemacht haben, und wünsche
Ihnen und uns nicht minder Glück auch für die
kommenden Tage.

FRIEDRICH NAUMANN.

o o o

12



ARBEITEN DER KUNSTGEWERBESCHULE ZU HAMBURG

Cfu;lià%
^ ^—- % \ i• ' k'^rf ": ...& '.-l...^-.- \.-»H

•< '©y^Y Yr^tt 'SiP









ARBEITEN DES ARCHITEKTEN ALFRED ALTHERR








	Kunst und Volkswirtschaft

