Zeitschrift: Heimkunst : Mitteilungen des Kunstgewerbemuseums der Stadt Zirich
Herausgeber: Kunstgewerbemuseum der Stadt ZUrich

Band: - (1912)

Heft: 8

Artikel: Kunst und Volkswirtschaft

Autor: Naumann, Friedrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-889777

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-889777
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KUNST UND VOLKSWIRTSCHAFT

Wir sprechen miteinander nicht von irgend einer
brennenden Tagesfrage, weder von den italienischen
Schiffen im Aegéischen Meere, noch von der Wiirde
des Parlaments in Ungarn, noch von den belgischen
Wahlen, sondern von einer ganz ruhigen Angelegen-
heit, die viel mehr in der Stille von den einzelnen
Menschen durchgearbeitet werden muss, als dass
etwa Versammlungen grosses an ihr bessern konnten.
Darum mochte ich etwa so reden, als ob ich mit
jedem einzelnen von lhnen iiber Kunst und Wirt-
schaft spriche.

Ich beginne, indem wir uns hineindenken in eine
fernere Zukunft, die wir alle nicht mehr erleben. Was
wird dann von der heutigen Zeit noch da sein? Alle
jene Streite, von denen ich eben gesprochen habe,
werden nicht bekannt sein, die sind irgendwo leise
verkrochen in dem, was man Historie nennt; aber
stehen wird dann das, was jetzt gebaut wird, da sein
wird, was von unserem Geschlecht eingerichtet ist.
Wenn wir nun jetzt eine neue Bewegung haben, die
im Werkbunde ihren vollen Ausdruck findet, eine
Bewegung fiir Kunst, fiir Kunstschaffen und Kunst-
ehrlichkeit, fiir stirkere kiinstlerische Kultur, so wollen
wir auch diese Bewegung zuerst einmal unter dem
grossen Gesichtspunkte ansehen: Was wird der Nach-
welt von uns iibrig bleiben? So etwas wie hier der
Stefansturm in der Mitte von Wien, so etwas wie die
franzésischen Schldsser von Versailles, so etwas wie
die Peterskuppel in Rom oder wie die grosse Moschee
in Konstantinopel? Ich weiss es nicht! Ich weiss
nicht, wie viel Bleibendes jetzt geschaffen wird und
wie viel von dem, was bleibt, zu denen, die spéter
kommen, eine so kriftige Sprache spricht, wie jene
nichtsterbenden Werke. Wenn wir aber heute davon
reden, wir wollen eine Kkiinstlerische Kultur haben,
einen Kkiinstlerischen Aufschwung, so bedeutet das
im tiefsten Grunde: wir wiinschen, dass aus dieser
unserer Generation auch etwas von so hoher Kunst
entstehe, dass es einen bleibenden Wert hat fiir
kommende Geschlechter. Erreichen wir das, dann
wird von selber auch in der kleinen Kunst, im Hause,
im Geréte, an allen andern Dingen der Zng zum
Bessern sich miteinstellen, da wir ja wissen, dass es
auch in fritheren Perioden so war, dass grosser Stil
auch kleine Werke hob. Als man die Dome baute,
da machte man auch die Hiuser um sie herum einiger-
massen ordentlich und kiinstlerisch, denn sobald ein
Geschlecht iiberhaupt einmal den Blick bekommen
hat fiir das was gross und ganz und ordentlich und
reell ist, dann vertrégt es auch — wie soll ich es Ihnen
sagen? — solches Zeug nicht mehr! (Der Redner greift
an das vor ihm stehende Pult.)

Es muss also die starke Kunst bei den grossen
Dingen anfangen, indem man dabei immer im Hinter-

grunde viele kleinere zu schaffende Dinge mit im
Gedidchtnisse behélt. Wie aber machen wir Kunst?
Da gibt es und gab es welche, die sagen: Sicher ist
sicher; man hélt sich an das, was schon einmal als
klassisch erprobt worden ist! Gehen Sie zu unseren
Freunden, den Franzosen — auf dem Gebiete der
Kunst gibt es iiberhaupt keinen Erbfeind, da gibt es
nur eine Menschheit —, so werden diese unsere
Freunde uns sagen: ,es war einmal ein Zeitalter,
das war so hoch, so klassisch, das hat die Spiegel,
Konsolen, Stiihle und Kommoden in einer Weise
hingesetzt — ihr werdet es nie besser erreichen
konnen! Darum macht es nach, wiederholt es!“
Als bei uns in Deutschland und auch in Osterreich
der eigene lebendige Trieb abgestorben war, wie es
im Sommer diirre wird, da wollte man sich auch
bei uns auf diese Weise historisch kurieren: Nimm
etliche Gotik, verarbeite sie in dir, stelle dann den
Bau hin und nenne ihn Neugotik! Oder wenn spéter
die Leute sich daran satt gesehen haben und die
Neugotik nicht mehr neu finden, dann kannst du
einen Schritt weiter gehen und Renaissance nehmen,
kannst auch Barock hervorholen, immer darfst du
kopieren, abschreiben, reproduzieren; das geht so
schon! Man nimmt einen grossen Atlas mit vielen
Photographien und Linien und aus ihm heraus
zeichnet man etwas zusammen, woran ein jeder Teil
echt ist; denn bei einem jedem Teile kann man
eine Anmerkung machen: dieser Teil stammt aus
Florenz, und zwar von der Kirche Santa Annunziata,
diesen Teil fanden wir eines Tages in Mantua usw.
Komponieren wir das miteinander, dann haben wir
Kunst, denn dann sitzen wir ja zu Fiissen der grossen
Kiinstler, die vor uns gewesen sind! Was wollt ihr
noch? Vor Kritik sind wir gefeit, denn unsere Au-
toritdten sind die allerbesten. Das ist aber so, wie
wenn man ciceronianisches Latein schreibt oder
spricht und bei jedem dritten Satz bemerkt: Siehe
de Oratore, Kapitel so und so. Und ein solches
Humanistenlatein, die Renaissance des Abschreibens,
das ist es gerade, was uns nicht hilft und uns zu
nichts bringt. Warum? wird man fragen. Man
kann keine alte Zeit wieder lebendig machen
und sei sie auch viel grosser gewesen als
die unsrige; wie es in der Bibel heisst: Kannst
du auch wieder riickwérts kehren und jung werden
wo du alt bist? Kannst du wieder mittelalterlich
werden? Nein, beim besten Willen nicht! Die Seele
kann es nicht und die Umgebung kann es auch
nicht. Wir sind in einer andern Welt drin, und in
unserer neugewordenen Welt muss auch die Kunst
neu geboren werden, sie muss neu aufkeimen und
erst wenn sie neu schafft, riskiert, wagt, versucht,
probiert, auch irrt, erst wenn sie das alles tut, dann

3



lebt sie wieder in ihrer Zeit. Falls ich das, was
heute im Werkbund sich zusammenfindet, meiner-
seits richtig miterlebe, so soll es bei uns in erster
Linie heissen: Wir wiinschen nicht mehr historisch
im abschreibenden Sinne zu sein, sondern wir wollen
auf Gedeih und Verderb aus unserer Zeit, aus un-
serem Volke, aus unserer Temperatur, in unserem
Rhythmus und mit unserer Logik etwas zu finden
trachten, was wieder Kunst heisst; mit dem heutigen
Werkzeug, mit den heutigen Menschen. Sobald wir
aber das suchen, dann sind wir gendtigt, den neuen
Hintergrund, den wir Zeitcharakter nennen, darauf-
hin anzusehen: Was ist denn eigentlich anders ge-
worden? Warum sind wir nicht mehr gotisch, warum
sind wir nicht mehr barock, warum passt weder die
Jesuitenkirche von Venedig mit all ihrem Glanze
noch irgend ein Schloss von Paris heute in unsere
Welt hinein? Unsere Welt ward anders, sie
ward demokratischer, kapitalistischer und
mechanistischer. Ich will nicht davon reden, ob
das ein Lob oder ein Tadel ist; das ist ein Geschmacks-
urteil und dariiber ist nicht zu streiten. Ich rede
mit Thnen rein geschichtlich, auf dass wir miteinander
erkennen: was ist anders geworden? Anders ge-
worden sind die Auftraggeber, anders geworden
sind die Kiinstler, die Kunstarbeiter und auch
die Herstellungsmethoden. Erst wer mit offe-
nen Augen sieht, was alles anders geworden ist,
wird ganz von selbst bekennen: auf dieser so an-
ders gewordenen Grundlage erwéchst entweder eine
neue Kunst oder es gibt fiir uns iiberhaupt keine.

Um aber so mit Ihnen zu suchen, gehe ich ganz
einfach und schulméssig den Gedankengang durch,
den Sie in meinen Thesen vor sich haben. Wir reden
zuerst von den Auftraggebern der Kunst, dann von
den Kiinstlern, dann von den Unternehmern, dann
von den Arbeitern und zuletzt, wie sich gebiihrt,
vom Werkbund.

Der Auftraggeber, das ist der, der die Kunst
bezahlt. Aber schon das Wort ,bezahlen® hat einen
viel zu modernen Klang, denn ein grosser Teil der
herrlichen alten Kunst ist in unserem Sinne nie be-
zahlt worden, sondern es waren andere Herrschafts-
verhéltnisse, patriarchalische Verhiltnisse, unter denen
die Kunst der alten Zeit entstand. Die Pyramiden
sind wohl nie so bezahlt worden, dass im é&gyp-
tischen Finanzministerium die Lohn - Rechnungen
nachgepriift und im dritten Jahre nachher Entlastung
erteilt wurde. Da waren lauter Arbeitspflichtige, teils
Unterworfene, teils Sklaven, teils Leute, die dem
Staate irgend etwas schuldeten. Ihre Arbeit war
Dienst, ihre Erndhrung war Leistung, und zwar
Leistung der Provinzen, die Naturalien als Tribut
brachten. Aus allen Provinzen kam Brot zusammen.
Knechte wurden durch Kriege gewonnen. Sie setzte
man hin und mit ihnen baute man Pyramiden. Mit
solchem Material kann man nicht ciselierte Klein-

4

arbeit machen, wohl aber liessen sich damit unver-
gangliche viertausendjdhrige Denkmale aufbauen.

Wer hat die alten Kiinste lebendig gemacht? Die
Fiirsten, der Adel, die Kirche. Man kann auch et-
liche Stadtmagistrate mit nennen und in Ehren er-
widhnen, aber diese haben es oft nur an der Hand ihrer
Bischofe oder ihrer Fiirsten oder, was sehr oft der
Fall war, in Konkurrenz mit beiden getan. Die wirk-
liche Fiithrung und Leitung weit iiber das Mittelalter
hinaus bis in die Zeit der franzOsische Revolution
und man kann sagen, bis zur Zeit des Wiener Kon-
gresses, liegt bei den Fiirsten, beim Adel und bei
der Kirche, das heisst bei denen, die die Leitung
des Volkes auch sonst in der Hand hatten, die Geld
und Direktion so wie so besassen. Und die brauchten
die Kunst! Fiir sie war Kunst nicht nur Vergniigen,
sondern eine Betriebsnotwendigkeit. Erst wenn
man das ganz begriffen hat, dann weiss man, warum
selbst Fiirsten von minderer innerer Durchsichtigkeit
dennoch nicht aufgehort haben, der Kunst ihren not-
wendigen Tribut zu geben. Es war ndamlich gar nicht
bloss das spezielle Wohlgefallen des Allergnédigsten,
dass er gerade hochkiinstlerisch gesonnen war, son-
dern sein Beruf erforderte eine gewisse Legende;
denn keiner ist ein Fiirst, an den nicht von anderen
geglaubt wird. Solange er nur selber daran glaubt,
niitzt es ihm gar nichts; er braucht ohne Zweifel zur
Betriebserhaltung einen allgemeinen Glauben an seine
Kraft und Wiirde und Hoheit und Unnahbarkeit. Er
muss herausgehoben werden, muss eine Krone be-
sitzen und Schlésser und Parks und allen Prunk,
der dazu gehort, um die Riesenlegende von der ge-
borenen Macht aufrechtzuerhalten unter den Vélkern.
Weil das die Fiirsten brauchten, weil das fiir sie
historisch notwendig war, darum mussten sie bauen,
sich schmiicken und die mit Goldborte einfassen,
die ihre Diener waren.

Und wie ist es denn heute? Wer als Herrscher
zu Naturvolkern hinausgeht, schreitet immer noch
mit einem gewissen Etwas von Augenscheinlichkeit,
weil er genau fiihlt, der Naturmensch will sehen!
Die Politik der fritheren Zeiten wurde viel mehr fiir
schauende Augen gemacht und mit den Augen, weil
es weniger Zeitungen gab, als wir heute haben.
Kurz, in alten Zeiten war die Kunst politisch not-
wendig. Nehmen wir einmal an, jene Pipste, die
nach Avignon gingen und von dort aus den Versuch
machten, die Christenheit in Konkurrenz zu dem
alten heiligen Rom zu leiten, hatten ihr hohes Schloss
nicht gebaut, was fiir arme Pépste wiren das ge-
wesen! Sobald sie iiberhaupt versuchten, sich als
selbstdndige Macht aufzutun, konnten sie nicht an-
ders, da mussten sie bauen, da setzten sie nicht nur
Mauern um ihre Stddte herum, sondern hiuften auch
Quader auf Quader, jenes wunderbare Gestein, zu
dem wir dankbar noch pilgern: an wie vielen Stitten
in Europa findet man etwas Ahnliches? Wer einst



herrschen wollte, der brauchte das. Er rief den Kiinstler
und sprach zu ihm: Du verstehst etwas, was ich selber
nicht kann, wozu ich dir aber die Mittel gebe; du
verstehst ndmlich, mich aus der Masse heraufzu-
heben, du verstehst jenen feinen Oberbau zu machen,
der notwendig ist, um den Organismus Staat zu voll-
enden. Und was wir beim Fiirsten im grossen finden,
das sehen wir bei jedem Grafen und Landedelmanne
in abgestufter Weise. Auch er hatte seine Fronleute;
die mussten arbeiten. Wenn nun gerade keine notige
Arbeit vorhanden war, so wire es ihm das ver-
fehlteste gewesen, sie nach Hause zu schicken und
ihnen zu sagen, es sei heute nichts zu tun, denn
dann hitten sie sich daran gewohnt, den regel-
maéssigen Dienst nicht zu leisten. Also legt er einen
Park an, damit das System der Pflichtarbeiten er-
halten bleibt, und nachher baut er sich ein be-
sonderes Schloss, damit man iiberhaupt nicht auf
unnétige Vergleiche zwischen ihm und den Tage-
16hnern komme.

So wie politische Herrschaft mit solchen Mitteln
arbeiten muss, so muss auch die Kirche mit ihnen
arbeiten, denn auch sie ruft Gldubige zusammen.
Sie redet ihnen — und sie muss es tun, denn das
ist ihre innere und heilige Aufgabe — von Seligkeit
und Jenseits, von Heiligkeit und allem, was besser
ist als das, was man sieht. Um aber das, was man
glaubt, aus dem Alltag heraufsteigen zu lassen, muss
etwas geschaffen werden, was zwischen gewohnlicher
Wirklichkeit und Glauben in der Mitte liegt, die Ver-
geistigung durch Formgebung, Die Kirche setzt allerlei
Menschen zusammen, gewdhnliche, arme, kleine
Menschen, von denen jeder nur eine Stube und eine
Kammer hat und, wenn es hoch kommt, einen Stall
und zwei Kiihe. Diese Menschen ruit sie zusammen
in einen grossen hehren Raum mit bunten Glasge-
madlden, und wenn sie dann Lichter in den Hinden
haben, da glitzert es am Mosaik der Decke und von
hoch herab singt es: gloria in excelsis Deo. Das
alles hilft zu dem einen Zweck: Glaube! Die Kirche
kann das gar nicht lassen. Man probiert es zwar.
Gewisse Sekten gehen sehr weit in ihrer Niichtern-
heit, in ihrem Puritanismus, aber eines Tages meldet
sich doch selbst bei ihnen eine bescheidene feine
Decke oder ein Stiickchen Farbe; es geht nicht
anders. Denn will der Mensch iiberhaupt von einer
jenseitigen Welt etwas ahnen und nicht nur Begriffe
horen, dann braucht er die Formen, die Farbe, den
Rhythmus, die kiinstlerische Harmonie.

Die alten Michte, die so die alten Kiinste ge-
braucht haben, waren in ihrer Weise fest, stabil; sie
hatten Tradition, bei ihnen wurde ruhig weiter-
gebaut. Ein Konig war tot, es lebte aber der Konig.
Man baute weiter, man war nicht kurzatmig in allen
diesen Dingen; haben wir jetzt die Mittel nicht, so
wird im néchsten Jahrzehnt fortgesetzt! Es bestand
auch Tradition im Inhalt der Darstellungen. Es war

noch nicht so, dass der Kiinstler sich fragte: Ein
Gewitter, ein Engel oder eine Ziege? Sie hatten
ihre iiberlieferten, gegebenen Stoffe, an denen sie ar-
beiteten, und die schon hundertmal bearbeitet worden
waren. Das dndert viel am Wesen der Kunst. Soll
namlich jemand einen heiligen Sebastian machen,
so ist es fast unmoglich, die vielen Sebastians zu
vergessen, die in der Welt schon vorhanden sind.
Also Tradition, Erziehung, eine gewisse Gewandtheit
die sich von Jahrzehnt zu Jahrzehnt gesteigert hat,
das dekorative Bediirfnis der Herrschenden, das sind
die Elemente aller alten kostbaren Schonheiten.
Generationen haben gewebt und gestickt und ge-
schmiedet und Steine gefasst, bis sie schliesslich so
weit waren: Das ist schon! Und diese alte Kunst-
welt sinkt. Man kann nicht sagen, dass sie schon
versunken ist. Wir sind sogar, da wir hier kiinst-
lerisch sprechen, froh, dass die alte Kunstwelt noch
in starken Resten vorhanden ist. Aber sie sinkt eben
doch im Vergleich zu dem, was neben ihr neu in
die Hohe kommt. Denn wie viele Konige gab es
eigentlich vor 100 Jahren? Es waren mehr als heute!
Konig zu sein ist heutzutage ein Beruf, der im Ab-
nehmen begriffen ist. Neben dem Umstande aber,
dass nur wenige Fiirsten in die Hohe gehoben
worden sind und iiber vielen anderen Kleinherren

thronen, — so wie hier in Wien Ihr ehrwiirdiger
Kaiser, der mehr als zwei Menschenalter dieses Land
regiert, — so sind heute auch die, die auf solcher

obersten Hohe stehen, der Kunst gegeniiber nicht
mehr das, was einst die alten Fiirsten waren, bei
denen Staatskasse und Privatkasse in der erfreulichsten
Weise ineinander iibergingen. In unserer Zeit hat
jeder Fiirst seine Zivilliste, welche gelegentlich wegen
der Verteuerung der Lebensmittel etwas erhoht wird,
die aber doch im grossen und ganzen eine begrenzte
Summe darstellt. Die Staatskasse ist davon génzlich
getrennt. Darum bauen die Fiirsten sehr viel weniger.
Seit die Leibeigenschaft abgeschafft und die 6ffent-
liche Abrechnung der Staatskassen eingefiihrt ist,
wird nur alle zwanzig Jahre ein Fiirstenschloss
gebaut und dafiir eines verkauft, so dass die
Summe eigentlich gleich bleibt. Die Fiihrung
der Architektur gehoOrt nicht mehr den
Konigen.

Stérker arbeitet die Kirche, aber auch die Kirche
ist heute von dem durchsetzt, was ich kollegialische
Verwaltung nennen mochte. Es ist heute nicht mehr
so einfach, zu dekretieren: Setze dorthin einen Dom!
Der Kardinal Lavigérie, der auf die Ode von Kar-
thago eine Kathedrale hinsetzte, fiir die keine Men-
schen vorhanden sind, der hat noch in neuerer Zeit
ein solches Stiick geleistet; sonst aber wird bei uns
genau berechnet: Wie viel Sitzpldtze, welcher Um-
fang usw.? Man -konstatiert, dass die grossen
Kirchen ohnedies schon aus der Vergangenheit da
sind und zwar so wunderbar und herrlich gearbeitet,

5



dass man in eine Kokurrenz mit ihnen gar nicht
mehr eintreten mag.

Woher kommen also nun die neuen Aufgaben?
Da erscheint als erster Gesamtauftraggeber das,
was ich ,das Kollegium* nenne. Es kann ein
Ministerialkollegium, es kann auch eine Reichs-
regierung, es kann ein Schulvorstand oder eine
stiddtische Baudeputation sein, es kann der Vorstand
einer Aktiengesellschaft, es kann der Ausschuss einer
Schiffahrtsgesellschaft oder noch vielerlei Ahnliches
sein. In allen Grossindustrien wird téglich gebaut,
und fast tdglich wird von Komitees beschlossen, was
und wie gebaut werden soll. Und je grosser die
industriellen Werke wachsen, desto vergesellschafteter
werden sie, desto mehr gehen sie in diese neue
Normalform der modernen Menschen iiber: Ich
habe Anteile, du hast Anteile, er hat Anteile, wir
haben Anteile. Auf dieser gesellschaftlichen Grundlage
erhebt sich die gemeinsame Beschlussfassung iiber
das, was man herstellen wird. Auf die Art entstehen
fiir uns an sich viel mehr und viel grossere Auf-
trage, als in einer fritheren Zeit je dagewesen sind.
Keine friihere Zeit hat auch nur annéhernd die Fiille
von architektonischen Auftrdgen gehabt, wie wir sie
heute mit Bahnhofen, Briicken, Hotels, mit Wohn-
hédusern, Sanatorien und mit ich weiss was fiir Ver-
anstaltungen, mit Riesenschulen und Kasernen und
Ministerialgebduden vor uns haben. Auftrag iiber
Auftrag! Welche frithere Periode war so gliicklich,
so oft beschliessen zu konnen, hier wird gebaut,
als diese Wachstumsperiode, in der wir stehen? Der
Gegenwartsbau geht aber ganz selten vor sich, dass
eine Einzelperson ihn in ihrem Kopfe bis zum Ende
fertigdenkt, sondern es folgen verschiedene Akte:
Erstens ein grundsatzlicher Beschluss, dann die Aus-
schreibung, dann die Priifung der Eingaben, dann
die Entscheidung, ob man das Wertvolle nehmen soll
oder weniger Wertvolle, dann Umzeichnungen und
Einschrdnkungen. Schliesslich ist alles kollegialisch
ein Kompromiss, gerade wie in der Politik. Das
liegt in der Natur des kollegialischen Systems. Seit
fast alle grossen Auftrdge auf kollegialischer Grund-
lage vergeben werden, werden sie auf Grund eines
Kompromisses ausgefiihrt. Damit ist nichts Tadelndes
gesagt und der gute Wille aller Beteiligten ist dabei
immer vorausgesetzt; es wird nur beschrieben,
welche Schwierigkeiten im gegenwdartigen System
als solchem liegen.

Daneben aber erscheint der Privatmann. Der
kommt heute in viel grésserem MaBe als Auftrag-
geber in Betracht als es je frither der Fall war, denn
wann sind so viele Privatleute reich geworden, wie
in den letzten Jahrzehnten, auch wohl in Wien?
Was wird jetzt alles von Privatleuten gebaut um
Berlin und um Hamburg herum, um jede unserer
Stddte ein Kranz von Hausern, die man friiher alle
beinahe mit dem Worte Schldsschen bezeichnet hétte.

6

Heute sagt man besser ,Villa“. Man sucht nach
einem etwas feineren Ausdruck, um mit dem Aus-
druck schon die Kkiinstlerische Absicht auf wohl-
tuende Weise zu markieren. Kurz, wir erleben eine
Menge Privatreichtum, der bauen will. Der ist aber
traditionslos. Er hat Geld, er hat guten Willen, aber
er bringt keine Vergangenheit mit, hat keine Legende,
hat auch gar nicht das Bediirfnis nach aussen zu
prunken und zu gldnzen. Wahrend die Herrscher der
fritheren Zeiten das Bediirfnis hatten, nach aussen hin
ihre Herrschaft dekorativ kundzutun, ist heute beinahe
das Umgekehrte der Fall. Alle diejenigen, die auf
Grund von Vertragsabschliissen regieren — und das
sind alle industriellen und kommerziellen Regenten —
haben sogar das merkwiirdige Bediirfnis, sich als
durchaus bescheidene, umgéngliche und nette Mit-
menschen mitten unter die anderen zu stellen. Wer
die Generation von Industriefithrern, die unter uns
in die Hohe gekommen ist, auch nur etwas kennt,
weiss, dass unter ihr die Naturen, die sechs Liktoren
und sieben Leute mit Fackein und etliche Posaunen-
blaser vor sich gehen lassen, sehr selten sind. Das
ist nicht die Art, mit der heute Geschéfte gemacht
werden. Die Ménner, die heute grosste Geschifte
machen, sagen zum Kiinstler: Lassen Sie mein Haus
nach aussen hin zwar ordentlich aber ja nicht iiber-
trieben sein! Es soll komfortabel sein, niitzlich,
praktisch und auch etwas schon. Dabei muss es zu
einer bestimmten Zeit fertig sein. Nicht als ob diese
Industrieherren nichts ausgeben wollten, aber sie
sind eben gewohnt, ihr Geschift Zug um Zug zu
machen. Am liebsten kaufen sie fertig, weil sie
dann wissen, was sie haben. Das althergebrachte
System, zu bestellen und anzumessen und zu pro-
bieren und nochmals zu besichtigen, ist ihnen viel
zu umstdndlich; Zeit ist Geld. ,Wo haben Sie ihr
Lager? Bitte, was ist jetzt gangbar? Ich will das
Beste.“ Er bekommt dann gleich das Beste und be-
zahlt es auch! Die alten Fiirsten hielten sich ihre
eigenen Sidnger, die sangen bei ihren Tafeln und
wenn es sonst notwendig war. Das ist jetzt viel zu
umstdndlich. Auch die sich gut ihre eigenen Kiinstler
halten konnten, bezahlen Billets, nehmen Kunst auf
Tickets, Stiick fiir Stiick, in Abschnitten. Alle Bezahlung
wird vereinzelt vorgenommen. Alles wird in Vertrige
aufgelost, mit Lieferfristen, mit Konventionalstrafen
und &dhnlichen Dingen, kurz die ganze Kunst wird
tief beeinflusst von der Methode der Besteller. Diese
konnen nicht aus sich selbst heraus. Sie haben es
im Blute, womit sie gross geworden sind. Die alten
Auftraggeber waren gross geworden durch Komman-
dieren, die neuen Auftraggeber aber sind gross ge-
worden durch Kalkulieren, durch schriftliche Ver-
trdge. Sie selbst bringen auch gar keinen eigenen
Kunstinhalt mit; sie sprechen zum Baumeister:
Machen Sie mir etwas, was in die Gegend passt
und wie es meine Frau gerne haben mochte! Und



nicht zu teuer! Dieser oder ein dhnlicher erhohter
Gesichtspunkt ist in vielen Féllen schliesslich mass-
gebend.

Wer ist es also, der in den meisten Féllen heute
entscheidet, was gebaut wird? Das ist der Kiinstler,
aber oft ist es sehr lange zweifelhaft, welcher
Kiinstler. Meistens ist es der, der gerade da ist, mit
dem man schon Beziehungen hat, der bereits in der
Verwandtschaft gearbeitet hat. Die Auftraggeber
kamen oft sehr zuféllig zu ijhrem Kiinstler, und
wdhrend frither die Auftraggeber im grossen und
ganzen sich ihre Kiinstler erzogen, manchmal etwas
eigentiimlich erzogen, aber ihnen doch sozusagen
den Grundgedanken dessen, was sie wollten, bei-
brachten — denn den besassen sie aus ihrem Be-
rufe und ihrer Tradition —, so bringt heute der
Auftraggeber fiir das erste Gesprach mit dem Kiinstler
nichts Ahnliches mit. Es soll der Kiinstler den Ge-
danken selber erst schaifen.

So beginnt nun die neue Lage, dass mit der
Verdnderung der Auftraggeber auch die
Kiinstler anders geworden sind. Reden wir
also nun davon, wie der Kiinstler anders wurde!
An den Kirchen, unter den Bischéfen, im Dienste
der Fiirsten war der Kiinstler in sehr vielen Fallen
der Angestellte. Es gibt natiirlich auch heute
jemanden, der Hoflieferant und Hofbaumeister heisst,
aber es war das in friiheren Jahren doch eine viel
stirkere Zugehorigkeit als jetzt. Wir wissen ja, wie
zum Teil die Fiirsten in Friedensvertrdgen unter den
Dingen, die sie abgeben mussten, Kiinstler mit an
den Sieger abgetreten haben, so dass sie nun dem
anderen Herrn gehoren sollten. Wir wissen, wie die
Fiitsten in Italien in der Hochbliite der Renaissance
sich untereinander um ihre Kiinstler gestritten haben,
wer den einen besass oder den anderen. Der Kiinstler
gehorte in ein Dominium, er war ein Bestandteil
davon. Er war sicherlich manchmal ein etwas schwer
zu regierender Angestellter, denn er arbeitete, wie
Gott will, und manchmal auch wie er nicht will. Es
ist nie moglich gewesen, den Kiinstler preussisch zu
regulieren, aber die Tatsache, dass er ein Angestellter
war, steht fest.

Es gab aber noch eine zweite Form, die ich
herausgreife. Das war die, dass die Kiinstler ent-
weder ausserdem noch oder auch allein ziinft-
lerisch gebunden waren, in Briiderschaften, in
Maurergemeinschaften. Durch beides, durch An-
stellungsverhiltnis und Zunft, hatte der Kiinstler et-
was, was wir mit dem Worte ,,Disziplin“ am leichtesten
und besten treffen. Er stand unter einer Hoheit und
hatte eine Gemeinschaft um sich, der eine mehr
dieses und der andere mehr jenes. Zwischen vor-
handenen Michten war er sozusagen eingeschraubt
und musste wirken, wie er sollte, und wenn er nicht
mochte, so schraubte man ihn fester oder warf ihn
ab. So entstehen Schulen, Traditionen, feste Zu-

sammenhinge. Einer stirbt, der nédchste macht es
weiter. Wenn sie ihre alten Dome bauten, dann
starben dabei viele Baumeister, aber das &dnderte
nicht viel, weil der Nachfolger in dem selben Bau
aufgewachsen war. Das Werk selber arbeitete fort.
Wirklich hohe Kunst entsteht nur dann, wenn die
Werke der Menschen grosser sind als die Menschen,
die sie machen, wenn das Werk als das Beherr-
schende gefasst wird und der Mensch dazu als das
Dienende. Das gilt auch fiir die Grossten.

Raffael, Michelangelo, Bramante, Rubens, Gothe,
Schiller waren alle Fiirstendiener, erst durch Fiirsten
fanden sie den Platz, an dem sie schaffen konnten,
sie schufen noch im festen Hintergrund des alten
Systems. Denkenwir an Malerschulen! Oberdeutsche
und niederdeutsche Schule! Oft wissen wir heute
nicht mehr, wie der Mann geheissen hat — es ‘ist
aber auch gleichgiiltig, denn wenn wir lesen ,Ober-
deutsche Schule, erste Hilfte des 15. Jahrhunderts*,
dann wissen wir, wo er hingehOrt. So lebt ein
Typus. So wie man aus wenigen Knochen eine
geologische Schichtenlage erkennen kann, und weiss,
mit welcher Zeit man es zu tun hat, so erkennen
wir aus den iibrig gebliebenen Resten einheitlicher
Perioden den Charakter ganzer Zeiten wieder, weil
sie in sich eine Geschlossenheit hatten!

Die Neuzeit zerbrach alle alten Bindgungen.
Die Kiinstler wurden frei; frei vom Fiirsten und frei
frei von der Zunit. Ich sage in meiner These, sie
wurden ,sogenannte freie Kiinstler“. Ich
will mit diesen Worten niemandem zu nahe treten,
sondern damit nur andeuten, dass in der Freiheit
auch ein gut Teil Tduschung mitenthalten ist. Frei
sind die, die durch den Erfolg so hoch gehoben
sind, dass sie auch einen schonen Auftrag ablehnen
konnen, weil er ihnen innerlich nicht passt. Frei
sind die, die durch Charakter so stark sind, dass sie
lieber nichts als etwas Schlechtes arbeiten. Aber
zwischen diesen beiden dussersten Moglichkeiten,
dem grossen Erfolge, der nach niemandem mehr zu
fragen braucht, und jener prophetenhaften Charakter-
starke, die nach niemandem fragt, zwischen diesen
Extremen stehen wohl die meisten Menschen in der
Mitte, und darum ist die Freiheit des freien Kiinstlers
in vieler Hinsicht umgrenzt und gefdhrdet. Er wird
geschoben, er muss nachgeben: Passe dich den Ver-
héltnissen an! Ich mochte wissen, wie viele Viter
junger freier Kiinstler zu diesen bewegten Herzens
sagten: Kind, sei doch verstindig! Das war der
Moment, wo die Freiheit in die Briiche ging. Sie ging
im Privatkimmerlein zitternd in die Briiche. Innerlich
wollte der Mensch durchaus frei bleiben, aber die
Macht der Umgebung liess ihn doch nicht frei sein.
Er musste sich sagen: Es hilft nichts, ich bin zwar
ein freier Kiinstler, aber ich stehe am Markt und
wenn niemand von mir kauft, bin ich verloren; ich
habe nur Ein Leben, ich brauche Kundschaft! Was

7



machen? Hier zeigen sich die starken Gefahren des
individualistischen Kiinstlers, der aus der Zunit her-
ausgekommen ist. Ich brauche Kundschaft, denn
ich muss leben; also muss ich mich durch irgend
etwas besonderes auszeichnen. Durch langsames
Wachstum zeichnet man sich langsam aus. Durch
Manier und Absonderlichkeiten kommt man unter
Umstdnden schneller an die Oberfliche. Es gibt so
viele! Es steht bei den Architekten und Tischlern
genau so, wie wir es bei den grossen Bilderaus-
stellungen finden: da ist alles ganz gut gemacht, die
vielen Maler haben etwas gelernt; plotzlich hingt
da einer, vor dem miissen wir stehen bleiben: eine
ndrrische Idee! miissen wir ausrufen. Der Mann hat
erreicht, dass man ihn nennt. Das ist verfiihrerisch,
das verleitet zu einer falschen Individualisierung, bei
der der einzelne um jeden Preis als irgend etwas
Besonderes erscheinen will. Der Individualismus
wird Methode. Der Betreffende findet auch zu-
weilen noch ein schones neues Wort fiir seine
Methode; das erleichtert literarisch die Einfiihrung.
Er ruft: Jetzt beginnt die Morgenréte, bis vorgestern
war alles dunkel; gestern bin ich geboren und heute
fangt der Tag an! So ist fast immer der einzelne
genotigt, sich individualistisch zu iibertreiben. Das
ist es, was der ganzen neueren Kunst einen so zer-
flatternden Modecharakter gegeben hat. Ich will gar
nicht dariiber reden, ob es gut ist, wenn wir jedes
Jahr bei unsern Damen andere Blusen finden, sondern
will es einfach als Tatsache hinnehmen, dass sie jedes
Jahr andere Blusen, andere Hiite tragen. Derselbe
Zustand tritt nun aber auch bei Dauerkdrpern ein,
bei der Wohnung und dem, was in sie hineingehort.
Auch da heisst es alle paar Jahre: das ist nicht
mehr modern! Es muss sich jemand, der sehr gute
Einnahmen hat, in seinem Leben dreimal neu ein-
richten, um einigermassen modern sterben zu konnen!
Es wechselt alles ohne Unterlass. Die Abwechslung
von historischen Stilen haben wir schon erwéhnt.
Es konnte aber nichts Verhédngnisvolleres geben, als
wenn nun auch das, was jetzt in der Werkbund-
Richtung gelegen ist, ebenfalls als eine derartige
Mode behandelt wiirde. Dann wiirden wir bald
wieder am Ende sein. Néchstens wird dann wieder
ein anderer Trompeter auferstehen, der bldst wieder
ein anderes Lied, und der zerflatternde Modecharakter,
dieser iibertriebene Individualismus bleibt.

Der Konkurrenzkampf der Einzelkiinstler hat aber
auch zur Folge dass die Qualitédt, die nicht jeder
beurteilen kann, unter der Hand schlechter wird, weil
man ja im Wettbewerb weiter vorankommt, wenn
man die Sache dusserlich ebenso schon und dabei
doch billiger herstellt. Man gibt dieselbe Kunstform,
nimmt ihr aber ihre eigene Materie weg. Hat ein
Vandervelde eine neue schone Form gefunden, so
ist es keine iiberméssig grosse Kunst, diese Form
mit etwas zitternder Hand und einer schiefen Biegung

8

mehr nachzuzeichnen. Das nennt man dann zeitge-
masse Anwendung neuer Schonheit! Das Material
unterliegt dabei keiner genaueren Kontrolle. Wer
von den Kiufern kennt denn das Material? Material
ist etwas, was man in der Schule nicht lernt; Ma-
terialkunde gehOrt nicht zu den griechischen Alter-
tiimern, noch sonst zu etwas, was vorgetragen wird.
Die meisten Leute besitzen keine Materialkenntnis,
und wenn nun ein zunftloser Kiinstler ums Dasein
kédmpft, dann ist die Versuchung fiir ihn unheimlich
gross, zu sagen: ein paar Wollfiden mehr oder
weniger, das macht ja nichts! Ebenso liegt der Fall,
wenn es sich um die Farbe handelt. Néchstes Jahr
weiss ja der Kdufer ohnedies nicht mehr, von wem
er es bezogen hat. Kurz, die Kunst sinkt, sinkt aus
Konkurrenz, aus Individualismus. Die reine Kunst
wird dabei beinahe eine Art Sage, eine schone Er-
innerung, wie es einmal war, ein Wunsch von we-
nigen, ein inneres Gefiihl der Ehrlichen, die wissen,
wie es sein sollte. Das Bessere ringt sich nicht
recht heraus. Man sagt auch selten so offen, wie
ich es absichtlich hier an dieser Stelle tue: So
lange die Kiinstler so unorganisiert sind,
so unter sich in Konkurrenz, einer des
anderen Feind und Widerpart und Unter-
bieter, so lange kann keine reine und or-
dentliche Kunst in die Hohe kommen, es
kann keine Standesehre sich unbefleckt
erhalten. Es fehlt ein kontrollierbarer Begriff von
dem, was als anstindige Arbeit gilt, und was keine
anstindige Arbeit ist. Die Offentlichkeit weiss nicht
mehr genau zu unterscheiden. Es ist ja alles Ware,
es steht alles im Verkaufskatalog! Kunst aber lebt
oberhalb des Katalogs, Kunst ist etwas, was nie ein
einzelner Mensch aus sich allein machen kann, was
auch nie ein einzelner Mensch fiir sich allein ge-
macht hat, Kunst ist eine soziale Erscheinung.
Eine rein individualistische Behandlung einer sozialen
Erscheinung muss aber immer zu schiefen Folgen
fiihren.

Was bedeutet das: eine soziale Erscheinung?
Denken wir an die Sprache, in der wir alle sprechen!
Keiner von uns hat die Sprache gemacht, jeder ar-
beitet an ihr mit, jeder braucht sie, etliche stirker,
etliche schwiécher; die Sprache geht durch uns hin-
durch als etwas gemeinsames, wir vererben sie von
Eltern auf Kinder. So nur wird sie weitergetragen,
ausgebaut, wird auch verschludert und fallen ge-
lassen, wird gehoben oder verdorben, aber nie ist
sie das Werk eines einzelnen Menschen. Nicht an-
ders ist es mit der Kunst. Nie darf ein einzelner
Mensch auftreten und sprechen: Jetzt bringe ich sie
euch, ich bin der Prometheus; in meiner Seele allein
habe ich sie vorher gefunden, hier ihr armen Sterb-
lichen, da habt ihr sie! Grosse Kiinstler der Ver-
gangenheit waren nie Einzelgidnger; sie sind in Ge-
nerationen gewachsen. Wenn man ganz grosse Namen



verehrungsvoll ausspricht, so meint man, genau ge-
nommen, drei bis vier Generationen, die vorher
wachsen mussten, damit der Eine werden konnte.
Es ist nur eine Verkiirzungsbezeichnung, wenn man
den Markantesten nennt, denn jeder, der iiberhaupt
Kunst kennt und innerlich erlebt, weiss, dass es dem
Einen gegeben wurde, die Ernte zu sammeln,
andere aber haben vor ihm die Bdume gepflanzt,
haben sie gepflegt und geschont. Es gab sogar wohl
unter den anderen etliche, die viel treuer vielleicht,
viel tiefer vielleicht und feiner und idealistischer

waren, als schliesslich der, dem es zufillt, dass er -

der hohe Name geworden ist. Wie undankbar, wenn
diejenigen, welche jetzt als unsere besten Fiihrer ge-
halten werden, glauben wollten, sie wiren nur ein-
zeln und existieren fiir sich allein, wenn sie ver-
géssen, dass sie gehoben und getragen werden durch
eine allgemeine Stromung und mitsinken, wenn die
Stromung sinkt. Die ganze Erziehungsaufgabe von
Bestellern und Publikum und Arbeitern und alles
sonst, was die Kiinstler brauchen um schaffen zu
kdnnen, das ist nie nur eines Menschen Werk.
Aber da erhebt sich die Frage: Lassen sich
denn Kiinstler iiberhaupt verbinden? Es
lassen sich leichter tausend Fabrikarbeiter und
hundert kaufminnische Angestellte organisieren als
zehn Kiinstler, denn Kiinstler sind eben schaffende
Individualititen und sind sensitiv, haben ein Be-
diirfnis, personlich anerkannt zu werden, tragen in
sich eine starke Geschmacksrichtung, bei der der
eine sich vom andern unterscheidet. Es wire eine
Illusion, wenn man glaubte, die Kiinstler liessen sich
leichterhand zusammenblasen zu einem Gewerkver-
eine: Kiinstler vereinigt euch! Wo stehen bis heute
die Kolonnen? Nein, es ist furchtbar schwer,
Kiinstler iiberhaupt nebeneinander zu setzen. Man
muss andere Leute sozusagen immer dazwischen
setzen. Und gerade deshalb ist es ja auch besser,
dass im Werkbunde die Kiinstler nicht allein sind,
sondern mit den Unternehmern und noch anderen
Interessenten. Solches Fiillmaterial zwischen den
Pfeilern ist notwendig, damit das Ganze Halt und
Aussehen bekommt. Wir fiihlen alle diese Schwierig-
keiten. Nehmen Sie die feine, gldnzende Kunst,
deren Beispiele wir heute in Wien gesehen haben,
von Wagner bis Hofmann, und denken Sie das zu-
sammen mit dem, was in Berlin und was in
Miinchen gemacht wird, je kiinstlerischer Sie dabei
selbst mitwirken, desto grosser erscheinen lhnen die
Unterschiede! Wer etwa gestern erst aus Amerika
heriibergefahren ist, wer von ferne kommt, der findet,
hier sei ungefihr alles eine Gruppe, aber die, die
mitten darin leben, kennen ihre Nuancen genau,
und sind fiir den abweichenden Achtelton empfindlich.
Wenn der anders ist, dann ist gleich alles nicht
richtig. Einer vertrdgt die Einviertelfirbung nicht,
die ein anderer anders macht, oder die Stirke des

Strichs, die Rundung oder die Ecken. Schnell sagt
einer vom andern: Er kann nichts, er tut mir leid,
er ist sonst ein lieber Mensch, aber es geht nicht,
er bringt nichts fertig! So sind denn iiberall die
Kiinstler sogar gezwungen, iiber sich gegenseitig zu
urteilen, das gehort zum Berufe. Doch ich finde,
es ist schon etwas gewonnen, wenn nur erst die
Kiinstler iiberhaupt wissen, dass das Aburteilen eine
Berufskrankheit ist. Nehmen wir es also nicht
tragischer, als es genommen zu werden verdient!
So fangt die Organisationsmoglichkeit an und mit der
Organisation entsteht eine neue Erziehungsmoglich-
keit, denn wer kann heute, wo die Einheit des Auf-
traggebers verloren ist, die Formensprache be-
wahren, wenn nicht die Gemeinschaft der mit- und
gegeneinander arbeitenden Kiinstler? Was sie fest-
stellen konnen, das ist der Unterschied zwischen
Kunst und Nichtkunst. Auch der ist ja nie
ganz sicher, aber es gibt doch unendlich viele Fille,
wo jeder ordentlich schaffende Kiinstler ohne weiteres,
ganz abgesehen von aller Richtung sagt: Das ist
glatter Schund! Und es gibt viele Gelegenheiten,
wo dieses Urteil klar dem Publikum gegeniiber aus-
gesprochen werden muss, denn es liegt doch nicht
so, als ob es sich bei unsern Kunstdebatten nur um
Geschmacksverschiedenheiten handelte, sondern es
dreht sich vorher um ganz reale Verschiedenheiten
des Konnens. Kunst heisst, dass einer auch etwas
kann, dass er sein Holz, den Stein, einen jeden Stoff
richtig bearbeiten kann. Wie der Reiter sein Pferd,
wie der Kapitidn das Schiff, mit dem er fahren muss,
so muss der, der Kkiinstlerisch arbeiten will, sein
Material inwendig verstehen in seinen Mucken und
Einzelheiten, in seinen Blasen, in aller seiner wun-
derlichen und herrlichen Eigenheit. Dann kann er
erst schaffen! Und er weiss es sofort, wenn er je-
manden vor sich hat, der zwar auf dem Pierde
sitzt aber nicht reiten gelernt hat! Wenn also die
Kiinstler durch die Gemeinschaft des Werkbundes
auch nur den Unterschied klarmachen zwischen dem,
was Kunst ist, und dem, was keine ist, so erreichen
sie damit das, was wir auf anderen Gebieten jetzt
mit Hilfe der Gesetzgebung zu erlangen versuchen,
dass wir wieder einen Unterschied machen zwischen
dem, was Milch ist, und dem, was nur weiss aus-
sieht, zwischen dem, was wirklich Wein ist, und
dem, was sich nur Wein nennt. Es gibt iiberall ein
Koénnen und daneben etwas, was sich nur absichtlich
Kunst nennt, sogar unterstrichen und mit Anfiihrungs-
zeichen ,Kunst“! Diesen kunstgefahrlichen unlauteren
Wettbewerb iiberwindet der einzelne Kiinstler nie; den
iiberwindet nur die Gemeinschaft und das Zusammen-
halten.

Das Zusammenhalten ist aber auch ganz niitzlich
in dem Verhéltnisse zu den Unternehmern. Da-
mit komme ich zu einem der verwickeltsten Gebiete
iiber die ich hier sprechen muss. Fiir die kleine

9



Kunst war in der alten Zeit das Handwerk die
eigentlich typische Form. Nun haben Sie ja gerade
hier in Osterreich und speziell in Wien sich mehr
Handwerkliches bis auf die heutige Zeit erhalten,
als in Norddeutschland heute noch vorhanden ist.
Es wird darum gerade fiir Sie der Handwerks-
gedanke — er klang ja heute auch schon durch
die sehr schone und eindringliche Rede des Herrn
Hofrats Vetter hindurch — sehr nahe liegen. Wir
haben ein geschichtliches Beispiel fiir den Gedanken
der Handwerkskunst, das ist die englische Kunst-
bewegung aus den sechziger Jahren des
vorigen Jahrhunderts: Ruskin, Morris. Heute
sieht man deren H&auser noch, aber es wirkt nichts
Lebendiges mehr drin. Diese Bewegung fing auch
mit Idealismus an, mit literarischem Schwung, mit
Gedanken, die denen sehr verwandt sind, die heute
bei uns im Werkbund vertreten werden. Aber die
Begeisterung verflachte, ebbte hin. Eine kleine Schrift,
die Dr. Rauecker in Miinchen herausgegeben hat,
fithrt in leicht fasslicher und schoner Weise aus,
warum das der Fall war. Die englische Bewegung
war romantisch in jenem Sinne, dass sie riickwérts
wollte, zum alten maschinenlosen Handwerk zuriick.
Diese Engldnder dachten, die Maschine seider Siinden-
fall der Menschen, und sie wiirden das verlorene
Paradies wieder gewinnen, wenn alles wieder hand-
werksmassig hergestellt wiirde. Darum wollten sie
keine rotierenden Réder, sondern nur den stossen-
den menschlichen Arm, keine mechanischen Messer,
sondern nur das Stemmeisen und den Stecher in
der eigenen Hand. Sie wollten Handwérme fiihlen
bis in jede Ecke und in jede Riefe hinein, wollten
handgewebtes Leinen, Handarbeit auf jedem Gebiet.
Darin lag sicherlich zundchst etwas Bezauberndes.
Jede Maschine ist ndmlich, wenn sie auftaucht, an-
fangs unvollkommener als die vollkommenere Hand-
arbeit, die von ihr verdréngt wird; denn die Maschine
lernt langsam, sie lernt erst in 10 oder 20 Jahren.
Wer viele Maschinen verfolgt, sieht, wie langsam
sie lernen. Allerdings was sie einmal gelernt
hat, das kann sie; das ist der Unterschied von
Menschen. Und hat die Maschine etwas einmal
fertig gebracht, dann halt sie es fest, aber die Ver-
feinerung geht schrittweise. Die ersten Striimpfe, die
von Maschinen gemacht wurden, waren so grob —
eine Dame konnte sie eigentlich gar nicht anziehen;
heute aber gibt es gar nichts Feineres als beste
Maschinenstriimpfe. Alle Raffinements, alle Sticke-
reien, alle Zwickel und Zacken, und was noch sonst
gearbeitet wird auf diesem variablen Gebiete, das
hat die Maschine schliesslich so gut gelernt, dass
es eine Freude ist. Damals aber entstand also jene
englische Kunstbewegung und setzte sich neben die
Maschine in einer Periode, als die Maschinen noch
nicht so viel gelernt hatten. Sie kritisierte die Ma-
schinen .und sagte: Was sind das fiir unvollkommene

10

Instrumente! So etwas wollt Ihr an Stelle jener
unvergesslich schOnen Arbeiten setzen, die unsere
Grossviter und Grossmiitter selber mit Hénden ge-
macht haben? Sehnsiichtig wollte man wieder riick-
warts zur Handarbeit statt vorwérts zur Schulung
der Maschine. So setzte man sich absichtlich neben
die Maschine, erreichte aber damit nicht etwa, dass
die Maschinen aufhorten, sondern nur, dass von
ihnen viel Massenschund hergestellt wurde, auf den
das davon abgesonderte Kunstgewerbe gar keinen
Einfluss hatte. Freilich wurde daneben ein gewisses
Quantum ganz sorgfdltig und altertiimlich herge-
stellter Spitzen aus Briigge, feinster Handtischlerei,
Handschlosserei, oder was sonst noch alles in den
Handbereich gehort, an vielen Tagen mit der Hand
gemacht, unendlich fein und unendlich wertvoll. Das
war dann die Kunst, das andere aber war die Welt.
Die Welt liegt im argen, sie gehdrt der Maschine!
Solcher ins Kiinstlerische iibertragene Pietismus,
solches romantische Festhalten an verlorener Ver-
gangenheit klingt sehr schon, ist sehr intim, aber
ist nur fiir wenige erreichbar. Es hat das alles einen
ganz besonderen lieblichen Reiz und Zauber, aber
die Kunst im ganzen kommt dabei nicht weiter.
Ebenso verhilt es sich mit der Arbeitsteilung.
Man sagte in den Kreisen der Kunsthandwerker, dass
es nur kleine Betriebe geben solle, oder vielmehr, dass
der Meister alles selber machen solle. Der Meister
kauft ein, er teilt die Arbeit aus, er gibt jeder Sache
ihren Laufzettel, er geht immer durch die Werkstitte,
er besichtigt alles, sein Auge ist iiber allen. Das ist
wunderschon. Aber dieses Auge dauert auch nur seine
Zeit und sieht immer nur eine Sache auf einmal. In-
zwischen wartet draussen ein grosser Export, es warten
Lagerhduser und Schiffe und andere Lidnder werden
diesen Export besorgen und die Welt geht weiter
ohne uns. Was niitzt es, gegen Dinge leidenschaft-
lich zu protestieren, die geschichtlich unabdnderlich
geworden sind? Ist es nicht ebensogut Kunst, mit
den Werkzeugen zu arbeiten, die wir heute besitzen?
Man konnte auch schon gegen das Werkzeug des
dlteren Handwerkers einwenden, dass es eine un-
notige Verfeinerung gegeniiber dem der noch vor-
hergegangenen Zeit bedeute. Der Handwebstuhl ist
ja auch eine Maschine, und zwar nicht einmal durch
sehr viele Jahrhunderte geheiligt! Will man iiber-
haupt gegen alle Maschinen sein, so muss man noch
weiter zuriick, bis zu den Zeiten von Carolus Magnus
zuriickgehen und die Waren so herstellen, wie sie
etwa in Frankreich einst in den Klosterschulen ge-
macht wurden. Kurz, es gibt keine Stelle in der
Geschichte des Werkzeuges, wo man sagen kann:
bis hierher ist das Werkzeug edel, von nun an aber
wird es unedel. Es gab auch keinen Tag, an dem
die Maschine geboren wurde. Jede Maschine ist nur
eine Hinzusetzung zu &lterem Gerdt; ein neues Rad,
ein neuer Draht, eine neue Kombination, und wieder



ist ein frisches Lebewesen, Maschine genannt, ge-
boren. An welcher Stelle soll nun die Kunst rufen:
Damit habe ich nichts mehr zu tun? Kunst heisst,
alle Hilfsmittel beniitzen, alle Hilfsmittel
geistig zu verwenden, sie durchzuarbeiten
und mit Seele zu fiillen. Soll man denn nicht
die grossten Dinge in der Welt mit den besten Hilfs-
mitteln machen? Wer Seele hat, der arbeitet mit
Seelenfiille; daran hindert keinen die Maschine. Die
Maschine dient, sie dient mechanisch, macht weniger
Fehler als der Mensch, hat gar keinen eigenen Ge-
danken, verlangt nur, dass der Mensch seine Ge-
danken in sie hineintrégt.

Aber, so horen wir, die Maschine reproduziert!
Durch die Maschine werden dieselben Sachen sehr
oft gemacht, hundertmal, fiinfhundertmal, tausend-
mal; sie werden entwertet dadurch, dass sie so oft
existieren. Allerdings sind sie entwertet an Raritéts-
wert, nicht aber an Wirklichkeitswert. Sie sind ent-
wertet an Seltenheits- und vielleicht auch an Ver-
kaufswert. Fiir das Selbstgefiihl eines Kiufers ist es
natiirlich viel angenehmer, zu wissen, dass in Amerika
iiberhaupt nichts Aehnliches existiert und in Europa
nur noch in zwei Exemplaren, aber das ist bereits
keinerlei kiinstlerisches Empfinden, sondern ist nur
Sammlergefiihl. Wenn man beides scheidet, so liegt
in der Reproduktion an sich noch nichts
Unkiinstlerisches. Es tritt freilich dabei der
Geist etwas zuriick. Das ist buchstéblich zu nehmen.
Némlich der Geist, der friiher in den Fingerspitzen
sass, der sitzt jetzt bei dem Maschinenentwerfer oder
bei dem, der der Maschine den Auftrag gibt. Geist
ist ebensogut darin wie friiher, er regt sich nur an
anderer Stelle, er riickt riickwérts. In aller unser
Arbeit zeigt sich dieser Vorgang. Das Geistige zieht
sich immer weiter von der Front zuriick. Gehen
Sie in eine grosse Weberei, das schnurrt und surrt
und die Arbeit rast dahin. Es gibt grosse mecha-
nische Webereien, die kann man stundenweise zu-
schliessen, sie versorgen sich selbst; es rollt, es
webt! Warum webt es? Weil vorher Leute gewesen
sind, die dieses ,es* ausgedacht und gemacht haben.
Darin liegt aber Kunst, Kénnen, gestaltendes Schaffen,
gerade so gut wie im kaufmannischen Grossbetriebe
viel Konnen und Verwalten, viel Kunst liegt.

Da nun also jetzt das alte Handwerk sich in
seine zwei Teile auseinandergelegt hat, hier hast du
den Kiinstler und hier hast du den Unternehmer,
sO miissen diese zwei Teile sich bestdndig streiten
und bestindig wiederfinden, der Werkbund aber soll
ihnen helfen, dieses gegenseitige Finden in Auftrigen
und Kontrakten zu erleichtern und gleichzeitig nor-
male Beziehungen der Unternehmer untereinander
herzustellen, so dass Unternehmer mit Unternehmern
zusammenkommen. Alle Kunstunternehmer
habep ein gemeinsames Interesse. Wer will
denn iiberhaupt dem Publikum beibringen, was gute

Ware ist, wenn sie nicht zusammenhalten? Sie sollen
und miissen gemeinsam vorgehen gegen alles, was
ich in den Thesen ,Kunstschund“ genannt habe.
Sie sollen miteinander den Areopag der kiinstlerischen
Ordentlichkeit bilden; sie brauchen keine Splitter-
richter zu sein, aber sie sollen im grossen und ganzen
zwischen richtig und unrichtig, zwischen reell und
unreell ihre Unterschiede feststellen, werden aber
dabei sich hiiten miissen, Unternehmervereine im
gewohnlichen Sinne des Wortes zu sein.

Ich habe hier nicht die Aufgabe, iiber die Zwecke
und Ziele anderer Unternehmervereine zu reden,
sondern nur die Absicht zu sagen: die Aufstellung
der reinen Interessenvertretungen, wie wir sie aus
vielen anderen Industrien kennen, dass der reine
Klassenkampfgedanke herrscht und die Organisation
der Arbeiter auf der einen Seite und die Organisation
der Unternehmer auf der anderen Seite sich bloss
feindlich gegeniiberstehen, diesen Gedanken mit Kon-
sequenz auf die Qualitdtsindustrien und die gewerb-
lichen Kiinste auszudehnen, heisst diese Kiinste selbst
ruinieren, denn diese Kiinste leben gerade
davon, dass Unternehmer und Arbeiter
miteinander geistig arbeiten. Ein Kunstwerk
herzustellen ist eben nicht bloss eine abgezirkelte
bezahlbare Leistung, dazu gehort eigener Sinn, Ge-
schmack, Empfinden, Rhythmus von allen Beteiligten:
vom Entwerfer zum ersten Zeichner, vom Unter-
nehmer zum Nachzeichner, von dem, der das Roh-
material in die Hand nimmt, bis zu dem, der schliess-
lich die letzte Politur und Einpackung besorgt. Wenn
nicht Liebe zur Sache vorhanden ist, gedeiht nichts,
bleibt nichts iibrig als der Tod im Topf.

In diesem Sinne spreche ich noch einige Worte
vom Arbeiter. Die Arbeiter in der Qualitdtsindustrie
sind nicht zu behandeln wie wenn sie Erdarbeiter
wiaren oder einen Tunnel mauerten. Auch solche
Arbeit will getan sein, auch solche Arbeit fordert
ihren Lohn und verlangt die Wiederherstellung der
verausgabten Korperkréfte und was sonst zum Leben
notwendig ist. Kiinstlerische Arbeit aber fordert mehr.
Man kann rundweg sagen, wie es in der These
heisst: ,Die Arbeiter von Qualitdtsindustrien be-
diirfen eines Lebenshintergrundes, der iiber dem
blossen proletarischen Dasein steht, wenn sie kiinst-
lerische Hilfskréfte sein sollen.

In allen Gewerben, die hier im Werkbunde ver-
treten sind, gibt es natiirlich auch viele Hilfsarbeiter,
die mit Kunst gar nichts zu tun haben, die einfach
Quantitdten hin- und herschieben, tragen, aufladen
usw. Fiir die gelten die allgemeinen Gesetze des
Kampfes ums Dasein und die sozialpolitischen Vor-
schriften wie fiir jeden anderen Arbeiter, aber die-
jenigen, von denen man kiinstlerische Mitarbeit ver-
langt, muss man dariiber hinaus unterstiitzen um
der Kunst willen. Man muss iiber das, was sozial-
politisch erzwingbar ist, noch hinausgehen, sonst

11



schafft man diejenige Mitarbeitertemperatur
nicht, ohne die es kiinstlerisch nicht geht. Es ist
gar nicht auszusagen, was an kostbarer Materie ver-
dorben und verschludert werden kann, ohne alle
nachweisbare absichtliche Schadigung, wenn das
notige eigene Interesse nicht da ist; was an feinerer
Gedankenform verhauen, verstochen, vergrobert
werden kann, wenn nicht die eigene Liebe fiir die
Form vorhanden ist. Wie oft sitzt ein Kiinstler und
zeichnet und denkt: das oder jenes ginge ja, wenn
die Leute es machen konnten, sie werden es mir
aber schlecht ausfithren, darum will ich lieber ver-
einfachen; ich will es lassen, sie machen es doch
nicht ordentlich! Oder aber er sagt: Dort geht’s,
denn dieser Unternehmer hat den und den beson-
deren Arbeiter, der es kann! Das ist dann, wie
wenn eine Rolle fiir einen Schauspieler geschrieben
wird. So wird ein Stiick Zeichnung fiir eine Arbeits-
kraft erfunden, von der man weiss, dass sie das
Korrelat der Zeichnung ist. Aber solche Erziehung
setzt eben voraus, dass ein hoheres als das gewohn-
liche proletarische Dasein vorhanden sei. Einer
unserer Freunde sagte gelegentlich einmal: es wird
niemand einen guten Stuhl hersteilen, der nicht
selber zu Hause wenigstens einen guten Stuhl besitzt.
Erweitern Sie das: der Arbeiter hat kein Gefiihl fiir
den Wert eines feinen Dinges, wenn er im Hinter-
grunde nichts als die gewohnliche Bettlade mit den
gewohnlichen Schirtingfetzen und der Alltagskleidung
seiner Frau kennt. Ich rede dabei nicht von Armut,
sondern nur von der absolut inhaltlosen Eintdnig-
keit dessen, was der normale kleine Mann fiir sein
weniges Geld zu bekommen pflegt.

Wer in formloser Umgebung lebt, kann in ihr
brav, bieder und treu sein. Kiinstlerisch wird man
aber nicht, wenn man immer nur zwischen schlechten
Brettern und falschen Ecken existiert. Wenn Sie
iiberhaupt wollen, dass es in der Kunst vorwdrts-
gehe, miissen Sie auch die Mitarbeiter Menschen
sein lassen. Man muss ihnen zutrauen, dass auch
sie #sthetische Bediirinisse haben. Diese beginnen
namlich nicht erst bei der Selbstdeklaration fiir die
Einkommensteuer, sondern diirfen schon unterhalb
derselben anfangen. Die Zukunit aller unserer Be-
strebungen héngt zum grossen Teile davon ab, ob
es moglich sein wird, die Arbeiterschait und ihre
Gewerkschaiten an der Kunsterlebnis der Gegenwart
zu beteiligen. Eine gute Schule tut viel, Schule er-

setzt aber nicht den mangelnden Hintergrund des
eigenen Lebens. Hier ist Werkbundsarbeit.

Was kann iiberhaupt der Werkbund ung
was kann er nicht? Zunichst ist klar, was er
nicht kann. Der Werkbund kann nie ein Kunstwerk
schaffen, vielleicht kann er selber einmal eines werden
was Gott gnddig so wenden moge! Aber er kanr;
kein Kunstwerk schaffen; das machen die Kiinstler
die Unternehmer, die Arbeiter. Der Werkbund isi
eine Organisation. Er soll auch keine Richtung
geben, in dem Sinne, dass er einen neuen Stil macht
Daraus wiirde ndmlich nur folgen, dass er dje Modé
macht, die dann wieder von der nichsten Mode ap.-
gelOst werden wird. Wer soll denn dariiber bestimmen
was der rechte Stil ist? Jetzt ruft man: Kiinstler’
vereinigt euch, sefzt euch zusammen, wir woller;
miteinander ausdenken, was stilgemiss ist! Das
konnte nett werden! Da konnte der Turmbay von
Babel daraus entstehen, bei dem unsere ganze Arbeit
zugrunde geht! Lassen Sie jeden auf seine Fasson
schaffen, aber reell! Nun aber kommt dje Organi-
sationsfrage: Zusammenhalten gegeniiber den Be-
horden, gegeniiber grossen Auftrigen, gegeniiber ge-
meinsamen Ausstellungen, gemeinsame Literatur und
dass einer den andern kennen lernt und von ihm
lernt! Die Vereinzelung ist in der Kunst in vielen
Féllen eine Krankheit. Der Einzelne kommt nije zu
etwas Ganzem. Wie oft wundert er sich, wenn er
seinen Konkurrenten kennen lernt, in erfreulicher
Weise, und héufig ist das ein Wundern auch iiber
die Abgrenzung seines eigenen Wesens. Wenn der
Werkbund organisatorisch straff zusammenhzit und
fiir die Reellitidt in Materie und Form sorgt, schafit
er schon allein damit etwas sehr Gutes, We,r genau
wissen will, wie das gedacht ist, der nehme das
ne‘;ue"‘]ak}rbuch des Werkbundes zur Hand!
Mir waére ja lieber, es wire in deutschen Buchstaben.
gedruckt worden, aber manche kinnen es ja auch
so lesen. Nehmen Sie dieses neue Jahrbuch zy
Hand und sehen Sie da, was der Werkbund bishe:r
geschaffen hat! Wen es trifft, wer es kann, d :
helfe mit! Ich aber schliesse, indem auch ich, der
Wiener Freunden danke, fiir das, was sie uns o
zeigt und geboten haben, und dafiir, dass sie fr?s
die Tagung so schén gemacht haben, und wiinsche

Ihnen und uns nicht minder Gliick auch fiir di
kommenden Tage. e T die

FRIEDRICH NAUMANN.

Qoo

12



QLS
b S
O
».: Ni;,h ¥
(& ( 1S
b DY,
».4%’(3?((3‘(‘.\
X 51@ R
="

579!

S
X

S
oS

X
\\WII[V "‘“‘\\\ //f




ecocos

cccscs

DANAWVH NZ FTAHOSAIIIMADLSNAY d9d NALIHGIY

eecccccsccsccsscscscssscssssssssessssssssssssss

sccscsccscces




X020 M

00 3R X

x
X
X
x
X
bot
%
X
X
b
*
X
x
x
%
o
x
X
*

DANAWYH NZ dTNHOSHIIIMIDLSNAM ddd NALIFIIY

.o

oo




secccesceccccccccccce

TR

T vy




ARBEITEN DES ARCHITEKTEN ALFRED ALTHERR




ARBEITEN DES ARCHITEKTEN ALFRED ALTHERR




ARBEITEN DES ARCHITEKTEN ALFRED ALTHERR

- ccce




ARBEITEN DES ARCHITEKTEN ALFRED ALTHERR




	Kunst und Volkswirtschaft

