Zeitschrift: Hispanica Helvetica
Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispanicos

Band: 24 (2013)

Artikel: Mito, tragedia y metateatro en el teatro espafiol del siglo XX : ensayo
sobre el cuerpo y la conciencia en el drama

Autor: Herzog, Christophe

Kapitel: Cuerpo y conciencia en el teatro

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-840905

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-840905
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

80 Mito, tragedia y metateatro

7. Cuerpo y conciencia en el teatro

Si en el capitulo anterior hemos puesto €nfasis en lo que diferencia el
metateatro de la tragedia, vamos ahora a tratar de conceptualizar el
modo en que dichas diferencias repercuten en el cuerpo y la concien-
cia del espectador, partiendo del papel particular que desempefia el
coro en la tragedia griega. A fin de expresar con mas detalles y mati-
ces las particularidades de la interaccion entre cuerpo y conciencia,
echaremos mano de disciplinas como la psicologia, la neurologia y la
fisica cuantica, cuyos descubrimientos en el asunto que tratamos nos
permiten formar una imagen dindmica de la conciencia, la cual se
constituye cuando esta en relacion simultanea con un objeto exterior
y con el cuerpo.

Por cuerpo entiendo no solo ‘el conjunto de los sistemas que
constituyen un ser vivo’, sino mas precisamente el ‘lugar fisico en
donde las emociones se producen y manifiestan’. Por conciencia
entiendo la capacidad que tiene el sujeto no solo de saber sino de
sentir que existe y, también, la facultad que tiene para examinarse y
conocerse. En los momentos mas significativos de la existencia se
produce la conciencia encarnada, que defino como el ‘conocimiento
y sentimiento que el ser humano tiene de si mismo en relacion con
los objetos y las emociones que dichos objetos le producen’. El tea-
tro, en general, y, en particular, la tragedia a través de la catarsis
pueden inducir la conciencia encarnada en el espectador.

LO PROMETEICO: CUERPO Y CONCIENCIA DEL ESPECTACULO

En el Prometeo encadenado de Esquilo, hay una estructura, a veces
implicita otras explicita, de «teatro dentro del teatro» o de «espec-
taculo dentro del espectaculo». De hecho, el personaje Prometeo
encarna una especie de espectaculo autoconsciente. Hefesto incluso
usa la palabra en su primer dialogo con Poder, en donde se exponen
dos puntos de vista opuestos sobre el espectaculo. Le dice a Poder:
«Ves ante tus ojos un lamentable espectaculo».*® Lo que el publico

“® Esquilo (1995: 73).



Marco teorico 81

real contempla es un espectaculo compuesto por un personaje cons-
ciente de ser espectaculo, y por un publico ficticio (el Coro y los
demas personajes). Segin Klimis (2003: 133):

De fagon générale, il ne se passe quasiment rien dans cette piece. [...]
Le véritable critere de cohésion de I’intrigue vient du fait que ces per-
sonnages s’adonnent finalement tous a une seule et méme activité: ils
viennent pour contempler le corps de Prométhée. Cette piece est donc
au plus pres du drama, du lien originaire entre le thédtre et le sacré.
L’hypothese selon laquelle la tragédie aurait originellement représenté la
passion du dieu Dionysos n’a pas encore été prouvée de facon scientifi-
que. Néanmoins, le Prométhée Enchainé nous donne la preuve que la
tragédie, regardée et écoutée par de multiples spectateurs, peut déja étre
elle-méme toute entiére structurée par ce paradigme de la vision. Selon
une mise en abime, les spectateurs réels regardent donc le spectacle
constitu¢ par des spectateurs fictionnels plongés dans la contemplation
du corps souffrant de Prométhée.

A partir de las palabras de Klimis a propdsito de Prometeo encade-
nado, podemos considerar el teatro como la contemplacion de un
cuerpo por parte de una conciencia, es decir, podemos concebirlo
como un fendmeno estructurado en funcion del «paradigma de la
vision». Ese cuerpo ya no se sacrifica como ocurria con una cabra en
el culto dionisiaco (lo que constituye uno de los origenes posibles de
la tragedia), sino que se muestra a la vista de espectadores.

El teatro se apoya, pues, en la combinacion de dos oposiciones
binarias: cuerpo y conciencia, actor y espectador. Ahora bien, el
drama también estd integrado por una tercera categoria de entes que
ya no pertenece a la esfera de la realidad sino a la ficcion, que es la
del personaje. El personaje como signo teatral es una creacion tanto
del actor —que constituye el significante del personaje— como del
espectador —en el que anida su significado. Es por lo que el personaje
puede, en determinados momentos, tomar conciencia de su estatuto
sin que se rompa la convencion teatral. Prometeo, por ejemplo, ex-
plicita su conciencia de ser objeto de observacion en el presente de la
representacion. Es decir: muestra un conocimiento de su estatuto
ontologico de espectaculo sometido a la presencia de un observador
o espectador y de este modo dramatiza el sacrificio, aunque no defi-
nitivo, de su cuerpo. Auna, pues, conciencia metateatral y tragedia



82 Mito, tragedia y metateatro

del cuerpo sacrificado, apuntando asi a una superacion de la oposi-
cion binaria cuerpo/actor y conciencia/espectador. Esquematicamen-
te, ocurre lo siguiente:

ESCENARIO SALA ESCENARIO SALA
Actores P | Espectadores —| Personaje prometeico Espectador modelo
CUERPO CONCIENCIA CUERPO ... » CATARSIS (cuerpo)
Y Y
CONCIENCIA > PERCEPCION METATEATRAL
(conciencia)

Se produce una sintesis entre cuerpo y conciencia, emocion y pen-
samiento cuyos agentes son principalmente el coro y el personaje
prometeico. A este fenomeno me refiero cuando hablo de conciencia
encarnada. Dicha sintesis es rara en el teatro contemporaneo, en el
que mas bien se nos invita a participar de la disociacion o disyuncion
entre la vision, el cuerpo y la conciencia. Las poéticas de vanguardia,
en particular, suelen focalizarse sobre un elemento y privilegiarlo
con respecto a los otros: el teatro didactico de Brecht, por ejemplo,
se dirige esencialmente a la conciencia del espectador, mientras que
en la poética de Artaud, el cuerpo elimina la conciencia.

EL TEATRO COMO CUERPO

En El teatro y la ciencia, Artaud (2004: 1544) llega a expresar de
manera condensada lo que son los postulados utopicos del teatro de
la crueldad:

Le théatre vrai m’est toujours apparu comme |’exercice d’un acte dange-
reux et terrible,

ou d’ailleurs aussi bien 1’idée de théatre et de spectacle s’élimine

que celle de toute science, de toute religion et de tout art.

L’acte dont je parle vise a la transformation organique et physique vraie
du corps humain.



Marco teorico 83

Pourquoi?

Parce que le théatre n’est pas cette parade scénique ou I’on développe
virtuellement et symboliquement un mythe

mais ce creuset de feu et de viande vraie ou anatomiquement,

par piétinement d’os, de membres et de syllabes,

se refont les corps,

et se présente physiquement et au naturel

I’acte mythique de faire un corps.

En este fragmento, Artaud opone en un primer momento mito y
cuerpo, para luego expresar con mayor contundencia su fusion en el
proceso de formacién de un cuerpo, proceso que, segun €l, debe ab-
sorber el mito.

Curiosamente, las palabras de Artaud resumen el itinerario de
nuestra parte teorica, en la que partimos de la nocion de mito para
intentar definir la tragedia, y en donde terminamos proponiendo las
categorias de cuerpo y conciencia para llevar a cabo un analisis di-
namico del fendmeno teatral. El dinamismo de estas categorias resi-
de en su caracter intermedio o de interfaz: el cuerpo es tanto del actor
como del personaje, mientras que la conciencia puede circular entre
el personaje autoconsciente y el espectador. El mito, segin Artaud,
no es una historia simbdlica, sino un acto de refundacion del cuerpo
por trasferencia energética (trasferencia de la vida en acto, energeia):

Le théatre est un débordement passionnel,
Un épouvantable transfert de forces
du corps
au corps.
Ce transfert ne peut pas se produire deux fois."’

Podemos preguntarnos hasta qué punto el objetivo de Artaud se dife-
rencia del que lograba la tragedia antigua a través de la catarsis, ya
que segun Barthes hay que entender esta como «trasmutacion fisica».
La catarsis no seria una cuestion de identificacion psicologica o ana-
logica con una historia individual, sino una vivencia emocional pro-
funda, incluso visceral, del mito. El espectaculo provoca lagrimas en

7 Cito por Derrida (1967: 366).



84 Mito, tragedia y metateatro

el espectador porque este es capaz de asumir en su propio cuerpo las
desgarraduras de la fabula.*®

El trasvase emocional catartico, la metaforizacion y mitificacion
del publico, se producen y se potencian a través de un interfaz de
sentido: el coro. Seglin Barthes —para quien el Coro transforma el
gesto tragico en algo inteligible para el espectador y al mismo tiempo
transmuta la emocion en conciencia—, el Coro tragico transforma la
accion —el mythos—, en palabra inteligible para el espectador, es de-
cir, en «mito». Su palabra es el comentario por antonomasia (verbo
encarnado) y funciona como interfaz, ya que permite, por un lado,
que el espectador entienda el acontecimiento como necesidad y, por
otro, posibilita que la reaccion (el comentario) del espectador parti-
cipe del proceso del argumento tragico o mythos.” Es el interfaz que
le falta al teatro de la crueldad para potenciar el sentido tragico que

* Barthes (1993: 216-217): «On a répété trop souvent le mot d’Aristote
sur la purification tragique sans mesurer bien tout ce qu’un tel pro-
gramme a de difficile. Il s’agit d’une véritable transmutation physique,
obtenue a 1’aide d’arguments tout a fait généraux, c’est-a-dire sans
aucune complaisance pour les analogies individuelles que chaque spec-
tateur peut trouver dans le motif tragique. [...] Mais si ’on prend la
tragédie grecque dans sa pureté originelle, les larmes du peuple ne sont
rien de moins que sa plus haute culture, son pouvoir d’assumer dans
I’abime de son propre corps les déchirements de I’idée ou de son
histoire».

Barthes (1993: 222): «Le checeur est la parole maitresse qui explique, qui
dénoue I’ambigiiité des apparences, et fait entrer le gestuaire des acteurs
dans un ordre causal intelligible. On peut dire que c’est le cheeur qui
donne au spectacle sa dimension tragique, car c’est lui, et lui seul, qui
est toute parole humaine, il est le Commentaire par excellence, c’est son
verbe qui fait de I’événement autre chose qu’un geste brut, et par le
pouvoir de liaison propre a ’homme, tissant la chaine des mobiles et des
causes, constitue la tragédie comme une Nécessité comprise, c’est-a-dire
comme une Histoire pensée. [...] Le public antique, dont le chceur
n’était qu’une sorte de prolongement spatial, plongeait lui-méme dans
I’acte tragique, il I'imprégnait de son commentaire, et recevait chacun
de ses a-coups au creux méme de son intellection; la tragédie irradiait
vers tous les gradins, et par un mouvement inverse, la collectivité mélait
sa parole explicatrice, comme un don solennellement humain, au proces
de I’argument tragique».

49



Marco teorico 85

encierra. El Coro es garante de un teatro anticartesiano, es decir, de
un teatro para el espectador entendido como cuerpo y conciencia; un
teatro en el que el ser espectador se vive como encarnacion y no solo
como «ficcion de ser espectador». En otras palabras, el Coro no in-
troduce una fractura entre los niveles de la ficcion y la metaficcion,
sino que los sintetiza. El Coro posibilita el intercambio simbdlico
entre sala y escena, es decir, el hecho de que la representacion fun-
cione como metafora o «trasferencia» de un cuerpo a otro, si bien
dicha trasferencia (en contraste de la que busca el teatro de la cruel-
dad) pasa también a través de la conciencia.

EL TEATRO COMO METAFORA

A través del coro, el mito, primero como historia tradicional (acep-
cion antropologica), luego como argumento (sentido aristotélico de
mythos) y finalmente como palabra inteligible (segin Barthes), pro-

cesa el cuerpo y la conciencia del espectador. Podemos representar el
procedimiento del modo siguiente: :

Mito “historia tradicional™: cultura, pueblo<
[Autor]
Tragedia “mythos*: obra, actor-personaje

[Coro]

Mito “palabra, verbo encarnado™: recepcion, espectador, pueblo

Desde este punto de vista, la tragedia representa un momento de
transicion en el proceso de transformacion del mito. En ella no hay
oposicion entre despliegue virtual y simbolico del mito y construc-
cion del cuerpo (mientras que Artaud quiere reducir el teatro al se-
gundo proceso). Es mas: en el mito como proceso, el cuerpo fisico,



86 Mito, tragedia y metateatro

individual y el cuerpo social de la colectividad se construyen junta y
simultaneamente.

El mito, tal como lo entendemos tedricamente y como lo repre-
senta la tragedia, se traduce por un proceso de encarnacion en el que
se funden el personaje, a través de la accion, y el espectador, median-
te la emocion:

Personaje  ACCION mythos EMOCION Espectador
< >

MITO

Entendemos, pues, el proceso de constitucion del mito como cons-
truccion mimética y referencia metaférica. Cuando teoriza su con-
cepto de metafora viva, Ricoeur (1975: 308) subraya la relacion in-
tima que retnen mythos, mimesis y metafora en un mismo proceso:

Le rapport entre mythos et mimesis doit étre lu dans les deux sens: si la
tragédie n’atteint son effet de mimesis que par I’invention du mythos, le
mythos est au service de la mimesis et de son caractere foncierement d¢-
notatif; [...] la mimesis est le nom de la «référence métaphorique».

Ahora bien, los enunciados metaforicos tienen un referente ontoldgi-
co porque su tension intrinseca expresa una verdad emocional. En
palabras de Ricoeur: «la verdad de los enunciados metaforicos esta
en que expresan la construccion del mundo con y por el sentimien-
ton.”

Existe un cuerpo y una conciencia de la representacion. Son enti-
dades metaforicas en el sentido pleno y etimologico de la palabra; es
decir que son procesos de trasvase o transferencia que tienen un refe-
rente ontologico. Segiin Ortega y Gasset (1958: 35), «el espacio tea-

0 Ricoeur (1975: 320): «C’est ainsi que ’objectivité phénoménologique
de ce que I’on appelle vulgairement émotion ou sentiment est insépara-
ble de la structure tensionnelle de la vérit¢ méme des énoncés métapho-
riques qui expriment la construction du monde par et avec le sentimenty.



Marco teorico 87

tral es, pues, una dualidad, es un cuerpo organico compuesto de los
miembros que funcionan el uno en relacion con el otro: la sala y la
escena». En la obra del filosofo espafiol ya encontramos una concep-
cidon biofisica del teatro que nos proponemos desarrollar aqui: el
teatro como cuerpo metaforico o como metafora corporizada. En
palabras de Ortega (1958: 41): «El escenario y el actor son la univer-
sal metafora corporizada, y esto es el Teatro: la metafora visible».

EL TEATRO COMO VISION

Ortega (1958: 36) afirma la preeminencia de la vision como idea o
forma del teatro, como finalidad y entelequia:

El ver es, pues, nuestro primario y minimo hacer en el teatro. Con lo
cual a las dos dualidades anteriores —la espacial de sala y escenario, la
humana de publico y actores— tenemos que afiadir una tercera: el publico
esta en la sala para ver y los actores en la escena para ser vistos. |...]
Ahora podemos dar una segunda definicion del Teatro, una migaja mas
completa que la primera y decir: el Teatro es un edificio que tiene una
forma interior orgénica constituida por dos drganos —sala y escenario—
dispuestos para servir a dos funciones opuestas pero conexas: el ver y el
hacerse ver.

Pero, ;qué significa entonces ver la metafora visible? No se trata de
un fenOmeno puramente Optico, sino también sentimental. Ver la
metafora corporizada en el teatro es integrarla como proceso a través
de los sentimientos que expresa y formar parte de ella como trasvase
o transferencia a otra realidad. A través de la contemplacion de la
metafora visible se realiza el destino como metafora, segiin Ortega
(1958: 92),

el hombre se pasa la vida queriendo ser otro. Pero el texto de la confe-
rencia nos ha hecho ver que la Ginica manera posible de que una cosa sea
ofra es la metafora —el «ser como» o cuasi-ser. Lo cual nos revela ines-
peradamente que el hombre tiene un destino metaforico, que el hombre
es la existencial metafora.



88 Mito, tragedia y metateatro

Para ilustrar como el hombre puede, mediante el teatro y dentro del
drama, realizar su destino metaforico, Nietzsche (1995: 83-84) pro-
pugna pensar el coro como el origen de la tragedia, ya que ver en el
coro el fendomeno dramatico primordial permite aunar vision y en-
carnacion:

Este proceso del coro tragico es el fenomeno dramatico primordial: ver-
se uno transformado a si mismo delante de si, y actuar uno como si
realmente hubiese penetrado en otro cuerpo, en otro caracter. Este pro-
ceso esta al comienzo del desarrollo del drama. [...] La transformacion
magica es el presupuesto de todo arte dramatico. Transformado [...], el
entusiasta dionisiaco se ve a si mismo como satiro, y como sdtiro ve
también al'dios, es decir, ve, en su transformacion, una nueva vision
fuera de si, como consumacion apolinea de su estado. Con esta nueva
vision queda completo el drama.

En cambio, veremos que la ausencia del coro en el teatro contempo-
raneo implica con frecuencia que la visiéon y la encarnacion se diso-
cien, mientras que para Nietzsche el drama nace y se completa, se
clausura, como vision encarnada.

En vez de hablar de recepcion dramatica, Garcia Barrientos pre-
fiere denominarla vision, para subrayar el caracter primordialmente
visual de la recepcion y situandose de este modo en la prolongacion
de la precision que Ortega y Gasset (1958: 40) hiciera a la hora de
describir el fendmeno teatral: «Teatro es por esencia, presencia y
potencia vision —espectaculo—, y en cuanto publico, somos ante todo
espectadores, y la palabra griega eatpov, teatro, no significa sino
€s0: miradouro, mirador».

La vision para Garcia Barrientos es la categoria constitutiva del
modo dramatico, como lo es la voz para el modo narrativo; es decir,
la categoria de la que dependen los niveles de representacion o fic-
cion. Esta idea nos interesa particularmente porque, ademas de com-
partir con las demas categorias dramatoldogicas la distancia y la pers-
pectiva, también abarca la cuestion de los niveles y permite su anali-
sis. Es decir: la vision es la categoria que nos debe servir de base
para analizar el metateatro, el metadrama, la metadiégesis y toda
operacion meta en general. Solo desde la vision podemos entender
cabalmente como el proceso metasignificativo afecta las demas cate-



Marco teorico &9

gorias dramatologicas y, a través de ellas, los elementos dramatirgi-
cos, ya que se trata de una categoria dramatologica fundamentalmen-
te sintética. En palabras de Garcia Barrientos (2003: 194):

La «vision» resulta asi en mi modelo una clase de categorias paralela a
la de «modo» en el de Genette (y afectado, quizas inevitablemente, de la
misma perturbadora duplicidad, pues también el espacio, los personajes
y en cierto modo el tiempo forman parte de la vision, en sentido am-

plio).

Nuestra perspectiva tedrica sobre el teatro se sitia en la continuacion
de la «visién». Etimoldgicamente puede decirse que consiste en una
contemplacion (teopra) de la vision. Se trata, pues, de una metavi-
sion, con la particular ambicion de encontrarla ya formulada en las
obras elegidas por su autorreflexividad o autoconciencia. Como ya
dijimos queremos situar nuestro analisis en la continuacion del pro-
ceso de metasignificacion teatral al que algunas obras incitan, po-
niendo de relieve la conexion entre visidn y conciencia.

VISION Y CONCIENCIA

Que la conciencia se relaciona con la vision es una conclusion que
han revelado tanto la neurologia como la filosofia. Segun los neur6-
logos Edelman y Tononi (2004: 29):

El neurocientifico Charles Sherrington y el filosofo Bertrand Russell, en
su deseo de ilustrar vivamente el problema de la conciencia, recurrieron
al mismo ejemplo: Un rayo de luz penetra en el ojo, provoca una serie
de pasos eléctricos y quimicos, y por fin produce efectos en la corteza
cerebral. Pero en este punto, tal como Sherrington advierte, «se produce
un cambio... completamente inexplicable e inesperado»: Consciente-
mente vemos la luz. Este ver es algo subjetivo, totalmente distinto de los
procesos fisicos objetivos que lo precedieron y que lo acompaiian. Esto,
en suma, es el problema especial de la conciencia: el nudo del mundo.

No es que no veiamos la luz; es que la percibiamos sin ser conscien-
tes de ello. Sin embargo, con la conciencia se produce un salto (que
pronto llamaremos cuantico), ya que a través de ella, vemos que



90 Mito, tragedia y metateatro

vemos la luz. Entonces, ;qué es la conciencia? En este caso, es un
proceso que da como resultado una imagen visual o escena coherente
del mundo, por lo que Edelman y Tononi (2004: 21) afirman que

la conciencia no es un objeto, sino un proceso y que, desde este punto de
vista, es un objeto cientifico perfectamente legitimo.

En otras palabras, la conciencia puede convertirse también en objeto
cientifico dentro del proceso mismo de-la conciencia. Es decir, que
en un momento critico del proceso la conciencia se convierte en su
propio objeto, se vuelve conciencia de la conciencia, lo cual no de-
tiene el proceso, sino que lo mantiene activo en una especie de circu-
laridad reflexiva.

Sin embargo, ese proceso es fisico en el doble sentido de ‘corpo-
ral’ y ‘surgimiento’ (physis). La conciencia, segun afirman Edelman
y Tononi (2004: 26-27), no estd, sino que emerge constantemente:

la conciencia es una forma especial de proceso fisico que surge de la es-
tructura y dinamica de ciertos cerebros. [...] Si la conciencia es un pro-
ceso fisico, [...] entonces so6lo los seres corporales pueden experimentar
la conciencia como individuos.

Ademas, ello implica que la conciencia es simultdnea y necesaria-
mente conciencia de si misma como individuo. Cuerpo, vision y
conciencia pueden, pues, disociarse si se someten a una mirada anali-
tica, aunque en realidad forman una unidad organica o, nunca mejor
dicho, un organismo.

Teniendo en cuenta lo dicho, quisiera mostrar que el teatro fun-
ciona como un organismo dotado de un cuerpo y una conciencia, las
cuales desarrollan una actividad conjunta en la que la vision desem-
pefia el papel de protagonista. Para ello recurro a nociones de neuro-
logia, psicologia y fisica cuantica tratando de armonizarlas en un
discurso de indole mas bien filoséfica, aunque siempre orientado
hacia el objeto «teatro».



Marco teorico 91

EL TEATRO Y LA CONCIENCIA DESDE LA NEUROLOGIA

Esta parte trata de describir los procesos a los que alude Steiner en
Gramaticas de la creacion. Steiner acude a la neurologia para expli-
car la recepcion entendida como fendmeno de incorporacion de la
ficcion por el espectador:

C’est le processus effectif de I’importation en nous d’étres, de paysages,
de situations et d’objets imaginaires souvent plus remarquables que ceux
du monde extérieur, c’est la psychologie (la neurophysiologie) de la ré-
ception qui nous échappe. Comment «donnons-nous chair» —la mé-
taphore de I’eucharistie est de toute évidence apparentée— a des sugges-
tions sémantiques?s'

Para tratar de explicar o al menos sugerir el funcionamiento «euca-
ristico» del proceso de importacion de la ficcion en nosotros (la tran-
substanciacion de la ficcion en encarnacion), proponemos a conti-
nuacion un modelo cientifico y metaforico de la representacion como
un proceso organico de aparicion de la conciencia. Este modelo pre-
tende tener en cuenta explicitamente la presencia y el papel del pu-
blico en el destino de la representacién. EI modelo nos servira en
particular para comentar obras que integran el eje pragmatico de la
visién o recepcion en el eje sintdctico-argumental y que permiten
hablar del teatro como metafora de la conciencia (idea que funda-
mentamos en el concepto de metateatro y también mediante alusio-
nes a la psicologia y a la neurologia).

La neurologia de Damasio (2002) tiende a estudiar simultanea-
mente cuerpo y conciencia. Este autor nos invita a pensar la indiso-
ciabilidad cuerpo-conciencia usando la peculiar situacion emotiva y
enunciativa del teatro como una metafora onto-epistemoldgica del
acceso a la conciencia:

I Steiner (2001: 207). Traduzco: «Todavia no dominamos el proceso efec-

tivo a través del cual importamos en nosotros seres, paisajes, situaciones
y objetos imaginarios que muchas veces nos resultan mas impresio-
nantes que los del mundo exterior. No dominamos la psicologia (la
neuropsicologia) de la recepcion. ;Como «damos cuerpo» —la metafora
de la eucaristia parece insoslayable aqui— a sugerencias semanticas?».



92 Mito, tragedia y metateatro

J’ai toujours été intrigué par ce moment si particulier ou, assis dans le
public, nous voyons tout a coup le rideau s’ouvrir et un artiste s’avancer
en pleine lumicre, ou bien, en adoptant I’autre perspective, par ce mo-
ment ou I’artiste, tapi dans une semi-obscurité, voit lui-méme ce rideau
s’ouvrir, révélant les lumiéres, la scéne et le public.

Je me suis rendu compte, il y a de cela quelques années, que la qualité
émouvante de ce moment, quel que soit le point de vue auquel on se
place, vient de ce qu’il incarne une sorte de naissance, le franchissement
d’un seuil, ce qui sépare I’abri slir, mais restrictif du monde du possible
et du risque qui se trouve au-dela et plus avant. [...] je me rends compte
que le fait de s’avancer en pleine lumicre est aussi une puissante me-
taphore pour la conscience, pour la naissance de 1’esprit connaissant,
pour I’apparition simple, et néanmoins considérable du sentiment de soi
dans le monde du mental.

El ejemplo de Damasio (2002: 13) no constituye una excepcion, ya
que el teatro tiene una larga historia como metafora epistemologica
de la conciencia o —lo que es casi equivalente una vez considerado
que la conciencia es un proceso— como metafora de la aparicion de la
conciencia. Las referencias aumentan ultimamente con los numero-
sos ensayos cientificos dedicados a estudiar la conciencia como obje-
to fisico y cientifico. Segiin Baars, el psicologo que mas explicita-
mente ha teorizado el modelo teatral como metafora de la conciencia,
todos los modelos que quieren describir de manera unificada el fun-
cionamiento de la mente son metaforas del teatro.”> Baars propone
un concepto sencillo de teatro de la conciencia que consiste en un
escenario, un foco de luz dirigido al mismo escenario, unos actores
que representan y dicen los contenidos de la experiencia consciente,
un publico y unas pocas personas invisibles (director de escena, téc-
nicos de luz y sonido, etc.), cuya accion influye en lo que se hace
visible en el escenario. En la experiencia teatral se mezclan lo cons-
ciente (la accion) con lo inconsciente (lo invisible y el publico). Los
elementos o las informaciones enfocadas por la luz (como metafora
del 0jo) conforman la experiencia consciente, lo espectacular, mien-
tras que los elementos que quedan fuera del rayo de luz (entre los
cuales, cabe destacar al publico, salvo en determinadas dramaturgias
que insisten en que se illumine también el patio de butacas) pertene-

>* Baars (1997a: 292-309). Del mismo autor, ver sobre todo Baars (1997b).



Marco teorico 93

cen a lo inconsciente, a lo espectral.53 Ambos, conciencia e incons-
ciente, se relacionan de manera continua a través de un proceso cons-
tituido por una etapa de convergencia seguida de otra divergente:
cada acontecimiento (gesto, palabra, etc.) y cada momento dramatico
absorbe y asimila toda una serie de aportaciones (por parte del actor,
del director, etc.) anteriores y las sintetiza; pero apenas han sido re-
presentados, vuelven a su caracter multiple, asumiendo diversas in-
terpretaciones y efectos.” En Espaiia, el psicélogo Vicente M. Simén
(2001) también utiliza el teatro como metafora de la conciencia. Se-
gln ¢él, son tres los actores que protagonizan la representacion de la
vida psiquica: el ego, las emociones y la conciencia. Por «ego» en-
tiende el cimulo de informaciones que constituyen la memoria afec-
tiva del individuo, la cual contiene tanto elementos inconscientes (la
«memoria extralingiiistica» o implicita) como conscientes (los que el
individuo puede expresar mediante el lenguaje y que, por lo tanto,
forman la «memoria lingiiistica» o explicita). Tal division, sustenta-
da por datos experimentales neurofisioldgicos y neuropsicoldgicos,
es importantisima, ya que pone de relieve el papel fundamental de la
memoria dentro del proceso de la conciencia encarnada. Segin Si-
mon (2001: 206):

> Baars (1997a: 301): «The stage receives sensory and abstract informa-

tion, but only events in the spotlight shining on the stage are completely
conscious. The actor in the spotlight frets and struts his hour upon the
stage, directed by the playwright and director, against a background
created by scene setters. These behind-the-scenes influences are context
operators, unconscious systems that shape conscious events. The spot-
light selects the most significant actors on stage, and once lit up, their
messages are distributed to an audience consisting of all the unconscious
routines and knowledge sources —the vast array of unconscious tools we
use to adapt to the world».

Baars (1997a: 301): «the theatre [...] shows both convergent input and
divergent output. Onto the stage converge the actors and their speeches,
the make-up artists and scene designers, the playwrights, directors and
acting coaches. Every dramatic moment, each syllable spoken on stage
reflects this convergence of input. Yet as soon as a syllable is pronoun-
ced (and this is the aim of the whole enterprise, of course) it floats out to
the audience with effects that are largely unknown, but which depend on
each listener making of it whatever they will».

54



94 Mito, tragedia y metateatro

En la informacion no lingiiistica entran, primordialmente, las experien-
cias corporales de todo tipo, entendiendo por tales, no solo los datos di-
rectos de los sentidos, sino también su elaboracion ulterior, especial-
mente las vivencias emocionales, siempre que no pasen a ser objeto de
la elaboraciéon lingiiistica. Esta memoria extralingiiistica constituye la
porcion somatica o psicosomatica del ego y es la parte que suele encon-
trarse mas alejada de la conciencia, aunque muchos de sus contenidos
pueden acceder a ella si el trasvase de informacion halla cauces propi-
cios y es adecuadamente estimulado.

La memoria o el ego constituyen, pues, un nexo entre el cuerpo y la
conciencia a través de las emociones. Veremos a continuacion que el
hecho de asistir a una obra de teatro o de leer un libro, por ejemplo,
estimula efectivamente la memoria afectiva, cuyos contenidos llegan
a integrarse a la conciencia bajo la forma de un relato de imagenes
que la conciencia se cuenta o representa a si misma. Solamente en un
segundo momento, cuando se integran en la conciencia mediante el
lenguaje verbal, se transforman en memoria explicita.

Damasio estudia las relaciones entre emocion, sentimiento y con-
ciencia y entre cuerpo y cerebro. El famoso neurdlogo” hace hinca-
pié¢ en la relacion de interdependencia que une una determinada
emocion, el sentimiento de esa emocion, el hecho de saber que sen-
timos dicha emocioén y el hecho de conocerla. Seglin él, la conciencia
debe intervenir para que los sentimientos puedan influir en el sujeto
de manera duradera. Ello significa que las consecuencias ultimas de
las emociones y los sentimientos se producen a través de la concien-
cia. Cuando nos emocionamos, todavia no somos capaces de recono-
cer conscientemente la causa de la emocidon; en cambio, es «en el
teatro del espiritu consciente» (aqui recurre otra vez al teatro como
metafora epistemoldgica) donde los sentimientos producen sus efec-
tos mas duraderos. Por lo tanto, concluye Damasio, tanto la concien-
cia como la emocion de la que procede se arraigan en la representa-
cion del cuerpo.™ Si traducimos la emocién en una serie de cambios

 Congquisté la fama con su critica del sujeto cartesiano en Descartes’

Error. Emotion, Reason and the Human Brain, Putnam’s Sons, New
York, 1994,

Damasio (2002: 53-54): «il faut que la conscience soit 1a, si les senti-
ments doivent pouvoir influencer le sujet qui les a au-dela de I’'immédiat

56



Marco teorico 95

fisicos, el sentimiento sera la representacion de dichos cambios.
Después del sentimiento interviene la conciencia que es la etapa de
conocimiento del conjunto de los fenémenos anteriores.”’ La con-
ciencia es la facultad de conocer los sentimientos y lo que permite
que las emociones incidan en el pensamiento a través del sentimien-
10,58

Todos los procesos y fenomenos mentales participan de la con-
ciencia que los dirige y confecciona; a partir de ellos el yo que ob-
serva, conoce, y se convierte a la vez en «el actor potencial de la
escena» contemplada. Y ahi interviene la conciencia reflexiva, que es
el proceso y el resultado de la actividad del sujeto (no el principio
como creia Descartes) cuando, sintiéndose a si mismo, se reconoce
como persona que siente algo en relacion con un objeto. La concien-
cia reflexiva se representa a si misma en relacion con un objeto. El
hecho de asistir a una representacion teatral o de leer un libro son
experiencias paradigmaticas del acceso a la conciencia y, mas alla, al
espiritu como conciencia y sentimiento de si mismo. Cito el frag-
mento siguiente por el pertinente uso estilistico de la segunda perso-
na que hace Damasio (2002: 169):

ici et maintenant. La signification de ce fait [est] que les conséquences
ultimes de I’émotion et du sentiment humains ont pour pivot la cons-
cience. L’émotion [...] apparait en chacun de nous sous I’effet d’induc-
teurs que, bien souvent, nous ne reconnaissons pas consciemment; a
’inverse, c’est dans le théatre de 1’esprit conscient que les sentiments
produisent leurs effets ultimes et plus durables. [...] Tout comme
I’émotion, la conscience s’enracine dans la représentation du corps».
7 Damasio (2002: 93): «Au-dela de I’émotion [...], il faut ajouter deux
étapes avant qu’une émotion ne soit connue. La premiere est le
sentiment, la représentation des changements dont nous venons de
discuter. La seconde est 1’application de la conscience centrale a tout
’ensemble des phénomeénes. Connaitre une émotion —sentir un
sentiment—, voila qui ne se produit qu’a ce stade».
Damasio (2002: 76-78): «La conscience permet aux sentiments d’étre
connus et promeut ainsi I’impact de I’émotion de fagon interne; elle
permet a I’émotion d’imprégner le processus de pensée par I’entremise
du sentiment».

58



96 Mito, tragedia y metateatro

Vous étes en train de lire ce texte et de traduire le sens de ces mots en un
flux de pensée conceptuel, au fil de votre lecture. Les mots et les phrases
sur la page, qui sont la traduction de mes concepts, se voient a leur tour
traduits, dans votre esprit, par des images non verbales. La collection de
ces images définit les concepts qui étaient a I’origine dans mon esprit.
Mais, parall¢lement a la perception des mots imprimés et a la mise en
ceuvre de la connaissance conceptuelle correspondante nécessaire pour
les comprendre, votre esprit vous représente aussi vous en train de faire
la lecture et de procéder, instant aprés instant, a la compréhension.

Aqui quiero afiadir que la etapa a la que he dado el nombre de con-
ciencia reflexiva (término que no usa Damasio, pero que me parece
el mas adecuado para relacionar esa etapa de la conciencia con la
conciencia metateatral) puede, a mi juicio, producirse también sin
todo el proceso y las etapas que la preceden, es decir, sin contenido
emocional. Habria pues que diferenciar, en este caso, entre concien-
cia y conciencia de si mismo (self-consciousness) y poner €énfasis en
el hecho de que la verdadera conciencia se construye sola y unica-
mente a partir de las emociones. De no ser asi, la conciencia no pue-
de ser conciencia de si mismo; no puede ser una conciencia encarna-
da, sino solo ficticia (conciencia de un yo ficticio o meramente fun-
cional que no corresponde al que siente algo aqui y ahora). Creo que
tal distincion es importante a la hora de acercarnos al teatro (y al arte
en general) del siglo XX, ya que asi se podra atribuir con criterio
critico a muchas obras el hecho de que privilegien tanto la conciencia
reflexiva descarnada hasta correr el riesgo de anular la conciencia en
cuanto encarnacion.

Para entender mejor a qué nos referimos al hablar de conciencia
encarnada y para subrayar su pertinencia para el estudio del papel de
la conciencia en el teatro, sigamos con Damasio. Este afirma que la
conciencia emerge cuando el cerebro procesa un objeto, es decir que
lo sitia de manera destacada en un contexto espacio-temporal, ope-
racion que produce un «informe no verbal» o relato de imagenes
mentales resultante de determinadas configuraciones neuronales que
son la traduccion de como el organismo esta siendo afectado por el
tratamiento de dicho objeto.sg Creo que la primera parte de esta ope-

" Damasio (2002: 220): «Il y a production de conscience-noyau lorsque

les dispositifs de représentation du cerveau engendrent un compte rendu



Marco teorico 97

racion la efectua el teatro, puesto que funciona como un contexto
espacio-temporal convencional cuya estructura peculiar permite que
en €l aparezcan y destaquen objetos y que de este modo esos objetos
no solo signifiquen sino que el espectador los pueda procesar rela-
cionandolos con su memoria afectiva y, por lo tanto, sentirlos. Y
pienso también que el comunicado no verbal o relato de imagenes
que produce la conciencia tiene similitudes estructurales con el modo
de representacion dramatico y que la metafora epistemologica a la
que Damasio recurre esporaddicamente se basa, inconscientemente, en
ellas.

. Qué ocurre entonces cuando asistimos a la representacion de una
obra de teatro? La contemplacién de una representacion teatral pro-
voca otra representacion interna en el cerebro del espectador, que es
la representacion de como la representacion externa afecta al orga-
nismo del espectador. Metaforicamente hablando, el informe no ver-
bal cuenta la historia del organismo y describe coémo estd siendo
afectado por el hecho de actuar (en el caso del actor) o de represen-
tarse otra cosa (en el caso del espectador, por ejemplo).”’ El proceso
alude a un desdoblamiento de la representacion y explica por qué
Damasio se referia a la representacion teatral como un momento de
surgimiento de la conciencia tanto para el espectador como para el
actor: ambos estan representando o representandose algo distinto,
otra cosa, en ese momento preciso.

en images, non verbal, de la maniere dont le propre état de I’organisme
est affecté par le traitement, opéré par ce dernier, d’un objet et lorsque
ce processus met en valeur I’image de ’objet causal, le plagant ainsi de
facon saillante dans un contexte spatio-temporel».

Damasio (2002: 221-222): «Tandis que le cerveau forme des images
d’un objet —telles qu’un visage, une mélodie, un mal de dents, le
souvenir d’un événement— et tandis que les images de 1’objet affectent
’organisme, un autre niveau de structure cérébrale crée pour sa part un
compte rendu rapide et non verbal des événements qui ont lieu dans les
diverses régions cérébrales activées du fait de !’interaction entre 1’objet
et I’organisme. [...] Rétrospectivement, et en s’autorisant d’un langage
métaphorique, on pourrait dire que le compte rendu rapide et non verbal
de second ordre raconte une histoire: celle de [’organisme, pris dans
I’acte de représenter son propre changement d’état alors qu’il est sur le
point de représenter quelque chose d’autre».

60



98 Mito, tragedia y metateatro

La historia o el relato no verbal es el fundamento de la concien-
cia. El relato verbal, lingiiistico, de la conciencia es una traduccion
de ese relato fundamental; es un estado posterior de la conciencia en
el que las imagenes del relato fundamental se incorporan al flujo de
lo que es ya pensamiento. Asi, lo peculiar de esa otra representacion
interna es que no admite espectador externo. Uno mismo es actor,
personaje y espectador del relato de su propia conciencia: alli se
produce la encarnacion.’’ Damasio habla de «pelicula cerebral»
usando una metafora que nos permite representarnos el proceso crea-
tivo de la recepcion. Las imagenes contempladas y las que dicha
contemplacion crea (las «sombrasy», «espectros» o «fantasmas») se
funden en la pelicula cerebral.

Son dos, pues, los componentes fundamentales de la representa-
cion que construyen la conciencia: lo espectacular y lo espectral. En
La paradoja de la representacion, Enaudeau (1998: 22) propone una
concepcion de los espectros parecida a las imagenes del relato no
verbal de Damasio, ya que los vincula con el cuerpo y los define
como un espectaculo interno a la conciencia:

los espectros son [...] la inherencia de las cosas al cuerpo, los lazos que
unen a unas y otro. [...] Ecos o espectros de la «génesis secreta y afie-
brada de las cosas en nuestros cuerpos», iconos en los que el mundo se
dibuja desde el seno mismo de mi carne, antes de toda concepcion del
espiritu. Espectaculo al cual uno se abandona sin gobernarlo, que se
despliega en nosotros mas que ante nosotros.

Hay, pues, un componente espectral en la dramaturgia: las emocio-
nes convocan nuestros fantasmas interiores (que son imagenes depo-

' Damasio (2002: 222-223) «Le récit sans paroles que je propose s’appuie

sur des configurations neuronales qui deviennent des images, les images
¢tant cette méme monnaie fondamentale dans laquelle s’effectue aussi la
description de 1’objet qui cause la conscience. Chose des plus impor-
tantes: les images qui constituent ce récit s’incorporent au courant des
pensées. Les images présentes dans le récit de la conscience s’écoulent
comme des ombres, en compagnie des images de 1’objet auquel elles
apportent un commentaire involontaire, et qu’on n’avait pas sollicité.
Pour revenir sur la métaphore du film-cérébral, elles sont dans le film. Il
n’y a pas de spectateur extérieur».



Marco teorico 99

sitadas en la memoria extralingiiistica del inconsciente) que se unen
luego al flujo de nuestra conciencia. Cabe suponer con Enaudeau
(1998: 78) que el relato de imagenes no verbales pertenece al incons-
ciente y que como tal, como imagen, sombra, espectro o fantasma, se
une al nivel verbal de la conciencia:

la actividad inconsciente seria esencialmente visual, hecha de imagenes
mnémicas opticas. Estas solo se volverian conscientes «por conexion
con las representaciones de palabra correspondientes», las unicas capa-
ces de traducir relaciones, de expresar un verdadero pensamiento.

La emocién y nuestra sensibilidad nos relacionan con el mundo de
nuestro inconsciente. Activado por la emocion, el inconsciente se
vuelve subconsciente y se traduce en una imagen que posteriormente
se integra al flujo o relato de la conciencia verbal: de este modo tam-
bién algunos contenidos ocultos de la memoria extralingiiistica pasan
a la memoria explicita.

Desde la neurologia podemos volver a considerar los modos de
imitacion aristotélicos como niveles de conciencia: el modo dramati-
co se aproximaria mas al nivel del relato fundamental, mientras que
el modo narrativo, por su mediacion verbal explicita, sitiia ya al lec-
tor en el nivel verbal de la conciencia. Como precisa Damasio (2002:
247), la historia o el relato de imagenes no estan narrados por nadie,
ni los narra el yo, porque el yo solo nace en el momento en el que la
historia se cuenta y en el interior de ella:

L’histoire contenue dans les images de la conscience-noyau n’est pas ra-
contée par quelque homuncule intelligent. Et 1’histoire n’est pas non
plus réellement racontée par vous en tant que vous étes un Soi, parce que
le vous ne nait qu’au moment ou I’histoire est racontée, a ['intérieur de
["histoire elle-méme. Vous existez comme €tre mental lorsque des histoi-
res primordiales sont racontées, et seulement alors; tant que sont racon-
tées des histoires primordiales, et seulement alors. Vous €tes la musique
tant que la musique dure.

La ultima frase es en realidad una cita del poema Dry Salvages de
T.S. Eliot que sirve de epigrafe al libro de Damasio. En ese poema,
el poeta no habla de escuchar musica, sino de ser la musica mientras
dura, y llama ese proceso «encarnaciony:



100 Mito, tragedia y metateatro

Or the waterfall, or music heard so deeply

That it is not heard at all, but you are the music

While the music lasts. These are only hints and guesses, [...]
The hint half guessed, the gift half understood, is Incarnation.®

Nuestro verdadero yo, nuestra conciencia encarnada, emerge cuando
nos relacionamos con un objeto y surge como proceso significativo
(como «musica») dentro de dicha relacion mientras dure. ElI yo en
cuanto «ser mental» no es el espectador, sino que nace cuando em-
pieza la representacion y dentro de la representacion de una «historia
primordial»: solo es dentro del espacio-tiempo de la representacion
de una historia primordial.

Propongo la hipotesis de que la historia primordial es un mito o,
incluso mas precisamente, un mythos con el que nuestro yo se identi-
fica emocionalmente. En otras palabras, somos el mythos en cuanto
construccion metaforica de nuestro yo. Es decir que el yo, lo mas
nuestro, en realidad es una metafora. De este modo, sintetizamos
conceptos aristotélicos con otros procedentes de la filosofia de Paul
Ricoeur y de la neurologia de Damasio. Representar el mito es, pues,
llevarlo a la conciencia del que lo mira, hacer que el espectador pue-
da contemplar y sentir parte de su inconsciente y de este modo reco-
nocer las emociones que la representacion del mito suscita en €l. El
mito representado es lo invisible hecho visible: actia de revelador de
zonas ocultas del yo y de interfaz entre la memoria individual (lo que
uno puede relacionar con acontecimientos vividos) y otra primordial
constituida por los contenidos que un mito despierta en nosotros.

EL CUERPO DE LA CONCIENCIA

Hemos puesto de relieve el proceso que desde la emocidon despierta
partes del inconsciente y cuya finalidad es la conciencia. Vamos a
insistir sobre la indisociabilidad cuerpo-conciencia, precisando su
importancia para y dentro del teatro.

Para la ciencia, la conciencia es vision: incluso cuando afirma la
interdependencia entre cuerpo y conciencia, lo hace desde una pers-

%2 Cito por Damasio (2002: 9).



Marco teorico 101

pectiva desencarnada que es la que define el sujeto cientifico; en
cambio, en el teatro la conciencia co-implica cuerpo y vision. En la
neurologia de Damasio, la conciencia parte de la emocion y la trans-
forma en sentimiento. No otra cosa decia Aristoteles, segiin Ricoeur,
a proposito de la transformacidn catartica de las emociones en senti-
mientos que produce la tragedia. El espectador no se desprende de su
cuerpo en la representacion; no es, por lo tanto, un objeto cientifico.
He aqui como lo expresa Enaudeau (1998: 29):

El secreto del compuesto es el secreto del cuerpo propio. El cuerpo que
SOMOS y que no tenemos, que no sera nunca un objeto entre los objetos,
porque estamos «pegados a €l», del mismo lado que €I, sin poder sus-
traernos de ¢él, verlo desde afuera, cara a cara. El cuerpo tiene su mundo,
lo comprende y lo interpreta sin conceptos, porque en €l habita y se
mueve, y en él es «la medida de las cosa». [...] La ciencia ignora mi so-
lidaridad incomprensible con uno de los objetos del mundo:«este cuerpo
actual que llamo mi». Para la ciencia, la conciencia es un espectador im-
parcial, y el mundo, un espectaculo objetivo; la subjetividad, un interior
sin exterior, y el cuerpo, un exterior sin interior. Sin embargo, hay un
comercio con el mundo mas viejo que la inteligencia, presupuesto olvi-
dado en el que enraizan los modelos de la ciencia.

Antes de la ciencia, hay un intercambio metaforico entre el cuerpo y
el espiritu (como lo explicita la religidon cristiana, por ejemplo). El
teatro puede recrear esta transferencia fundamental:

A >
[ ] ' []
Conciencia T Palabra, texto
Personaje Personaje
[ ] a
: Accion
Cuerpo Cuerpo Lo visible
AdtE Espectador Cuerpos en movimiento
a a
Emocion o Mythos
Lo invisible o Y _
Subconsciente Composicién de las acciones

(produccién de emociones)
.

v
MIMESIS . s> CATARSIS



102 Mito, tragedia y metateatro

La mimesis, cuyo fin intrinseco es la constitucion del personaje co-
mo «visiony, tiene por finalidad trascendente la catarsis como crea-
cion del espectador. Dentro de nuestra concepcidn del drama, la vi-
sidbn no solo es una categoria dramatologica correspondiente a la
recepcion, sino también el proceso que define el teatro y a través del
cual lo invisible se hace visible. Es tanto el proceso como el resulta-
do de dicho proceso el cual culmina con la vision imaginaria del
personaje en cuya constitucion enigmatica participan tanto el actor
como el espectador en cuanto cuerpos presentes.

Investigando sobre la paradoja de la representacion, Enaudeau
(1998: 29) la sitia en la naturaleza paradojica del cuerpo mismo
como interfaz entre ser y no-ser, visible e invisible, consciente ¢
inconsciente:

El espesor del mundo tiene que ver con esto, con que €l y yo somos las
dos caras de una misma carne, y estamos ligados en ella como el frente
y el dorso de una hoja, en una reversibilidad cuyo pivote es mi cuerpo,
punto de inversion donde se intercambian el adentro y el afuera, donde
lo visible se hace vidente, y el vidente, visible.

La reflexion del cuerpo sobre si mismo, el hecho de que sienta a
través de y contemplando otros cuerpos, da lugar a la conciencia, que
es el sentirse a si mismo al ver a otro. Sin embargo, para Enaudeau
(1998:31),

la circularidad no es la identidad, ni la reversidon es superposicion. Es en
la distancia entre el alld y el aqui, en el hiato entre la salida de si y la en-
trada en si donde se descubre la conciencia. [...] La conciencia es la re-
flexividad del cuerpo en si. [...] Lo que la conciencia no ve —escribe
Merleau-Ponty— es lo que hace que ella vea, es su corporeidad, es la car-
ne de la que ella participa y que desconoce por principio, para preferir a
ella el objeto, es decir, un ser con el cual ha roto y que pone ante si.

Todos padecemos ceguera de nuestro propio cuerpo, templo de nues-
tro inconsciente, de nuestras emociones y de nuestras posibilidades
ontolégicas. Solo podremos conocerlo y encarnarlo realmente a tra-
vés de la contemplacion de otros cuerpos y personajes, cuyo mythos,
si encuentra simpatias o resonancias afines en nuestro inconsciente,



Marco teorico 103

nos provocara emociones que transformaremos en sentimientos a
través del proceso de la conciencia.

De¢ este modo, en esta parte hemos tratado de describir los proce-
sos a los que alude George Steiner en Gramaticas de la creacion,
donde anticipa el recurso a la neurologia para explicar la recepcion
entendida como fendmeno de incorporacion de la ficcion por el es-
pectador. En el cuerpo y gracias a su estatuto paraddjico (su capaci-
dad de ser al mismo tiempo la cosa sentida y la cosa sintiente) puede
tener lugar el intercambio simbolico (la metaforicidad del drama);
pero yo, en cuanto espectador e individuo, no puedo intercambiar mi
propio cuerpo por otro (intercambio imposible), de ahi que mi cuerpo
sea también mi destino y el unico escenario en el que una verdadera
conciencia de mi puede producirse.,



	Cuerpo y conciencia en el teatro

