
Zeitschrift: Hispanica Helvetica

Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispánicos

Band: 24 (2013)

Artikel: Mito, tragedia y metateatro en el teatro español del siglo XX : ensayo
sobre el cuerpo y la conciencia en el drama

Autor: Herzog, Christophe

Kapitel: La tragedia y lo trágico

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-840905

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-840905
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Marco teôrico 39

4. La tragedia y lo trâgico

Enfrentarse con esta cuestién supone penetrar en un campo sobre el
cual se lleva siglos escribiendo. Sin embargo, a pesar de que las no-
ciones en juego estén sobrecargadas semânticamente, sigue siendo

posible y hasta necesario pensar la relaciôn entre la tragedia y lo

trâgico, aunque solo sea por el hecho de que se trata de conceptos de

los que se abusa, aprovechando su carga emocional. Ademâs, se

produce con mucha frecuencia una amalgama entre la tragedia y lo
trâgico, lo cual es particularmente cierto cuando se trata de un corpus

del siglo XX; como afirma Doménech (2003: 118): «la expresiôn
lo trâgico -o el adjetivo aplicado a obras o autores- ha venido cons-
tituyendo un reducto de afirmaciôn de la tragedia en el teatro del

siglo XX». Es por lo que hace falta precisar de qué tipo de conceptos
se trata, con el fin de définir su âmbito de aplicaciôn.

Con lo trâgico nos referiremos a un concepto filosofico desarro-
llado por représentantes del idealismo alemân como Hölderlin, Sche-

lling y Hegel que desde finales del siglo XVIII contaminé el campo
de la critica histérica y filolégica, ya que cualquier lectura de la
tragedia griega, por muy cientifica que se pretenda, acaba enfrentândo-
se con el problema del contenido y el sentido de dicha tragedia, como

observa Judet de la Combe. Cuando se plantea este problema, los

intérpretes se dividen entre los que reconocen que el concepto de lo
trâgico remite, si bien de manera esquemâtica, a un contenido o una
funciôn posible de la tragedia y, por otro lado, los que le niegan per-
tinencia al concepto y consideran la tragedia como forma estética

que produce afectos, no pensamientos.19

19 Morenilla y Zimmermann (2000: 97-98): «Même si la lecture "scientifi¬
que" de la tragédie grecque se dit depuis longtemps émancipée de toute
forme d'inspiration philosophique, elle se heurte toujours à la question
du sens et, surtout, de la pertinence de la notion de Tragique, que la

philosophie lui a léguée depuis la fin du XVIIIe siècle. [...] L'accent est en

général mis sur l'impossibilité de reprendre telles quelles les définitions
du Tragique qui ont été proposées par la philosophie: les philologues-
historiens rappellent qu'un événement culturel aussi complexe que la

tragédie athénienne ne se laisse pas subsumer sous un seul concept et
surtout qu'une production historique ne se laisse pas réduire à un contenu

défini de manière quasi a priori. Ils s'accordent néanmoins, pour une



40 Mito, tragedia y metateatro

Por consiguiente, para Judet de la Combe la interpretaciön de la

tragedia corre el peligro de fosilizarse en dos posiciones filosöficas
que se oponen por el mero hecho de privilegiar exclusivamente uno
de los elementos de la representaciön trâgica: en unos casos, el pü-
blico se convierte en el ünico objeto de la interpretaciön; en otros, se
hace como si en la historia narrada o diégesis estribara la totalidad
del potenciai semântico de la obra. Pero ambas posiciones descuidan
el hecho de que cada obra representada se deconstruye en una multi-
plicidad de recepciones posibles y que hay también varios pûblicos e

individuos -tanto dentro como fuera de la obra- que la presencian y
la comentan. Para Morenilla y Zimmermann (2000: 105), lo trâgico
sirve entonces para armonizar dicha multiplicidad paradôjica en una
hipötesis de sentido coherente.

Asi, lo trâgico, como el mito para Mougoyanni Hennessy, se
convierte en herramienta hermenéutica, concepto o hipötesis interpreta-
tiva que la obra -a través de un personaje, de un coro, de un persona-
je-dramaturgo o bien un personaje-espectador- propone al especta-
dor para que la verifique o compruebe. La recepciôn se entiende
como verificaciôn, comprobaciôn de propuestas interpretativas.

Mâs adelante trataremos de describir con mayor precision este

proceso. Veremos en los textos cömo los personajes pueden llegar a

cumplir una funciôn de espectadores dramatizados ficticios in fabula
cuando contemplan un suceso y lo comentan o cuando escuchan el
relato de otro personaje y expresan su reacciôn en voz alta. Asi, el

espectador «real» no solo contempla una acciön, sino también toda
una gama de interpretaciones de la acciön expresadas en escena que
le ayudan a construir su propia interpretaciön de «lo trâgico». La
obra présenta una serie de preinterpretaciones o hipötesis sobre lo

trâgico que el espectador o hermeneuta debe procesar para conformar
la suya.

grande partie d'entre eux, à admettre que le concept de Tragique
renvoie, de façon certes inadéquate et simplificatrice, à quelque chose

comme un contenu ou une fonction possibles de la tragédie.[...] Seuls

quelques interprètes [...] récuse[nt] d'emblée toute pertinence à un tel
contenu philosophique et s'en tien[nen]t fermement à l'analyse de la

tragédie considérée comme forme esthétique productrice d'affects et non
de "pensées"».



Marco teörico 41

Lazzarini-Dossin (1999: 348) resalta la importancia de définir lo
trâgico a partir de la filosofia para evitar el apuro teörico. Recordan-
do la irreductibilidad de lo trâgico a un concepto, propone, sin
embargo,

una definiciön matricial en la que lo trâgico consiste en una ley de con-
tradicciön interna que aniquila los valores. Con otras palabras, lo trâgico
se puede entender como una forma de dialéctica hegeliana sin que la
vertiente positiva pudiera superar en la slntesis la negaciön antitética.

La definiciön de Lazzarini-Dossin, por mucho que se quiera meta-
conceptual (que lo es), no por ello deja de ser conceptual (del mismo
modo que el metateatro sigue siendo teatro). De hecho, la autora
(1999: 349) sucumbe a la tentaciôn de définir la tragedia como reali-
zaciön o encarnaciôn del concepto dinâmico asi definido: «la tragedia

[...] lleva a la escena este proceso de negaciön, dentro de las

categorias dramaturgicas que son el lenguaje, el personaje, el tiempo
y el espacio». Hay que senalar que dentro de las categorias
dramaturgicas mencionadas no encontramos la que séria la categoria sinté-
tica y englobadora, y que es ademâs la nociön fundamental en la que
se basa la definiciön aristotélica de la tragedia: la acciön. Los traba-
jos de Lazzarini-Dossin tienen el gran mérito de interrogarnos sobre
la tragicidad del teatro contemporâneo, pero si sus conclusiones
permiten advertir la persistencia de lo trâgico en el teatro occidental,
en canibio sus definiciones y métodos no interrogan el concepto de

tragedia en cuanto forma estética.
Concluimos con Doménech (2003: 120-121): «Lo trâgico, antes

que un género teatral, es una vision del mundo», es por lo que la

vision trâgica puede estar ligada al simbolismo, al existencialismo o
al teatro del absurdo y mantenerse «en pie, con toda su vigencia, en
este atardecer de siglo». De ahi también que se pueda hablar de vuel-
ta a lo trâgico en el teatro espanol del siglo XX, como lo hace Ricci
(2007), por ejemplo; sin embargo, ^podriamos hablar de vuelta a la

tragedia refiriéndonos al mismo fenômeno? ^Es lo mismo vuelta a lo
trâgico que vuelta a la tragedia?



42 Mito, tragedia y metateatro

LA TRAGEDIA: HACIA UNA DEFINICIÔN ENTRE GÉNERO LITERARIO Y

FORMA ESTÉT1CA

Si lo trâgico es un concepto filosôfico, en cambio, al hablar de la

tragedia expresamos mâs bien un concepto estético. Desde el mo-
mento en que se empieza a reflexionar sobre la tragedia en general o

sobre una tragedia en particular ya estamos formulando una interpre-
taciôn sobre un hecho que se résisté a ser descrito. Lo trâgico solo es,

pues, una interpretaciön de la tragedia; lo que si es propio de la

tragedia es el sentimiento trâgico, no el concepto. Y el sentimiento, tal

como lo definiremos mâs adelante, es el hecho de percibir una emo-
ciôn y la simultânea toma de conciencia que provoca.

Sin embargo, el hecho de limitar la tragedia a un concepto estético

tampoco pone fin a su potencial polisémico: todavia hay que
distingué entre tragedia como género y tragedia en cuanto forma dra-
mâtica caracterizada por un modo de enunciaciôn propio. A este

respecto, Florence Dupont plantea una cuestiôn que me parece capital

porque nos invita a pensar el proceso de mitificaciôn de la Grecia
antigua, en general, y de su teatro, en particular.20 Segün Dupont, el

hecho de considerar la tragedia como un «género literario» o un ob-

jeto filosôfico, desde la invenciôn de lo trâgico, le quita todo carâcter
histôrico a lo que fue una prâctica cultural de Atenas en el siglo V
antes de J.-C.21

Desde un punto de vista genérico y filosôfico, se tiende pues, a

considerar la tragedia como encarnaciôn de lo trâgico y no como
modo de enunciaciôn propio o acto ritual. Tal consideraciôn conlleva
una corrupciôn del concepto, ya que una vez arrancada de su origen

y ûnico contexto posible, la tragedia pierde sus rasgos discursivos
genuinamente teatrales y rituales para convertirse en texto u objeto

20 Proceso cuyos limites Barthes admite, aunque lo justifica para lograr
una verdad estructural, es decir, un significado.

21
Dupont (2001: 12-13): «Aujourd'hui pourtant, qui doute que la tragédie
soit un genre littéraire? [...] La catégorie du tragique permet ainsi de

penser la tragédie en l'arrachant à ses déterminations premières, celles
d'une pratique culturelle de l'Athènes du Ve siècle av. J.-C. Après avoir
été classée parmi les genres littéraires jusqu'à l'âge classique, la tragédie
devient par l'invention du tragique un objet philosophique».



Marco teörico 43

filosöfico. De hecho, se observa en nuestra cultura un fenômeno de

sacralizaciôn del texto que se ve sometido a las mäs diversas inter-
pretaciones y puestas en escena. Esta relaciön con el texto se opone
radicalmente a la que estaba vigente en la Atenas de las grandes
Dionislacas, donde lo invariable era el dispositivo escénico y enun-
ciativo (coro, mascaras, coturnos, etc.), mientras que cada ano los

poetas dramâticos volvian a componer textos inéditos adaptados a la

estructura del dicho dispositivo.22

Aunque la critica de Dupont se centra sobre todo en la tragedia
griega, sus observaciones nos plantean problemas metodolôgicos en
relaciôn con cualquier corpus. Si nuestro propôsito ya no puede ser
el de la reducciôn del texto a un sentido trascendente, podemos sin

embargo rastrear en él las huellas de! espeetâeulo, es decir, detener-

nos alla donde se alude de manera explicita al dispositivo teatral a

través del cual el texto se convierte en discurso. Nuestro objetivo
sera, pues, detectar los momentos de metateatralidad en los textos
trâgicos. Si se considéra la tragedia como forma teatral, lo metatea-
tral puede constituir un modelo hermenéutico adecuado a su estudio
a condiciôn de considerarlo también, segûn Judet de la Combe pro-
ponia hacer con lo trâgico, como un concepto interpretativo articula-
do desde dentro de la obra.

DEFIN1CIÖN DRAMATOLÖGICA DE LA TRAGEDIA

Ya hemos subrayado la intima relaciön que une la tragedia al mito y
al mismo tiempo hemos puesto especial cuidado en diferenciar la

tragedia del concepto de lo trâgico. Asimismo, hemos destacado el
hecho de que la consideraciôn de la tragedia como género literario no
permite una aprensiön objetiva de sus caracteristicas enunciativas.

22
Dupont (2001: 22-23): «La situation à Athènes au Ve siècle était donc,
en ce qui concerne le théâtre, l'inverse de celle que nous connaissons

aujourd'hui en Occident: même joué pour la première fois, un texte de

théâtre contemporain vise à la pérennité, il sera rejoué [...] A Athènes,
au contraire, l'espace, le jeu, les masques sont des données préalables.
Seul le texte, les mots prononcés, changent et sont inconnus du public».



44 Mito, tragedia y metateatro

Teniendo ya claro lo que no es la tragedia, podemos, pues, pasar a

définir lo que es la tragedia para nosotros.
Echando mano de la fecunda distinciön dramatolögica entre teatro

y drama,23 la definiciön que proponemos para la tragedia es la si-

guiente: forma teatral vinculada semànticamente a un mito y que
présenta un dispositivo enunciativo propio caracterizado, entre otros

rasgos destacados, por la presencia del coro y el uso de las mascaras;

forma dramàtica caracterizada por la mimesis, cuya finalidad
es la catarsis. Nuestra definiciön de la tragedia se situa, pues, de

Ueno en la tradiciôn aristotélica, ya que el Estagirita la define as! en

su Poética (1974: 145):

Es, pues, la tragedia imitaeiön de una acciön esforzada y compléta, de

cierta amplitud, en lenguaje sazonado, separada cada una de las especies
[de aderezos] en las distintas partes, actuando los personajes y no me-
diante relato, y que mediante compasiôn y temor lleva a cabo la purga-
ciön de taies afecciones (1449b, 24-28).

No se puede définir la tragedia sin hacer referencia a la nociôn
aristotélica de catarsis, es decir, al 'proceso de purificaciön o purgaciôn
de emociones como el miedo y la compasiôn'. A propôsito de la

catarsis, quiero subrayar lo siguiente: aunque lo que desencadena
dicho proceso emocional es la contemplaciôn de una ficciôn, no se

puede absolutamente negar que se trata de un proceso real y fisiolô-
gico, corporal. Por lo tanto, a través de la catarsis la ficciôn se hace
real al encarnarse en el espectador. En cambio, como veremos a con-
tinuaciôn, el metateatro no pretende transformar la ficciôn en reali-
dad, sino provocar una vision de la realidad como ficciôn.

23 Para Garcia Barrientos, el teatro es un espectâculo caracterizado por una
determinada situaciôn comunicativa y por la convenciôn representativa
que lo rige. El drama forma parte del teatro y es la acciôn teatralmente

representada. Para mayores detalles véase Garcia Barrientos (2003: 29-
30) y (1991: 77-126).


	La tragedia y lo trágico

