Zeitschrift: Hispanica Helvetica
Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispanicos

Band: 24 (2013)

Artikel: Mito, tragedia y metateatro en el teatro espafiol del siglo XX : ensayo
sobre el cuerpo y la conciencia en el drama

Autor: Herzog, Christophe

Kapitel: El mito

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-840905

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-840905
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

En este capitulo procedemos a definir los términos claves de nuestro
trabajo. En primer lugar definimos los términos procedentes del am-
bito literario (mito, tragedia y metateatro) destacando tanto los ele-
mentos que los vinculan histéricamente como los que los diferencian
semanticamente. Después pasamos a definir las nociones de cuerpo y
conciencia en funcion del papel que desempefan durante la represen-
tacion y, también, desde el punto de vista de la neurologia y de la
psicologia. Como todas estas nociones son complejas y polisémicas,
el lector puede en cualquier momento consultar el glosario al final de
este texto, en el cual encontrara las definiciones sintéticas de los
términos claves usados.

2. El mito

UNICIDAD Y MULTIPLICIDAD

Para Mougoyanni Hennessy (2006: 23), «el mito es desde una pers-
pectiva formal, un relato, una narracion». De hecho, segun el Dic-

cionario de la Real Academia, por mito se entiende una ‘narracion
maravillosa situada fuera del tiempo histérico y protagonizada por
personajes de caracter divino o heroico’. Dicha narraciéon con fre-
cuencia interpreta el origen del mundo o grandes acontecimientos de

la humanidad. Hoy en dia, usamos la palabra mito para referirnos a
los relatos que, agrupados en una mitologia, es decir, en un sistema
englobador, plasmarian la visién del mundo de etnias alejadas en el
tiempo y el espacio de la perspectiva del occidental moderno, para el
cual esos relatos solo transmiten una verdad ficticia o imaginaria. La



20 Mito, tragedia y metateatro

paradoja estriba en que para ello usamos una palabra de origen grie-
go sin respetar el sentido que tenia en el contexto de la Grecia anti-
gua. Hemos retomado el signo y le hemos cambiado el significado al
introducirlo en los discursos que configuran nuestra propia Weltans-
chauung. En este apartado, vamos pues a volver a la raiz etimoldgica
uutnol.

De hecho, aunque se suele oponer mito a historia, la nocion mis-
ma de mito tiene una historia. Como nos recuerda Calame, el mito
aparecié como categoria en el naciente pensamiento antropoldgico
entre los siglos XVIII y XIX. Desde entonces, paraddjicamente, se
utiliza cominmente un término griego de la Antigliedad europea para
describir culturas ajenas. Sucesivamente, ocurrio que el sentido mo-
derno que la nocion iba adquiriendo con el uso, llegd a aplicarse y a
contaminar incluso su significado en el contexto del que fue extrai-
da.’ Ademas, Calame (2000: 12) afiade que no es posible, partiendo
de los textos griegos, concluir que el término mythos designaba una
clase particular de relato tradicional de caracter imaginario. La acep-
cion antropologica del término hoy en dia, no corresponde pues al
sentido marcadamente pragmatico que tenia para los griegos, quienes
con mythos se referian a cualquier tipo de discurso que produzca un
efecto sobre el publico («mythos a 1’époque archaique renvoie a toute
espéce de discours qui a un effet sur le public»).

La vuelta a la raiz etimologica (mythos en lugar de mifo) no nos
permite evitar la polisemia, ya que en la Poética de Aristoteles. el
término significa mas bien trabazon de los hechos, estructura, fabula,

«En effet le terme de mythe renvoie a une notion qui a une histoire. Il est
apparu comme classe opératoire dans la pensée de I’anthropolegie
naissante, liée au golt comparatif du Siécle des Lumieres, puis a
I’historicisme né avec le romantisme allemand, a la charni¢re entre
XVIII® et XIX® siécles. C’est la le paradoxe: tout en portant son intérét
vers les cultures des autres, la pensée anthropologique a été orientée par
un tel ethnocentrisme européen qu’elle a fait de catégories
instrumentales, relatives a 1’épistémologie de la discipline et marquée
dans I’espace et le temps, des universaux. De plus, dans le cas précis du
mythe, on ne s’est pas limité a conférer a une catégorie du «niveau de
base» un statut ontologique. En baptisant cette entité semi-abstraite d’un
nom grec, on a projeté en retour, sur son usage dans I’Antiquité, le sens
moderne assumé par le terme correspondant». (Calame 2000: 12).



Marco teorico 21

argumento: «La mimesis de la accidon es el mythos, y por mythos
entiendo la organizacion de las acciones»”’ o «la imitacion de la ac-
cion es la fabula, pues llamo aqui fabula a la composicion de los
hechos»” (14507, 4-5). Mas adelante comprobaremos que Aristoteles
se sithia en la tradicion arcaica, ya que para €l también la finalidad
del mythos es conseguir un efecto sobre el publico. A pesar de la
inevitable polisemia, el término mythos parece, pues, una categoria
mucho mas idonea para el estudio del drama que el genérico mito.

Pero el problema del mito no es Gnicamente de tipo polisémico.
Estriba también en la multiplicidad de variantes que constituyen la
materia de lo que —de manera mas o menos arbitraria— consideramos
un mito. Ahora bien, ninguna de esas variantes puede erigirse en
referente absoluto del mito; mas bien, todas son eslabones de una
cadena semantica evolutiva, cuyo proceso, como veremos mas ade-
lante, se aproxima a la semiosis ilimitada. Hablar, por ejemplo, del
«mito de Prometeo» hoy en dia constituye una /ybris tedrica. Cabria
hablar mas bien en plural de los mitos de Prometeo, ya que no existe
una sola protoversion de la que proceden todas las composiciones
que tienen al titdn como sujeto. Cabe afirmar, pues, con Arruabarre-
na (1995: 9), que la esencia del mito es, pues, su transformacion
discursiva, y su unidad no es mas que una abstraccion basada en una
pluralidad de variaciones:

el mito no posee autor, pertenece al grupo social que lo relata, no se su-
jeta a ninguna transcripcion y su esencia es la transformacion. Un mitan-
te, creyendo repetirlo, lo transforma.

Desde un punto de vista pragmatico, «el mito de Prometeo», por
ejemplo, no existe fuera de sus sucesivas realizaciones discursivas,
genéricas y enunciativas. De ahi que el hecho de reducir tal diversi-
dad a una forma narrativa esquematica en un manual mitografico
oculte la esencia plural del mito, enmascare el hecho de que se decli-

Segun la traduccidn de Lopez Eire: Aristoteles (2002: 45).
Segun la traduccién de Garcia Yebra: Aristoteles (1974: 146).



22 Mito, tragediay me:ateatro

ne en varios mythos y lo convierta en su acepcion entropologica de
‘relato tradicional’.’

La reduccion del mito a un solo relato abstracto impide reconocer
los posibles efectos distintos que en cada caso puede producir sobre
un determinado publico. De ahi que la perspectiva combirada del
analisis del discurso con la literatura comparada insista en separar, en
primer lugar, el plano del enunciado (que constituye el objeto exclu-
sivo de la mitografia de indole antropologica y estructuralista) y el de
la enunciacidn, para ir percibiendo mejor las relaciones de interde-
pendencia que mantienen. Por eso Heidmann (2003: 49) resalta la
importancia de la eleccion genérica en la creacion del sentido:

La comparaison des réécritures d’un méme mythe permet de veir que le
choix générique (ré)oriente de fagon décisive les effets ce sens du my-
the. Selon le mode de représentation et la forme poétique qu’il chosit de
donner au mythe repris, [’énonciateur s’adresse a d’autres desiinetaires
et poursuit d’autres objectifs [...]. La critique littéraire, en se focelisant
souvent exclusivement sur les éléments de I’intrigue mythographique, a
porté¢ trop peu d’attention a la généricité et a la pragmatque des
(ré)écritures des mythes grecs.

De Paco Serrano (2003: 22-23) concuerda con Heidmann cuando
reconoce que «la adaptacion del mito se produce, en Grecia, en un
género determinado cuya configuracion condiciona el procedimiento
y los resultados de la reescritura mitica». Se despreade de esta afir-
macion el hecho de que el Prometeo encadenado de Esquile, por

«Si I’on veut bien accorder a la littérature non pas ‘e sens étymolegique
qui la rattache a une culture de 1’écriture, mais son sers arge jui
’associe a la création poétique, les “mythes” grecs ne peuvent avoir
d’existence en dehors des mises en discours et des compositions
poétiques qui les portent a leur public. [...] Ce n’est donc guére qu’avec
les manuels de mythographie que les récits grecs devienren’, ai-dela de
leur multiples formes de mises en discours, de simyles scuelettss; ils
sont alors métamorphosés en des mythes auxquels on croit pouvoir
accorder, en raison de leur réduction a une forme schématique, une
existence transcendante. C’est ainsi que pour nos coatemporains
mythologues de 1’Antiquité, le mythe peut devenir un smple “recit
traditionnel”». (Calame 2000: 13-14).



Mouarco tzorico 23

ejemplo. y2 es una reescritura. Sin embargo, como comprobaremos a
través dz nuestro corpus, la reescritura esquilea se diferencia de la
préctica de la reescritura de tipo posmoderno por el hecho de que no
eniabla explicitamente un didlogo intertextual y metateatral con
obras que lo preceden. Se presenta como encarnacion y no como
ficcion cel mito.

Existen. pues, dos posiciones tanto creativas como teoricas frente
al milo, segiin sz considere como una realidad preexistente a la obra
0, 1l cortrario, se finja que la obra sea la creacion propiamente dicha
del mito en cuestion. En el primer caso, el mito suele ser una posibi-
lidad de existencia entre otras o una historia vagamente relacionada
con le vida de los personajes; se presenta como ficcion. En el segun-
do. aparzce como unicidad, vivencia no intercambiable, encarnacion
del tnico cestino posible para los personajes. En este segundo caso,
el mito cobra un sentido profundamente tragico.

Es por lo que, al abordar las piezas contemporaneas de nuestro
corpus, solo se puede hablar de reescrituras del mito de Prometeo, de
Fedra o de Don Juan en el sentido en que cualquier version del mito,
see antizuz o moderna, es ya una reescritura: de hecho, podemos
afirmar que ya en la época griega solo existian variaciones sobre un
delermirado argumento, varios mythos que, desde un punto de vista
posterior, s2 refieren a un mismo mito.

Asi, ¢l mito es un proceso de significacion constante basado en la
varacion y la transformacion. No es un objeto semiotico, sino un
agents semidsico.’ Es un signo que da y revela al mismo tiempo el
mcedo cen el que tratamos de dar significado al mundo. Recordemos
con Umberto Eco que asistimos a un proceso semidsico cuando un
determirado obeto o estado del mundo se representa mediante un
signoy el significado de dicho signo puede traducirse en un interpre-
tante, es decir, en otro signo (que Eco (1990: 216) llama representa-
men). Segtin Eco (1990: 335), la semiosis ilimitada descrita por Peir-
ce se diferencia de la deconstruccion derridiana al no excluir que una
sene ilimitada de representaciones, siendo cada una representacion
de la anterior, pueda tener un objeto absoluto como limite. Eco llama

7 Eloo recuerda la distincion subrayada por Eco (1990: 216): «La semiosi

¢ un fenomeno. la semiotica € un discorso teorico sui fenomeni
semicsiciy.



24 Mito, tragedia y metatzairo

abito a dicho objeto absoluto. Desde el punto de vista de la semiosis,
el mito es, pues, un abito que se realiza a través de una cadena de
reescrituras que, a su vez, trasciende.

MITO Y MYTHOS

Como hemos visto, la definicién de mito como ‘narracion’ constiwu-
ye una reduccién semantica frente a la nocidon de mythos, la cual ya
era bisémica en la Poética de Aristoteles, como recuerda Garcia Gual
(1997: 11): por una parte, el Estagirita se referia con esa pzlabra al
relato heredado (mythos paradedoménos), como también al argu-
mento (systasis ton pragmaton) de una obra dramatica. La ambiva-
lencia del término persiste hasta hoy, ya que, aunque en teoria el
sentido predominante haya pasado a ser el de ‘relato heredado’ (lo
cual quizas constituya un caso de intrusion de la antropologia en la
teoria literaria), en la practica, y particularmente en la reescritura, se
juega con la fractura mythos/mito, en medio de la cual se suele deba-
tir el personaje. En su Diccionario del teatro, Pavis (1993: 308) re-
sume la trayectoria semantica de mythos en los siguientes términos:

En su origen, el mythos es la fuente literaria, la historia mitica (jabula
[...]) en que se apoyan los poetas para construir sus tragedias. L¢s my-
thos son modificados y variados sin cesar; forman motivos y temes que
los dramaturgos griegos reutilizan en sus tragedias. Mas tarde, a partir
de la acepcién introducida por ARISTOTELES, mythos desizna czda
vez mas a menudo la estructura organizada de la accion [...].

La definicion de Pavis funde lo que entendemos hoy tanto por mito
como por mythos desde Aristoteles. El mythos como ‘argumenic’ €s
el principio organizador sobre el que se constituye la tragedia, segin
Aristoteles (2002: 146-150), para quien los personajes sor derivacos
de la substancia del mythos:

Y, puesto que [la tragedia] es imitacion de una accion, y ésta supcne al-
gunos que actian, que necesariamente seran tales o cuales por el caric-
ter o pensamiento (1449b, 36-38) [...] la tragedia es imitaci¢n, no de
personas, sino de una accion y de una vida (1450°% 4-5) [..... Y los per-
sonajes son tales o cuales segun el caracter; pero, segun las zcconzs, fe-



Mcrco teorico 25

liczs o lo contrario. Asi, pues, no actiian para imitar los caracteres, sino
quz revisten los caracteres a causa de las acciones. De suerte que los he-
chos v la fabula son el fin de la tragedia, y el fin es lo principal en todo.
(1449', 19-24) [...] La fabula es, por consiguiente, el principio y como
el alma de la tragedia; y, en segundo lugar, los caracteres. (1449%, 38-39)
[...] La tragedia es, en efecto, imitacion de una accion, y, a causa de ésta
sobre todo, de los que actuan. (1450b, 3-4)

Sir embargo, ocurre que el personaje, que se construye a traveés del
mythes dentro de la obra, se convierte a su vez en mito fuera de la
obra. La particular relacién entre mito y personaje, caracteristica de
los mitos griegos, se encuentra también en la literatura espafiola en
cuvo seno ha nacido una serie de mitos centrados en un personaje,
cuyo nombre evoca y encierra potencialmente un argumento. Seguin
Mougoyanni (2006: 85):

En el caso de la mitologia griega, cada relato mitico se construye en
tomo a un personaje central que da nombre al mito. [...] Parto, pues, del
concepto aristotélico de mito: conjunto y ordenacion de sucesos que
configuran las formas de conducta de un personaje. En este sentido, mi-
tos espafioles modernos serian igualmente varios personajes literarios
arquetipicos como el Cid, la Celestina, Don Quijote o Don Juan.

A rravés del arte en general y del teatro en particular, el mito se des-
plizgz en el tiempo como un proceso de génesis del sujeto o persona-
je mitico. Este proceso afecta al espectador, al sentir las emociones
que el mythos provoca e integrar el mito al propio desarrollo de su
vida. Recurriendo a una metafora cientifica, podriamos decir que el
espectacor integra un nuevo genoma literario a su patrimonio genéti-
co b-literario. En otras palabras, el proceso de individuacion del
hé-oe mitico se refleja en el espectador, el cual aprende a conocerse a
través dz 1’a contemplacion de dicho proceso. De este modo se en-
tieade cdmo el mito produce efecto sobre el publico: transmitiendo
un condznsado de realidad a través de la ficcidn.

El mito trasciende, pues, la oposicion realidad-ficcion, como bien
se desprende de la segunda acepcion de mito en el Diccionario de la
Real Academia Espafiola, binomio que también pone de relieve la

relacion entre mito y personaje: ‘historia ficticia o personaje literario
o artstico que condensa alguna realidad humana de significacion



26 Mito, tragedia y metatatro

universal’.® Esta particularidad de los mitos hace que todavia michos
dramaturgos se sirvan de ellos para re-escribirlos. Para eniende’ me-
jor por qué el mito sigue siendo un referente indiscutible de lacrea-
cion actual, conviene meditar sobre la relacion atipica que martiene
con la ciencia o el pensamiento cientifico en general y, en particular,
con la antropologia, disciplina a la que debe su rescate, aunque tal
operacion implique la corrupcidon semantica del término a la quz nos
hemos referido al principio.

MITO Y CIENCIA

En «El encuentro del mito y la ciencia», Lévi-Strauss (1995: 23-24)
confiesa una sensacion de pérdida:

[...] creo que hay ciertas cosas que hemos perdido y que deberiamos ha-
cer un esfuerzo por recuperar ya que no estoy seguro de que, debdo al
tipo de mundo en que vivimos y al tipo de pensamiento cientificoa que
estamos sujetos, podamos reconquistar tales cosas como si nun:a las
hubiésemos perdido; pero podemos intentar tomar conciencia de suexis-
tencia e importancia.

[...] tengo la sensacion de que en su evolucion la ciencia modena no
prescindird de estos materiales perdidos sino que, por el contrario, nten-
ta reintegrarlos cada vez mas al campo de la explicacion cientifi:a. El
corte, la separacion real entre la ciencia y aquello que podriamos ieno-
minar pensamiento mitologico [...] tiene lugar durante los siglos XVII y
XVIII. En esa época [...] la ciencia necesitd erguirse y afirmarse ontra
las viejas generaciones del pensamiento mistico y mitico [.. ]. As, ten-
go la impresion de que la ciencia contemporanea esta en camino (€ su-
perar este pozo [...].

. : . .9 . ;
El mito representa una realidad de la que la ciencia” quiso huirpara
autoconstituirse; sin embargo, con el pensamiento estructuralisa, el

®  Vigésima segunda edicion. Esta entrada estaba ausente en la vigisima

primera edicidn, lo cual demuestra que volvemos a tener concienca del
componente real del mito.

Por ciencia entendemos no solo una disciplina en particular como jodria
ser la antropologia en este caso, sino la actitud subyacente a todis las
disciplinas cientificas (ciencias humanas y naturales) a través de i cual



Marco teorico 29

miio se reintegro al pensamiento cientifico. Este proceso se debe a la
crezncia de que la ciencia ha llegado a un grado de madurez suficien-
te para explicar el significado y la verdad del mito.

Para Lévi-Strauss (1995: 30), la ciencia, en general, y el analisis
estructural, en particular, pueden desvelar el significado del mito, ya
que es capaz de expresarlo a través de otro lenguaje y traducirlo:
«;Que significa el término “significar”? Me parece que la unica res-
pueste posible es que “significar” significa la posibilidad de que
cuelquier tipo de informacidn sea traducida a un lenguaje diferente».
En otras palabras, se toma conciencia de que lo que durante siglos
qued¢ frera del campo cientifico por ser juzgado «mentira, ficcion»
encierra unas verdades perdidas; sin embargo, la ciencia no se rinde
0 s tesigna a reconocer sus limites ante el mito, ya que mas bien
amplia su ambito de aplicacion para poder interpretarlo desde su
prepia perspectiva. De ahi la concepcion del mito como instrumento
epistemoldgico que propone Mougoyanni (2006: 86-87):

El mito es, pues, una herramienta de conocimiento y de expresion de
conocimiento, es asi un proceso hermenéutico. Este proceso hermenéu-
tico es una herramienta del conocimiento racional: el mito es la raciona-
lizacidn argumentativa (relato de hechos) de complejos sistemas de
comportamiento humano que trascienden sus propias situaciones histo-
rico-culturales.

Recuperado y reformulado por la antropologia, el mito no existe por
si mismo, sino como objeto cientifico, esto es, como resultado del
preceso de objetivacion en el que interviene un sujeto. En otras pala-
bres, a través del filtro cientifico, el mito como proceso de significa-

se pretende conocer objetivamente los fendmenos mediante la observa-
cion, el analisis y el razonamiento. Las ciencias humanas se diferencian
a veces de las ciencias naturales por el hecho de que el objeto que
aspiren a conocer o a modelizar para comprenderlo mejor es con fre-
cuzncia una interaccion sujeto-objeto. Tradicionalmente se dice que las
ciencias naturales explican la natura mientras que las ciencias humanas
anhelan comprender el hombre en relacidon con un determinado objeto y
en uros contextos determinados. Sin embargo, en el caso del analisis
estructural por ejemplo, las ciencias humanas pueden adoptar una meto-
dologia orientada solamente a la explicacion.



28 Mito, tragedia y metateatro

cion y relacidn sujeto-objeto se convierte en objeto interesante en si
mismo. Toda esta operacion es concorde con la finalidad de la em-
presa cientifica que es el conocimiento objetivo: sin embargo, con-
tradice la logica misma del mito, a través del cual el sujeto anhela
conocerse a si mismo.

MITO Y SIGNIFICACION

Sin embargo, desde una perspectiva semioldgica, el mito no puede
ser reducido a objeto cientifico. La semiologia se constituye en criti-
ca de la mitologia al considerar el mito como un sistema semiologico
doble cuyo significado queda determinado tanto por el proceso de
significacion como por el resultado de dicho proceso.

Segun Barthes, en cualquier sistema semioldgico, como lo es la
lengua, no nos encontramos con dos, sino con tres términos distintos,
puesto que a la dualidad significado-significante hay que afiadirle la
correlacion que une a ambos, es decir, el signo, el cual constituye la
dimension que realmente percibimos. Desde el mismo punto de vista,
el mito es un sistema semiologico doble, ya que se superpone al de la
lengua.'’ Barthes propone el siguiente esquema como metafora espa-
cial del proceso semioldgico descrito:

' Barthes (1993: 686-687): «j’ai affaire dans tout systéme sémiologique
non a deux, mais a trois termes différents; car ce que je saisis, ce n’est
nullement un terme, 1’un apres 1’autre, mais la corrélation qui les unit
[...]. On retrouve dans le mythe le schéma tridimensionnel dont je viens
de parler: le signifiant, le signifi¢ et le signe. Mais le mythe est un
systeme particulier en ceci qu’il s’édifie a partir d’une chaine
sémiologique qui existe avant lui: ¢ ’est un systeme sémiologique second.
Ce qui est signe [...] dans le premier systeme, devient simple signifiant
dans le second».



Marco teorico 29

1. significante

2. significado

Lengua
3.signo
[. SIGNIFICANTE I1. SIGNIFICADO

MITO

1. SIGNO

[significacion]

El esquema pone de relieve la operacion de traslacion de las estructu-
ras formales de la lengua a otro plano, en el que lo que es signo en la
lengua se convierte en significante para el proceso de significacion
que es el mito. Barthes identifica mito y significacion de manera
analoga a como hiciera Saussure con el signo y la palabra.'' El signo
mitico es, pues, significacidn, ‘accion y efecto de significar’.

Ya hemos definido el mito como proceso de significacion echan-
do mano de la semiosis ilimitada. Vemos que se justifica, pues, no
solo desde un punto de vista centrado en la multiplicidad de variantes
que constituyen cada mito, sino también desde un punto de vista
atento a la constitucion formal interna del mito. En ella, tanto la len-
gua-objeto como la meta-lengua (teniendo en cuenta que esta no
debe reducirse a hablar de aquella) participan de la dinamica inhe-
rente al proceso de significacion que llamamos mito."* Separar ambas

"' Barthes (1993: 689-692): «Le troisiéme terme est la corrélation des deux

premiers: dans le systeme de la langue, c’est le signe; mais il n’est pas
possible de reprendre ce mot sans ambigiiité, puisque, dans le mythe (et
c’est la sa particularité principale), le signifiant est déja formé des signes
de la langue. J’appelerai le troisieme terme du mythe, la signification
[...]. En sémiologie, le troisiéme terme est le seul qui soit donné a voir
d’une fagon pleine et suffisante, c’est le seul qui soit effectivement
consommeé. Je I’ai appelé: signification. On le voit, la signification est le
mythe méme, tout comme le signe saussurien est le mot [...]».

Barthes (1993: 693): «La signification du mythe est constituée par une
sorte de tourniquet incessant qui alterne le sens du signifiant et sa forme,



30 Mito, tragedia y metateatro

dimensiones —lengua-objeto y metalengua—, como lo haria un mito-
logo, significa oponerse al vaivén constitutivo del mito, reducirlo a
un metalenguaje y omitir la orientacion fundamental del mito a ser
recibido, lo cual es su intrinseca funcién fatica mas que metalingiiis-
tica: «le mythe est une parole définie par son intention [...] beaucoup
plus que par sa lettre [...]. Le mythe a un caractere impératif, inter-
pellatoire: parti d’un concept historique, surgi directement de la con-
tingence [...], ¢’est moi qu’il vient chercher».” Sintetizando, el mito
es un proceso semidsico de variacion y transformacion y, en conse-
cuencia, un proceso de significacidon que busca al yo.

ELMITO Y EL YO

La dimension teleologica del mito es lo que la ciencia no puede inte-
grar, no porque no pueda hablar de ella (como lo estamos haciendo y
lo hizo Barthes, por ejemplo), sino porque no forma parte de su me-
canismo de produccion de sentido: la ciencia hace como si el yo pu-
diera borrarse para dejar paso a una vision transparente del objeto,
mientras que en el complejo proceso del mito, el objeto busca al yo.
Es maés, el yo es la finalidad del mito mientras que la finalidad de la
ciencia es el objeto. Como bien lo expresdé Hans G. Gadamer en Ver-
dad y método: «somos incapaces de interpretar los mitos porque son
ellos los que nos interpretan a nosotros».'* El conocimiento que pro-
porciona el mito no es, pues, de indole cartesiana. Incluso, si lleva-
ramos la reflexion sobre el mito hasta sus ultimas consecuencias,
como lo hace Mircea Eliade, para quien el mito es la base ontologica
de la realidad, cabria admitir que el verdadero conocimiento de los
mitos no es ni objetivo ni intersubjetivo, sino subjetivo y que consis-
te en una experiencia religiosa. Como resume Mougoyanni (2006:
52):

un langage-objet et un méta-langage, une conscience purement signi-
fiante et une conscience purement imageante [...]».

'3 Barthes (1993: 694).

4" Citado por Mougoyanni (2006: 39).



Marco teorico 31

Asi, el verdadero conocimiento de las cosas debe estar fundamentado en
el conocimiento de los mitos. Conocimiento que no puede ser externo,
sino vivencial (practica del culto a los mitos: ritual), es decir, para com-
prender los mitos hay que vivirlos (experiencia religiosa).

De los escritos de Mircea Eliade se desprende la existencia de una
vivencia emocional del mito que probablemente solo se realice de
manera completa en la experiencia mistica, aunque también el arte la
pueda evocar y transmitir al sujeto. Pero, por otro lado, la ciencia
percibe el mito como un relato cuya estructura puede ser sometida a
la mirada cientifica (Levi-Strauss). La ciencia como /ogos (discurso
explicativo que no tiene un efecto sobre el publico, es decir, que no
produce un impacto emocional) absorbe la nocion de mythos a través
de la de mito. Entre la vivencia subjetiva del mito —que solo se da en
la experiencia mistica y el conocimiento objetivo del mismo al que
aspira la ciencia— existe una via intermedia de aprension del mito: la
del arte, en general, y del teatro, en particular.

EL TEATRO Y LA TRAGEDIA: ENTRE MITO Y CIENCIA

El teatro es, potencialmente, un espacio de transicion entre el mito
como vivencia ritual y religiosa, y la comprension cientifica del
mismo, ya que la recepcién teatral es tanto distanciada (rasgo que
comparte con la observacion cientifica de los fendmenos) cuanto
emocional: aunque el espectador no esté involucrado personalmente
en la accion, participa emocionalmente de ella (rasgo caracteristico
de la ceremonia religiosa). La particular ambivalencia de la recep-
cion teatral, consecuencia de la suspension del juicio del espectador
que respeta el pacto de ficcidn y la convencion teatral, se manifiesta
de manera muy explicita en el caso de la tragedia griega.

«La tragedia nace del mito. Toda tragedia es la representacion de
un gran mito».” Sin embargo, al escenificarse, el mito se convierte
en espectaculo. La tragedia es, pues, la representacion distanciada
del mito. En particular, la tragedia griega poetiza el momento histo-

15 Artaud, Antonin: «Una Medea sin fuego» en El nacional, México, 7-6-

1936. Cito por Garcia Barrientos (2003: 352).



32 Mito, tragedia y metateatro

rico de transicion entre ceremonia y espectaculo, participacion misti-
ca y observacion desmitificadora. De ahi que transmita la tension
entre distancia e ilusionismo a través de su peculiar dispositivo
enunciativo. En palabras de Mougoyanni (2006: 78):

Sera a través de la tragedia como el mito adquiera una funcionalidad dis-
tinta, ya que el dramaturgo pretende hacer reflexionar éticamente a su
publico sobre el enfrentamiento de sus héroes con un destino patético,
tragico. La mitologia ofrecia al dramaturgo un amplio repertorio de te-
mas en donde era posible elegir los argumentos que mejor se prestasen a
sus intenciones didacticas y éticas: provocar en el espectador, a través
del terror y la compasidn, un sentimiento de purificacion.

A través de la catarsis, el espectador de la tragedia experimenta una
vivencia emocional del mito. Sin embargo, su experiencia no es del
todo religiosa ni completamente distanciada. El espectador de la
tragedia griega no participa directamente en una ceremonia religiosa
ni en la escenificacion de un relato tradicional extraido de un catélo-
go mitologico, sino en lo que Barthes llama la «presencia» teatral-
mente mediada o significada del mito. Hay, pues, distanciamiento
frente al mito, pero ello no se hace con una intencion desmitificado-
ra, sino mas bien purificadora o «catartica». Vamos a detenernos
ahora en la cuestion de la tragedia, para cuya definicion echaremos
mano tanto del mito como de la catarsis.



	El mito

