
Zeitschrift: Hispanica Helvetica

Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispánicos

Band: 23 (2012)

Artikel: Claves del entorno ideológico del Poema de Alfonso XI

Autor: Nussbaum, María Fernanda

Kapitel: 2: El Poema de Alfonso XI y la transmisión del ideario politíco del siglo
XIV

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-840900

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-840900
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


II

EL POEMA DE ALFONSO XI
Y LA TRANSMISIÖN DEL IDEARIO

POLITICO DEL SIGLO XIV





1. El pensamiento politico en la Edad Media

El autor del Poema de Alfonso XI se encontraba influido por los câ-

nones literarios de su época y los utilizô para reflejar los problemas
polîticos que preocupaban en ese momento. Describiô la situacion
crîtica por la que atravesaba Castilla y los denuedos de su joven rey
para llevarla adelanie, pero no lo hizo con afân simplemente descrip-
tivo. Ruy Yânez conocia la teoria polîtica que nioldeaba los gobier-
nos de su siglo y la aplicô en su poema tratando de realzar siempre la
imagen de su rey.

El modelo de gobernante que desfila por sus versos posee una lar-

ga tradiciôn en Europa, que ha evolucionado desde una conceptuali-
zaciôn puramente religiosa hacia un centralismo monârquico, que
reforzaba su autonomia adaptando las teorias heredadas a sus nuevas
necesidades. Este distanciamiento, generado por la transformaciôn de

la idea de gobierno, no abandona, con todo, las concepciones sagra-
das que lo asentaron en el poder.

Pero cabe preguntarse hasta qué punto Espana se vio influida por
las teorias que invadlan los espacios de poder europeos y que se re-
flejaban en las pujas entre las monarquias, el Imperio y el dominio
clerical. Los problemas que conformaron la teorizaciôn de la polîtica
pueden rozar, por la misma expansion del fenômeno, a Espana, pero
no le incumben directamente, al menos en sus inicios. Perturbada por
la invasion arabe en su territorio, se preocupô por las diferentes pos-
turas entre la pretendida primacia papal y el poder laico cuando las

ideas hierâticas pudieron perjudicar su propio dominio territorial."

11 Fue el papa Gregorio VII quien, anhelante del poder sobre la cristiandad,
se atribuyô también la posesiôn de Espana durante el reinado de Alfonso



32 Claves del entorno ideolögico del Poema de Alfonso XI

Sin embargo, si no participé directamente de estas posiciones cada

vez mas irréconciliables, numerosos textos espanoles demuestran la

preocupaciön de la Peninsula por dotar a sus gobernantes y a su go-
bierno de una concepciôn politica que, modelada sobre la imperial
cristiana, adquirio ciertas peculiaridades aplicables al contexto
peninsular.

1.1. El pensamiento politico en la Edad Media: algunos
PRINCIPIOS12

El conjunto de ideas que se aprecia en el Poema de Alfonso XI tiene

una larga tradiciön, modificada o reinterpretada segün los intereses
de los grupos reinantes.

El modelo politico fue asentândose al calor de las disputas entre la

Iglesia y el Imperio por el dominio del mundo cristiano. La ruptura
entre ambas facciones alcanza su cima en el siglo XI. Bajo el pontifi-
cado de Gregorio VII (1073-1085), se emprendieron las reformas en
las costumbres cléricales y se intenté limitar el avance del estamento
laico en el âmbito sagrado. Sin embargo, la sacralizacién del poder
temporal habla ido tomando forma desde el siglo IV con la subida de

Constantino por el apoyo de la curia. A fines del siglo VIII y co-
mienzos del IX, la dinastia carolingia se sirvié también de toda la

simbologla religiosa para asumir y asentarse en el gobiemo, uniendo
desde entonces la coronacién y la sagrada uncién.13 Si durante siglos

VI, motivo por el cual la Reconquista adquiriô un valor inestimable para
los espanoles: por ella se reafinnaba su territorio, ya que -argüian- la

tierra pertenecia a quien la conquistaba. Como se ve, las teorias del

papado constituian una amenaza mâs que latente y no solo para el

Imperio. Sobre los ideales de la Reconquista espanola, véase Maravall
(198: 254-261) y Palacios Martin (1976).

12 Para este apartado nos basamos en Kantorowicz (1989), Ullmann
(1983), Bloch (1928), Garcia Pelayo (1968), Miethke (1993) y Le Goff
(2004:1075-1119).

13
Segün Sanchez Albornoz (1965: 705-737), la uncién ya era practicada

por los reyes de Israel y, tal vez de la frecuente lectura de la Biblia,
copié la Espana goda la idea de ungir a sus monarcas con el ôleo santo.
De todos modos, se desconoce cuândo comenzé a realizarse esta



La transmisiôn del ideario politico del siglo XIV 33

la autoridad laica gozö de una superioridad sagrada que la legitimaba
en el gobierno, los esfuerzos del papa Gregorio para distanciar las

competencias de los dos poderes fueron dificiles de asimilar y dieron
origen a una rica literatura de disputas que engrandeciö el panorama
de la teorla polltica medieval.

Gracias al intermediario religioso, el emperador fortalecia su po-
sicion con conceptos simbölicos, présentes en formulas retöricas que
describian su estatuto y en ceremonias que lo encumbraban. Concep-
tualmente, el gobierno monârquico era teocrâtico: el rey se instituia
como el représentante de Dios en la tierra y, por eso, debia emular el
reino celestial mediante las virtudes que lo elevaban sobre los demâs
mortales. Esta superioridad era resaltada con expresiones de venera-
ciön a la figura real (como 'su Alteza') y por toda una iconografia a

su servicio.14 Ceremonias, insignias y tratamiento demostraban la

naturaleza sagrada del rey o emperador y la arraigaban en la concien-
cia popular. Por este concepto sacralizador, el poder temporal adqui-
ria legitimidad y la Iglesia ganaba un papel prépondérante al estable-

cer y desarrollar todo el aparato que rodeaba la idea de gobierno.
Lo efectivo del carâcter sacro como medio de propaganda de la

realeza hizo que se diera importancia también a otras ideas como a la
descendencia de una dinastia sagrada, a la presencia en la familia real
de algün rey santo, a la realizaciön de milagros por el mismo monar-
ca, y a la recepciôn directa o mediacion del favor divino. La sacrali-
zaciön del gobierno se veia principalmente en las guerras; de esta

manera, el enfrentamiento contra los moros (sobre todo en el caso de

Espana) era considerado como una obra apostölica, como una 'guerra
santa'. Al combatiente -y al monarca- se le exigia una buena con-
ducta religiosa, cuya consecuencia podia ser la ayuda de Dios y aun

practica, pero se posee el dato cierto de que ya en la época de Vamba
(672) era habitual.

14 Se representaba al rey en posiciôn mayestâtica, como también se

representaba a Cristo en la alta Edad Media. En los sellos reales, se

altemaba la representaciôn mayestâtica con la ecuestre y los simbolos de

poder que lo caracterizaban como el cetro, la espada y la corona; véase

Ruiz (1987). Kantorowicz (1989: 243-277) también estudia el signifi-
cado de la corona, en tanto representaciôn de la realeza y en tanto
instituciön monârquica, es decir, cuerpo politico.



34 Claves del entorno ideolôgico del Poema de Alfonso XI

la intervenciön, por orden divina, de algün santo en la contienda.
Pero el soberano era, ante todo, un defensor de su pueblo, de la paz y
la justicia, y un protector de la Iglesia, puesto que pueblo e Iglesia se

equiparaban, en este caso, al estar inmersos en la cristiandad.
Sin embargo, esta teoria de la realeza sagrada, creada por la Iglesia

y que ayudaba a la reafirmaciôn del poder real, presentaba un

aspecto negativo para la Corona y para el papado. Por una parte, el

poder monârquico utilizaba desmesuradamente los simbolos sagra-
dos en su propio beneficio y asi finalizô por inmiscuirse en los asun-
tos eclesiâsticos. Por otra parte, la Iglesia también participaba del

poder temporal al intervenir directamente en la legitimaciôn de éste.

Evidentemente, estas intromisiones, que revelaban el deseo de domi-
nio absoluta de ambas partes, terminaron por socavar las relacio-
nes.15

Durante el siglo XI, época de la «Querella de las Investiduras», el

papado reformulô las relaciones entre el poder espiritual y el temporal

rechazando la participaciôn de laicos en la Iglesia, delimitando el
earâcter sagrado de los gobiernos temporales y realzando su plenitud
de poder sobre la cristiandad (plenitudo potestatis). Frente a las teo-
rias separatistas del clero, se produjeron otras que valoraban la posi-
ciôn del rey, pero reafirmândolo en su aspecto sagrado, como los
Tratados de York, en donde se proponia la doble naturaleza del rey:
una humana y otra divina, alcanzada mediante la unciôn; también se

equiparaba al soberano con el earâcter divino de Cristo y se rebajaba

15
Principalmente se deterioraron con Gregorio VII, que negô el earâcter

sagrado de los reyes y su poder sobrenatural, sobre todo a los reyes de

Francia e Inglaterra, y, posteriormente, con Inocencio III, que hizo la
distinciôn entre la unciôn sacerdotal, de earâcter sagrado y superior, y la

real, que perdîa el earâcter sacramental. Ceremonias como la unciôn y la
recurrencia al milagro real fueron una forma de reafirmar el poder
monârquico frente a la Iglesia y frente a otros poderes rivales; ademâs el

earâcter sagrado de la realeza fue un eficaz método propagandistico para
momentos de crisis debidos al descrédito de la realeza, a la debilidad
real o al deseo de legitimaciôn del poder. Bloch (1928) explica detalla-
damente la creencia y utilidad de la santidad de los reyes franceses e

ingleses; ténganse en cuenta especialmente el libro I, cap. II, pp. 51-86;
el libro II, cap. I, pp. 89-157 y cap. Ill, pp. 185-260.



La transmisiôn del ideario politico del siglo XIV 35

al sacerdote al humano. Asimismo, se separaba a la persona del rey
de su funciön, de carâcter superior.16 Lo mismo harâ dos siglos mas
tarde don Juan Manuel, a raiz de su profunda enemistad con el rey
Alfonso XI (Bizzarri 2001).

Durante el siglo XII, se secularizö esta idea de gemina persona
del rey, que, en lugar de representar a Dios en la tierra, pasö a ser
considerado como la encarnaciön de la Justicia y la Ley. Juan de

Salisbury en su Policraticus (1159) introdujo una variante en la rela-
ciön del rey con la imagen cristocéntrica, haciendo hincapié en el

aspecto juridico de Cristo en lugar del litûrgico. Cristo encarnaba
ahora la Justicia: Christus ipse, ipsa Iustitia. El principe tenia un
poder absoluto y estaba sobre la ley, pero también se encontraba
limitado por ella, puesto que debia actuar en funciön de su propia
esencialidad de equidad y justicia. Al actuar entonces en su funciön
publica debia hacerlo teniendo en cuenta el beneficio de su pueblo,
de la res publica, y no el suyo propio. Por lo tanto, Juan de Salisbury
retomö la distinciön entre la persona publica del rey y la privada,
extraida del derecho romano.17

Aunque en la concepciôn de la teoria politica se abrian nuevos
caminos para justificar uno u otro poder, los partidarios del Imperio
no contaban todavia con ideas propias que dieran una mayor auto-

16 Kantorowicz (1989: 51-63 y 145-199) equipara la teoria del Anônimo de

York sobre la gemina persona con la utilizada posteriormente en la

época Tudor. Se sostenia que el Rey tenia dos cuerpos: uno natural y
uno politico. El cuerpo natural era su cuerpo mortal, por lo tanto, sujeto
a envejecimiento y enfermedades; el cuerpo politico, que era inmortal y
desprovisto entonces de la caducidad propia del otro cuerpo, consistia en
la sociedad politica, en la gestion del bien pûblico. Aunque estos dos

cuerpos formaran una unidad indivisible, el cuerpo politico era superior
al natural. La imagen del carâcter gemelo del rey tampoco era original
en el Anônimo, sino que éste la toma de los primitivos concilios hispâ-
nicos. Los reyes visigodos también sirvieron de modelo en su costumbre
de convocar, dirigir y presidir los sinodos de la Jglesia de su territorio.

17
Para el tratadista medieval, cada uno recibia la justicia segûn la funciön
que desempenaba en la sociedad, para lo cual recurriô a la metâfora del
'cuerpo social'. Como aclara Miethke (1993: 58-65), esta teoria del

cuerpo social no era nueva, solo que Juan de Salisbury la desarrollo con
gran detalle.



36 Claves del entorno ideolôgico del Poema de Alfonso XI

norma al poder monârquico. Éstas se readaptaban, en gran medida,
de las hechas para el papado, que las manejaba ventajosamente desde

hacla siglos. Pero también la idea de gobierno se fue orientando prin-
cipalmente con el derecho romano en donde el rey era la misma ley
{lex animata) y su creador (pater legis) y no provenla ya del poder de

Cristo. No obstante esto, el pensamiento eclesiâstico se hallaba toda-
vla présente y el monarca debia adecuar su conducta al modelo bibli-
co, poniéndose as! por debajo de la ley natural. Esta estrecha relaciön
entre el principe y la ley se reforzô hacia el final de la centuria con el

escrito de Egidio Romano, De regimine principum (1277-1279), para
Felipe IV de Francia.18

Si el siglo XIII habia sido fructifère en la recreaciön de los specula

principum y habia dado un importante empuje al pensamiento
politico con la nueva configuraciôn de la teoria del poder monârquico,

a finales del siglo y comienzos del XIV recrudecieron los escritos
sobre las pretensiones absolutas del pontificado. Aunque no todos los

textos estuvieron del lado del papa, los tratados del trescientos se

realizaron dentro del contexto de teorizaciôn de la disputa por el

dominio absoluta, caracteristica del génère De Potestate Papaew
Ademâs, la posiciön monârquica se fortaleciö frente a la imperial
luego de la derrota del emperador Enrique VII (1308-1313) por el rey
de Nâpoles, Roberto de Anjou (1296-1309).

Por lo tanto, el pensamiento politico medieval se encontraba
atraido por dos influencias contrarias: las ideas eclesiâsticas que ha-
bian dado cuerpo a la figura real y una imagen monârquica conside-

18
Segun Egidio -al que luego nos referiremos en mayor detalle- la Ley
positiva o humana es inferior al soberano, en la misma medida que la

Ley natural o divina es superior a él, por lo tanto el gobernante se

convierte en una suerte de intermediario entre ambas (Kantorowizc
1989: 114-144).

19 Estas escritos fueron motivados por el enfrentamiento entre Bonifacio
VIII (1294-1303) y el emperador de Francia, Felipe IV el Hermoso

(1285-1314), y ya en el XIV, Juan XXII (1316-1334) y el emperador
Luis de Baviera (1328-1347). Sin embargo, los textos mas significativos
para la historia del pensamiento politico modemo (como el Defensor
Pacis de Marsilio de Padua) se realizaron en contra de las teorias hie-
râticas.



La transmisiôn del ideario politico del siglo XIV 37

rada como un hecho social natural, independiente de las ideas divinas

y del carâcter sacralizado.
Sin embargo, este pensamiento, que se fue desarrollando a la largo

de la Edad Media, no evolucionö ni se aplicö en igual medida en
todos los reinos. Los factores histôricos y el carâcter de cada reinado

influyeron mucho en la conformaciôn de una polltica adecuada a sus
circunstancias. No obstante, todos tenlan como referente a la Iglesia.
A ella recurrian para los asuntos de gobierno importantes y fue ella
también quien logrö extraordinarias convocatorias a las cruzadas.
Estas masivas peregrinaciones hubieran sido irrealizables si los rei-
nados hubieran sido tan independientes como pretendian sus teorias.

Espana, debido a la Reconquista, fue un caso histôrico aislado en

Europa. Por eso, si el pensamiento de la época puede verse plasmado
en los escritos literarios hispânicos de la Edad Media, présenta una

originalidad basada en un enfrentamiento continuo con su dura reali-
dad.

1.2. El pensamiento politico en Espana en la época
de Alfonso XI

Los mismos temas aplicados a la teoria polltica de los distintos
reinados europeos fueron desarrollados también por historiadores en
el dominio espanol. Sin embargo, se aplicaron principalmente a la

funciôn pragmâtica del rey. Este debla ser, ante todo, virtuoso: mode-
lo politico basado en el mantenimiento del reino a través de la admi-
nistraciôn de justicia, la aplicaciôn de la ley y la guerra contra los

musulmanes. En la Edad Media predominaba la figura del rey legis-
lador: no solo el rey hacla cumplir las leyes anteriores, sino que también

regulaba y reordenaba su reino a través de un programa norma-
tivo nuevo. Éste es el caso de Alfonso X en las Partidas, que luego
promulgô Alfonso XI en su Ordenamiento de Alcalâ en 1348.20

20 También entre los teôricos espanoles ha surgido el cuestionamiento de la

posiciôn que el rey tuvo ante la ley en la Edad Media. Nieto Soria (1988:
121-127 y 135-138) y Beneyto Pérez (1949: 214-227) traen a colaciôn
los refranes que senalaban la idea de arbitrariedad del monarca respecto
a la ley. Igualmente destacan que el rey hallaba limitada su autoridad,

por propia decision como, sobre todo, por los Consejos. En general,



38 Claves del entorno ideolôgico del Poema de Alfonso XI

Ademâs de la esfera legislativa y judicial, los valores éticos y po-
liticos del rey se encontraban fundamentados por su origen divino,
puesto que, por la unciön, habia recibido el poder 'por la Gracia de
Dios'21. La importancia de la divinidad del rey radicaba, fundamen-
talmente, en su funciôn guerrera, ya que el resultado de su virtud se

plasmaba en los triunfos bélicos.22 La imagen real se valoraba a partir
de la acciön guerrera contra los arabes. La idea de Reconquista tenia,

por tanto, una doble significaciön: ser una empresa religiosa y una

exigencia histôrica, un deber.23

La necesidad econômica para afrontar los gastos de guerra marcö,
en cierta medida, la relaciön con el papado. Hubo un acercamiento,

habia una sumisiôn del soberano con respecto a la ley, aunque tanrbién
se reconocieran los privilegios otorgados contra el derecho establecido.
Véase ademâs Bermejo Cabrera (1975).

21
Igualmente después de los reyes asturleoneses no se tiene noticia de que
los reyes castellano-leoneses fueran ungidos, excepto Alfonso XI
(Sânchez Albornoz 1965: 739-763). Por eso, aunque la teoria de la
unciôn no sea pertinente para los antecesores de Alfonso, igualmente
hacemos hincapié en ella por el rey castellano.

22 La importancia de la unciôn y del vicariato divino del rey y su

incidencia en su funciôn reconquistadora fue estudiada por Garcia
Pelayo (1968). Pese a que el tema esta extensamente tratado en el libra,
ténganse présentes sobre todo las pp. 29-44, 49-51, y el cap. IV, pp. 101-

142; dentro de éste, las pp. 114-119 en donde desarrolla el aspecto de la
unciôn. Véanse también Maravall (1973: 35-66) y Sânchez Albornoz
(1965: 705-737). Este ultimo sostiene la alusiôn insistente a la unciôn en
los textos narrativos y diplomâticos espanoles principalmente de la Alta
Edad Media, puesto que representaba el auxilio de Dios contra sus

enemigos y canalizaba la angustia en los momentos dificiles de la

guerra. Para el desarrollo del pensamiento politico en Espana y la

configuraciôn de la imagen real a través de los diversos documentas y de

los espejos de principes, véanse Bizzarri (2001), Haro Cortés (1996),
Maravall (1973), Beneyto Pérez (1949) y, fundamentalmente, Nieto
Soria (1988, 1993, 1997, 1999, 2002 y 2003).

23 Maravall (1981) desarrolla la idea de Reconquista y el mito politico que
se originô alrededor de ella; incluso cita el Poema de Alfonso XI, como
ejemplo de ideal bélico espanol de la época (1981: 280). Véase también
Palacios Martin (1976) y Ruiz (1987).



La transmisiön del ideario politico del siglo XIV 39

ya que las embajadas hacia la corte pontificia para pedir la bula papal
fueron numerosas, pero esto permitié la injerencia de la polltica de

Benedicto XII (1334-1342) y luego la de demente VI 1342-1352).24

La concesiön de la Bula de Cruzada entranaba otros factores deci-
sivos. Primero, el reino castellano debla resolver las tensiones con
los otros reinos hispânicos y también las internas. Luego, fue necesa-
ria una mediaciön moral y espiritual; es decir, se considéré que se

debian reformar las costumbres inmorales del reinado, empezando

por el mismo monarca y su relacién con la favorita.25 Esto demuestra

que, aunque la relacién papado-reinado era de orden econômico, la

argumentacién versaba principalmente sobre lo espiritual.
En el propio reinado, la relacién con el clero era también cercana.

Habia una gran lista de clérigos en puestos jerârquicos en la corte,
como también las érdenes militares respondlan al servicio del rey
(Novoa Portela 2002). De todas maneras, la relacién era de mutua
conveniencia: Alfonso recibia apoyo econômico y el sacerdocio se

reafirmaba al lado del poder y obtenia beneficios territoriales, ade-
mâs de los que se habia apropiado de realengo durante la época de
minoridad.26

Por lo tanto, si el poder secular diferia del clerical en muchas de

sus posturas, la buena relacién entre ambos distaba mucho de la de

sus otros pares europeos. Igualmente fue necesaria una prudencial
distancia reflejada, por ejemplo, en la modificacion del rito de coro-
naciön de los reyes castellano-leoneses.

El econômico no fue el ûnico tipo de acercamiento entre el poder
secular y el sacerdotal. La construccion de la imagen real se sirvié
del discurso eclesiâstico que utilizé como un efectivo medio de

propaganda, puesto que el lenguaje y el sentimiento religiosos se encon-
traban profundamente arraigados en el pueblo. Por eso una de las

imâgenes mas importantes que manipularon los reyes fue la de buen

cristiano, defensor de la Iglesia, relacionada, con la del rey virtuoso.

24
Rodriguez Picavea (2010).

25 Para Pérez Bustamante (1977) el condicionamiento moral y espiritual
del rey a la Iglesia puede apreciarse en la oraciôn que Alfonso XI realiza
antes de la batalla del Salado en el Poema de Alfonso XL

26 Serrano (1915), Garcia y Garcia (1975), Moxô (1976) y Nieto Soria
(1984).



40 Claves del entorno ideolôgico del Poema de Alfonso XI

Época de desarrollo de universidades y del auge de la burocracia,
el discurso religioso se complementö con las teorlas aplicadas por
juristas y letrados universitarios que ocuparon importantes puestos en
la corte de Alfonso XI.27 Estos realizaron una polltica favorable al
soberano y contrarrestaron, en cierta medida, el poder de los ricos-
hombres. El rey se valid de su consejo para gobernar, as! como tam-
bién para misiones diplomâticas, principalmente con Francia y la
Santa Sede, y, mas secundariamente, con Inglaterra.28

Pero también el desarrollo del saber tuvo otra faceta menos prag-
mâtica, vinculada a la imagen del rey. Por un lado, el modelo lo pro-
porcionô la literatura de 'espejos de principes', que, si bien no tuvo
la importancia de la del siglo XIII, igualmente brindo textos considerables.29

Estos escritos desarrollaban los fundamentos teoricos acerca
del poder teocrâtico del rey, asi como su imagen judicial y legislati-
va; ademâs ofrecian una imagen del monarca como emblema de la
virtud y la sabiduria para gobernar segün los principios morales y
éticos cristianos. La figura del sabio que amonestaba era un tdpico
frecuente en la literatura didâctica e incluso se encuentra en el Poema

27 Para el tema de los puestos politicos en la corte alfonsina, véanse Moxö
(1975a, 1975b y 1975c) y Maravall (1973: 355-389).

28 La polltica exterior se vio condicionada por las situaciones fluctuantes
de Espana y en miras de sus objetivos inmediatos. Asi, Alfonso XI tuvo
como principal objetivo la campana reconquistadora y, por ello, intenté
mantener buenas relaciones con Francia para accéder, de este modo, al

papado. Tampoco descuidô su relaciôn con Inglaterra con cuya heredera
al trono, incluso, quiso casar a su hijo el infante Pedro. La polltica de

Alfonso se favoreciô también por triunfos militares que acrecenteron su

prestigio internacional. Sin embargo, Espana nunca mantuvo una
polltica diplomâtica constante, lo que hubiera requerido ademâs el
desarrollo de gente especialmente preparada para tal fin. Véanse Diaz
Martin (1987) y Sanchez Herrero (1987).

29 Bizzarri (2001: 60) y Nieto Soria (1999: 198-200). Ambos autores
acotan la influencia decisiva, durante el siglo XIV, de Egidio Romano

con su De Regimine Principum, asi como también del circulo de intelec-
tuales de la corte de Avinén. Nieto Soria menciona también la importancia

de la corriente franciscana en esta literatura durante la primera mitad
de este siglo, distinguiendo a fray Juan Gil de Zamora, fray Juan Garcia
de Castrojeriz y a Alvaro Pelayo.



La transmisiôn del ideario politico del siglo XIV 41

de Alfonso XI (Maravall 1973: 215-272; Haro Cortés 1996: 17-18).
La cortesia también formaba parte del saber medieval e implicaba la

adquisiciôn de unas normas ejemplares, en la moralidad y en la con-
ducta, recibidas en la corte regia de donde manaban las decisiones

politicas. El comportamiento al que se ajustaba la nobleza para per-
tenecer al circulo cortesano estaba intimamente unido a la realeza,
situaciön que reforzaba el ideal politico monârquico que debia se-

guirse (Maravall 1973: 275-286; Nieto Soria 2002).
Todo -discursos eclesiâsticos y teorias seculares universitarias-

condujo a la creaciön de una imagen real. Sin embargo, como parte
intégrante de esas ideas, el mayor efecto lo produjeron las ceremo-
nias que legitimaban el poder soberano y las insignias que lo acom-
panaban, cuya representaciôn se cristalizô en el poema dedicado a

Alfonso XI.
Pero ni la teoria ni toda la puesta en escena lograron eludir los

conflictos sociales que tuvieron lugar durante la minoridad y primeras

anos del reinado de Alfonso, ni disminuyeron los 'azotes del

siglo': las numerosas guerras, el hambre y la peste, que diezmaron

gran parte de la poblaciôn (Valdeon Baraque 1983).

2. El pensamiento politico en el Poema de Alfonso XI

El Poema de Alfonso XI no es, por supuesto, un compendio de teoria
politica. Desde la utilizacion misma del généra poético, el propôsito
del autor ha sido otro: destacar, en este caso, la figura real. Pero para
ello se ha servido, precisamente, del pensamiento politico en boga

que ya habia trazado la imagen y la concepciön ideolögica de la mo-
narquia. El poema posee ademâs un carâcter eminentemente narrati-
vo con un desarrollo crdnolôgico que va desde los conflictos sociales

y los enfrentamientos entre los tutores durante la minoridad de
Alfonso hasta la conquista de Algeciras en el ano de 1344. Es decir, va
desde la decadencia del reino, debido a la anarquia imperante, hasta

el apogeo del gobierno del monarca castellano y el consiguiente en-
cumbramiento de Castilla. El mismo hilo narrativo (decadencia-
prosperidad) hubiera promovido el ensalzamiento del rey, pero el



42 Claves del entorno ideolögico del Poema de Alfonso XI

poeta se sirviö ademâs de recursos literarios y de varias imageries
politicas que harian de su rey una figura ûnica:

[...] porque él es el rey mejor
que non fue nin ha de ser. (c. 2182cd)

Es aqueste rey sin falla
muy fuerte de coraçon
non le pueden dar batalla

quantos en el mundo son. (c. 2337)30

El pensamiento politico de la época ofrecia una imagen arquetipica
de lo que debia ser el rey bastante compléta y compleja, pero en el

Poema se recurriô, principalmente, a aquellas que tuvieran una rela-
ciôn inmediata entre los hechos que ocurrian y la figura del monar-
ca.31

2.1. El cuerpo politico como forma de gobierno

La concepciôn del rey estaba relacionada con su persona en tanto
individuo y en tanto persona 'ficticia',32 représentante del organismo
politico. La importancia de su figura se debia, justamente, a la rela-
ciôn con su entorno: el cuerpo de la nobleza (laicos y prelados) que
lo acompanaba, el consejo del rey y aun el apoyo del pueblo, donde

quedaba manifestada la bondad del soberano. La expresiôn mas aca-
bada del valor del rey como parte del cuerpo politico, del cual él era

30 Para las citas nos basamos en la ediciôn de Victorio (1991).
31 Para el anâlisis de la figura del rey, nos vaiemos del organizado trabajo

de Nieto Soria (1988). El historiador estudia las diversas caracteristicas

que conformaban la figura real y sus instrumentes de poder y las clasi-
fica conceptualmente. Por supuesto, muchas de ellas no se encuentran en
el poema dedicado al monarca castellano y, de las que podrian identifi-
carse, aparecen conformadas diferentemente, puesto que el poeta las

adapta al momento especial del siglo XIV.
El concepto de persona 'ficticia', explicado por Kantorowicz (1989:
145-199), se aplica a las personas en tanto intégrantes del corpus
mysticum, es decir, del 'cuerpo politico', por lo tanto corresponde al
individuo en ejercicio de una funeiön, no como persona particular.



La transmisiôn del ideario politico del siglo XIV 43

considerado 'cabeza' o 'corazön', se encuentra en el mismo Poema:

«rey que no tiene vasallos, nunca puede bien reinar» (c. 184cd), con-
sejo dado por uno de sus hombres a raiz del enfrentamiento del mo-
narca con sus antiguos tutores.

La corporaciôn politica se valid de diferentes procedimientos en
los dos grandes momentos del reinado: la época de minoridad y la de

gobierno personal del rey. Durante la primera etapa, el cuerpo politico

gobernante quedaba instituido por los tutores, secundados por las

ciudades, organizadas en los concejos y présentes en las Cortes. Los
diversos intereses personales de los regentes contrarios al 'Bien Co-
mûn' hicieron que la situaciôn del reino se malograra. Solamente
subsistieron como figuras protectoras del bienestar social y del terri-
torio real la reina dona Maria de Molina, y el infante don Pedro, que
defendia la frontera contra los moros.33 Ambos representaban el fun-
cionamiento de la entidad politica en las imprescindibles reuniones
de Cortes:

En (el) su consejo priso
de (al) rey dar(le) tutores,

Corte fizo (muy) onradas
Por mas eomunal proveeho [...] (ec.76ab y 77ab)

Pero, muertos los pilares que sostenian el edificio politico en orden,
la situaciôn se desmoronô y, en la lucha por la obtenciôn del poder y
por la supervivencia, los derechos y deberes del soberano quedaron
en el olvido. El organismo politico (consejos y Cortes), que se reunia
con frecuencia durante la tutoria de Maria de Molina y que velaba

33 La reina dona Maria de Molina junto a su hijo, el infante don Pedro y
con el infante don Juan, hermano de Sancho IV, fueron quienes
conformaron la primera tutoria del rey Alfonso XI. Luego, con la muerte
de los infantes en la Vega de Granada (1319), fueron elegidos como
tutores don Juan Manuel, don Juan el Tuerto, hijo del infante don Juan, y
el infante don Felipe, hijo de Sancho IV y de Maria de Molina. Sin
embargo, los numerosos conflictos de esta segunda tutoria hicieron que
cada uno de ellos fuera tutor de las ciudades que los habian escogido.
Véase Sânchez-Arcilla Bemal (1995: 47-76 y 97-117).



44 Claves del entorno ideolôgico del Poema de Alfonso XI

por el reino, dejö paso a una situaciön anârquica: «non dexaron fazer

guerras / bien asi como solian» (c. 80- 81).
Durante el gobierno personal de Alfonso también se distinguieron

dos momentos: sus primeras anos de reinado caracterizados por la

influencia de los privados y, luego de la muerte de su valido Alvar
Nünez, el gobierno maduro del rey. La caracteristica comün a ambos

periodos fue que Alfonso necesitö permanente asesoramiento en
situaciones fundamentales para el territorio; pero en la segunda etapa
el soberano hizo gala de una mayor reflexion.34

El monarca recurria frecuentemente al consejo, pero sobre todo en
situaciones de urgencia. Este ultimo caso se puede apreciar en très
ocasiones -très contiendas- donde el soberano se sintiô desamparado
ante las circunstancias y, en cada una, «non sabia qué fazer». En

algunos casos, el consejo es explicitado en el texto; en otros, el joven
monarca se basé en la esperanza de su fuerza militar o en la ayuda
sobrenatural. En el primer enfrentamiento contra los moros se sumô
el levantamiento de los nobles mâs poderosos, por lo que el monarca
se cuestionô la defensa de la frontera (c. 473). Lo mismo sucediô
ante la situaciôn desesperante del cerco de Tarifa (c. 1204cd). Por

ultimo, durante el sitio de Algeciras, los castellanos se quedaron sin
comida, una tormenta les habia destruido las tiendas y no tenian di-
nero para pagar a los combatientes extranjeros que comenzaron a

desertar (c. 226lab). La desesperacion del rey descripta por el poeta
realza su esfuerzo por el establecimiento del orden, la preocupaciön
por el bienestar comün y, en otro orden, la necesidad del cuerpo
consulter.

En otras circunstancias, el organismo asesor tenia un papel
relevante y las deliberaciones son detalladas por el poeta. En el momento
de privanza, la figura del rey quedo relegada por estar sujeta a las

ambiciones personales del valido. La consecuencia fue la desmesura
de un poder mal utilizado que entranô un mal mayor: el levantamiento

de la nobleza y la desconfianza al mismo soberano. En su gobierno

34 En las teorias acerca de la primacia de la ley sobre las instituciones de

gobierno, el rey no podia actuar a su libre arbitrio puesto que necesitaba
consultar todo con el consejo, aunque la decision final fuera del
soberano (Kantorowicz 1989: 114-128).



La transmis ion del ideario politico del siglo XIV 45

personal, el rey, dueno ya de la situaciön, participé activamente del

consejo correspondiéndole la decision final.
Para destacar esta actitud, el poeta senala el contraste entre la acti-

tud tomada por el rey cristiano y por el moro. La reunion de conseje-
ros, habitual en la vispera del enfrentamiento bélico, se halla estruc-
turada de igual manera para ambas facciones: el rey recibe varios
consejos y opta por el que cree conveniente.

De parte de los moros, los primeras consejos fueron dados por la

mujer de Albohacén, que, habiendo consultado las estrellas, propuso
no ir, y por un «anciano e sabedor» que dijo lo contrario «Pues la
hueste es ayuntada» (c. 974a). Antes de la batalla del Salado, el consejo

moro se reuniö nuevamente. También hubo dos posturas: la de

no participar en la batalla («si asi fezierdes, senor, / [...] fuérades
bien consejado», c. 1380 a y d) y la contraria, impartida por el rey de

Granada (cc. 1382-1399). En ambos casos, el rey africano escuchö el

consejo errôneo y la consecuencia fue la derrota en la batalla y la

muerte de gran cantidad de gente, entre ella, sus mujeres.
Finalmente, en la ûltima contienda, en el cerco de Algeciras, el

rey moro tomé el papel de asesor de cada uno de sus hijos. La reite-
racién de la estructura del consejo en el que se pide la destruccién de

Alfonso realza luego la victoria cristiana.35

Las advertencias del lado musulman resultaron ineficaces por la

inoperancia del rey que se incliné por el consejo inadecuado, contra-

35 El poeta créa una reiteraciôn de la estructura discursiva que destaca

posteriormente la derrota musulmana: Alboahacén llama a cada hijo por
separado (en total cuatro) y primero alaba sus virtudes, a continuaciôn
repite el motivo de la venganza de su hijo Abomelique, muerto por los

espanoles, les encomienda un ejército y, finalmente, da la instrucciôn
principal: «don Alfonso, rey d'Espana,/ non vos puede escapar» (c.
1604cd); «jaqueste rey castellano/ non vos escape a vida» (c. 1616cd);
«e a vida prenderedes/don Alfonso, rey d'Espana» (c. 1627cd). La res-
puesta afirmativa de cada infante desencadena el enojo del narrador que
resalta el valor del rey como cristiano, una de las principales caracteris-
ticas del rey medieval: «qlnfante muy decidor,/ loco escudo de africa-
nos,/ ponié boca en el mejor/ rey que ovo en(tre) cristianos! -» (c. 1609).
Asi, lo encarnizado de la batalla y el triunfo cristiano resultan evidentes
en el discurso precedente.



46 Claves del entorno ideolôgico del Poema de Alfonso XI

riamente a lo sucedido con el monarca castellano que escogiô el con-
veniente. Su participaciön fue activa: médité principalmente sobre el

mantenimiento de su honra, la de su linaje y la del reino. Por lo tanto,
si Alfonso XI gobernö junto a un Cuerpo politico que intervino en las

resoluciones, él tuvo la decision final y condujo a la victoria en el
enfrentamiento.36

Dentro de la funcién real también se encontraba convocar Cortes,
reuniones frecuentes en el Poema durante la minoridad del rey: «co-
mo lo usan los reys/ por mas comunal provecho» (c. 330ab). Aparte
de sus atributos personales, la figura monârquica se realza con sus
actividades legislativas para el bienestar social y el mantenimiento
del bien publico:

Fizo una ley comunal

que fue una real cosa,

por todos en general
fizo ley (muy) provechosa. (c. 331)

Fijos dalgo castigô
e partiô las asonadas,

sus tierras asosegô,
ôvolas bien aforadas. (c. 335)

Los aspectos legales en el Poema vuelven a encontrarse en la figura
de la 'ira regia'. El poeta nos describe las preocupaciones del rey por
la integridad de la Corona. Ante la amenaza de los nobles levantiscos

y del rey de Portugal, Alfonso no dudo en declararles la guerra y
exigirles un pago en concepto de danos recibidos. También se intere-

36 En los casos en que Alfonso no halla pertinente el consejo, responde
decididamente. Asl, por ejemplo, ante el primer consejo de no hacer la

guerra, el rey responde «(Yo) mâs querrla (la) muerte/ que Tarifa ser

perdida/ e atal desonra fuerte/ re(s)cibir en la mi vida» (c. 1132) y, en el

tercer consejo de pedir ayuda a Portugal, la respuesta orgullosa del rey
también es negativa: «Si enbiar por rey estrano,/todo el mundo fablarla»
(c.l 157cd) y acota: «Si vencemos en batalla/ esto dirân (que) non âl:/ los

moros venciô sin falla/ aquel rey de Portogal» (c. 1158). Contrariamente
a éstos, el segundo y cuarto consejo le resultan apropiados y asi se llevan
a cabo.



La transmisiôn del ideario politico del siglo XIV 47

sö por la recaudaciön de impuestos, principalmente por razones béli-
cas, y por la situaciôn econömica precaria del reino. Asl, por ejem-
plo, ante las quejas de los campesinos se destaca el sentimiento del
soberano: «ei rey ovo gran pesar/[...]/ e non podia fablar/ con gran
enojo que avia» (c. 101).

Antes de comenzar con la Reconquista, el rey habla empezado a

cumplir con las funciones que competi'an a su cargo. El Poema lo
describe en plena actividad: en el intento de dominaciôn de los
nobles -con la muerte incluso a don Juan el Tuerto-, en su casamiento
con la infanta de Portugal, en su coronaciôn, en la atenciôn a las quejas

de los campesinos, en la convocatoria consecuente a Cortes y el

dictado de leyes para orden de su reino, y aûn en algunas conquistas
en tierras de moros. Esta bûsqueda constante del equilibrio del reino
représenta la funciôn estabilizadora del rey, tarea delicada en medio
de las tirantes relaciones con la nobleza y la relaciôn entre la monar-
qula y la Iglesia.

2.2. La relaciôn monarquîa-nobleza

La relaciôn con los nobles representaba un delicado equilibrio para el
buen mantenimiento del reino y para la misma conservaciôn del po-
der. En este juego de tensiones se hace necesario destacar las caracte-
risticas que conformaban la imagen del poder real, puesto que su
reafirmaciön estructuraba correspondientemente las relaciones de

vasallaje.
Los ejemplos se multiplican en la historia donde el abandono de

la nobleza ocasiona la derrota del rey o su posible destituciôn. De
este modo, los infantes tutores del rey murieron en la Vega de
Granada por representar ellos mismos dos facciones nobles enfrentadas
(dato que aparece en la Crônica, pero no en el Poema) y, segûn el

Poema, Albohacén, el rey africano, debiô cruzar râpidamente el es-
trecho antes de que la noticia de su derrota en el Salado se propagara
para no ser destituido por su mismo hijo. En slntesis, el poder del

rey, al igual que su imagen, se acrecentaba con los triunfos militares

y con el apoyo de la nobleza tanto en la acciones bélicas como pollti-
cas.



48 Claves del entorno ideolôgico del Poema de Alfonso XI

En el Poema, la relacion con la nobleza se présenta en constante
tension que va decreciendo hasta su total sometimiento. Este fortale-
cimiento del poder real se observaba también en la relacion con sus
vasallos. De todos modos, el doblegamiento no era constante y el
soberano debia recurrir a formulas juridicas y religiosas para lograr
la paz en determinados momentos. El poema registra varios episo-
dios de tirantez entre los dos poderes hasta su culminaciön en la ora-
ciôn del Salado.

Realzando la imagen real, el poeta critica en varias ocasiones ei

comportamiento de la nobleza que desencadenô finalmente la ira
regia y la declaraciön de guerra a sus propios vasallos.37 La traiciôn
al soberano, considerada crimen de 'lésa majestad', se penaba con la
muerte y el Poema se hace eco de varios ejemplos.38

Es en el episodio de la guerra contra Portugal y el consecuente le-
vantamiento de algunos nobles donde el poeta despliega un amplio
conocimiento de las relaciones vasallâticas. El rey cercô la villa de

Lerma y Juan Nünez de Lara debiô rendirse, pero temeroso de la ira
regia, enviô a una mujer a que intercediera por él. Ella le pidio al

«noble rey, lança fardida» que perdonara a don Juan, sin olvidar el

contrato vasallâtico: «del mal que vos tiene fecho,/ que vos faga bue-
na emienda» (c. 568cd). La 'enmienda' se circunscribe a normas
legales: honrar al rey, obedecerlo y servirle con sus hombres. En el

mismo tenor se argumenta el castigo: el rey puede vengarse del noble
«con sana» (c. 570 d) y apropiarse de sus territorios -«no le finque
fortaleça/ en monte ni en poblado» (c. 569cd)-. El Poema refleja un
hecho historico (la madré de Juan Nünez que intercediô por su hijo)

37
Asi, cuando Alfonso se aprestô para la guerra en el cerco de Gibraltar,
los nobles lo traicionaron: «Ellos dexieron que irian/ con el rey de

buenamiente/ atales esto dezian/ que fezieron falsamiente» (c. 431).
38 Ademâs de la muerte de don Juan el Tuerto en Toro y de la del privado

Alvar Nünez Osorio, se narra el ajusticiamiento del maestre de la Orden
de Alcantara, Gonzalo Martinez de Oviedo. También debieron de ser
conocidas por el poeta, aunque no las refiere, las muertes de Ios mensa-
jeros que Juan Nünez de Lara enviô a Alfonso, pues, cuando otro mensa-
jero del rey de Marruecos se dirige hacia él, le anticipa «Rey noble, buen

cavallero,/ ya oistes (vos) dezir/ que carta nin mensajero/ non debe mal
rescibir» (c. 2348).



La transmisiôn del ideario politico del siglo XIV 49

y describe una posible situaciön legal (la muerte del traidor y la in-
cautaciön de bienes).

La humillaciön posterior de Juan Nûiîez también se ajusta a una

norma vasallätica. En los versos se senalan las obligaciones que el

vasallo debla cumplir: el noble se humilié, reconociô su error («yo
tomé guerra muy mala,/ conéscome por culpado», c. 578ab) y confe-
sô:

Yo non vos he de salir,

rey senor, de vuestras manos;
yo vos cuido bien servir
contra moros e cristianos. (c. 579)

El monarca también impuso sus condiciones y sus obligaciones: «yo
quiero ser vuestro muro,/ sabervos he defender/ [...]/ de moros e de

cristianos» (cc. 584cd y 585a).
La misma mujer intercedié luego por don Juan Manuel repitiendo

las condiciones de buen vasallo que debia cumplir el noble: servirlo
lealmente, rendirle homenaje, no provocar dano al rey ni a la tierra,
preocuparse por su beneficio y no negarle la entrada a las ciudades

(cc. 593, 594 y 595ab).
A partir de la derrota de don Juan Manuel, la nobleza quedo ven-

cida por el poder soberano.39 Pero las relaciones entre nobleza y mo-
narquia no siempre continuaron en armonia y, aunque se narre en el

Poema que el rey la habia doblegado, debia servirse de ella para
mantenerse en el poder. Por ello, el discurso conciliador se réitéra
antes de la batalla del Salado en la oraciôn del rey.

39 Asi también se manifiesta en el episodio de los cuatro consejeros antes
de la batalla del Salado. Uno de ellos, alabando a su rey, comenta:
«Ricos omnes se alçaron/ e feziéronvos rancura,/ mas vuestras manos
besaron [...]» (c. 1139abc).



50 Claves del entorno ideolôgico del Poema de Alfonso XI

2.3. La oraciön de Alfonso XI antes de la batalla del
Salado40

La oraciôn pronunciada por el rey es un perfecto compendio de töpi-
cos ideolôgicos poh'ticos: reüne las caracterlsticas del pensamiento
politico y las imâgenes que conforman el poder real, y ademâs révéla
la posiciôn de la monarqula con respecto a la nobleza y a la Iglesia.41

El autor destaca la funciôn militar del rey. La inquietud del sobe-

rano antes de lidiar se marca también en el tempo lento en que trans-
curre el relato del poema que se detiene en el detalle descriptivo: dos
estrofas le dedica al rey que no puede conciiiar el sueno (c.1498-
1499).42

La preocupaciôn guerrera se encuentra unida a la imagen religiosa
del rey orando y a la relaciôn directa soberano-Dios (c. 1500). La
cercanla y ayuda divinas de que goza solamente el rey se encuadra en
la concepciôn teocéntrica del poder. As! como los reyes de Francia e

Inglaterra, a través de su coronaciôn y su linaje, poselan el don tau-
matûrgico, la monarqula espanola hacla notar su vinculo con la divi-
nidad. La concepciôn cristiana del 'rey por la Gracia de Dios', legi-
timadora de la monarqula, es destacada en la obra poética en la ple-

40 Catalan (1952) hace un completo anâlisis de la oraciön relacionando la

de la Crônica con la del Poema. En ambos textos es muy similar,
aunque cambia el momento en que el rey la pronuncia. En la Crônica se

efectûa durante el sacrificio de la misa, convirtiéndose en una confesiön
püblica de los pecados y en un pedido de perdon a la nobleza. En

cambio, en la composiciôn poética, la oraciön del monarca se realiza en
forma privada. Catalan, ademâs de destacar su tradiciön literaria en los

poemas de clerecia, comenta su historicidad, puesto que el arzobispo
don Gil de Albornoz se refiere a ella en una carta enviada al papa. El

interés de Alfonso era hacer un mea culpa por la lucha civil pasada con
la nobleza. Ademâs le interesaba obtener la ayuda de Portugal y del

papado, por ello incluyô un arrepentimiento de su relaciôn adultéra con
Leonor de Guzmân.

41 Varios de estos items, como las imâgenes del poder real, serân tratados
mâs adelante en el apartado correspondiente. Las diferentes partes en

que puede dividirse esta oraciön fueron establecidas por Catalân (1952).
42 Davis 1947) aludiô a la influencia en esta parte del Libro de Alexandre.



La transmisiön del ideario politico del siglo XIV 51

garia que eleva el soberano: el monarca, adetnâs de ser legislador,
responde a la Ley divina. La defensa de la Santa Ley, a la que se

hace alusiön constantemente, es el motivo para la accion militar que
el poeta arguye en su discurso, por lo que la Reconquista adquiere el

mismo nivel de cruzada.43 A través del discurso directo, se pone en
boca del rey la ideologla polltica a la que adherla Castilla:

que me feziste tu rey
e me posiste en altura:

yo, Senor, por la tu ley

pongo el cuerpo en aventura, (c. 1504)

Inmediatamente reconociô que habia pecado y pidiô perdôn y mer-
ced:

por ml e por mi compana
que non nos dexes perder,
e la corona d'Espana
pôngola en tu poder. (c.1508)

El rey guia su discurso desde lo individual hasta lo general: desde su

persona, hasta la «corona d'Espana».44 La peticiön resalta su figura
protectora y su carâcter divino. El rey, por medio de esta oraciön, se

ha preparado moralmente para el combate y también para la obten-
ciôn de la ayuda divina: «Dexiste qu'el que pecasse [...]/ el que se a

Ti tornas(s)e/ que Tü lo rescebirias» (c. 1506ad), por ende, «Yo,
Senor, a Ti me torno/ con muy grand(e) devociôn» (c. 1507ab), pre-

43 La referencia a la guerra contra los moros como una 'cruzada' es

también frecuente en el Poema, ademâs de la ideologla que se relaciona
en una y otra guerra. Este aspecto lo destacô ya Vaquera (1984b) en su
tesis.

44 Kantorowicz (1989: 243-277) senala la distinciôn de dos coronas. Una
es la corona material, visible; la otra se refiere al 'Cuerpo politico' y, por
pertenecer a la esfera de la administraciôn y del derecho, es también
inalienable. Incluso hace la distinciôn entre el rey y la Corona, protegida

por el mismo 'Cuerpo politico' aun del rey si llegara a actuar contra ella.
Sin embargo, aunque rey y Corona sean entidades diferentes, se recono-
cen como inseparables, puesto que ninguno podria funcionar sin el otro.



52 Claves del entorno ideolôgico del Poema de Alfonso XI

parando la situaciôn ante una posible derrota. El interés de Alfonso,
ademâs de los varios que ya tenia para confesarse püblicamente -
como apuntö Catalan-, respondia también al de protegerse de una
eventual derrota. La creencia de la época, promovida por los dictâ-
menes eclesiâsticos, exigia un comportamiento religioso ejemplar
para ir a la 'Guerra Santa', y la Reconquista era considerada como
tal. Esta era la condiciön para recibir la ayuda divina. En el Poema la

protecciôn celestial aparece en varias ocasiones y las victorias son
consideradas como una gracia de Dios y, por eso, agradecidas por el

rey. Por lo tanto, si Dios ayuda constantemente al rey que lo sirve
(incluso en una posiciôn vasallâtica, como aparece referido literal-
mente en el poema), la oraciôn es también una estrategia para rela-
cionar el poder del rey a Dios. A través de la oraciôn, Alfonso trataba
de no responsabilizarse de la posible derrota que le podia infligir.
Qué otro motivo, sino su impureza, hubiera sido la causa del fracaso
militar y, por ende, la causa para un posible levantamiento noble,
como le ocurre luego al rey moro.

Por lo tanto, el rey en la oraciôn, aunque privada, légitima su
posiciôn como soberano, y su discurso politico-religioso finaliza con la

absoluciôn de sus pecados y la comuniôn. La oraciôn es el inicio del
marco religioso que se présenta justo antes de la contienda: a conti-
nuaciôn se procédé a la bendiciôn de armas y, como corolario, a la
misa donde el arzobispo don Gil de Albornoz exhorta a la batalla (c.
1518).

El discurso del arzobispo se divide en dos: la oraciôn y el ruego a

Dios para que ayude al rey castellano, mencionando los mismos tôpi-
cos politicos destacados por el monarca,45 y luego la exhortaciôn al

rey para la batalla cuyo triunfo asegura, puesto que «de Dios es pro-
fetizado/ que avedes a vencer» (c. 1530cd). Ademâs de la liturgia
habitual antes de la batalla, el arzobispo destaca la finalidad de una
cruzada. De este modo, el clérigo insiste, dirigiéndose primero al rey
y luego a los vasallos, en las condiciones para emprenderla: la honra
a la Santa Ley, la salvaciôn del alma, el servicio a Dios y la conside-

45
«Senor, por (la) tu piadad,/ que nasciste sin manciella,/ ayuda por tu
bondad/ al noble rey de Castiella [...]/ que posiste en altura/ e diste buen

fundamento[...]» (cc- 1524-1525ab).



La transmisiôn del ideario politico del siglo XIV 53

raciön de mârtir para los que murieran luchando por la causa cristia-
na (ce. 1531-1533).46

La plegaria del rey y la prédica del arzobispo demuestran el equi-
librio de poderes que manejô el poeta al componer su obra. Por una
parte, destaca la figura de Alfonso que, como buen cristiano, se so-
mete al designio de Dios y lucha por su causa. Por otra parte, sobre -
sale el arzobispo que, dirigiéndose al soberano y sus vasallos, les

recuerda la funciôn sacra de la guerra.
De las figuras de la teoria politica, la del rey cristiano, defensor de

la Iglesia, era una de las mâs frecuentes como medio de publicidad
de la realeza, aunque no dejaba de tener inconvenientes. Si, por un
lado, se resaltaba el poder del rey, por otro, se corna el riesgo de la
intromisiôn del poder eclesiâstico en los asuntos de gobierno. La
historia no escatima ejemplos. En el Poema, la apariciôn del clero es

bastante frecuente no solo en misas, oraciones y embajadas, sino
también en el apoyo econômico y aun en el militar. Asi, en la marcha
del ejército hacia Tarifa se describen los distintos grupos estamenta-
les de la hueste (c. 1549bd) -ricoshombres, infanzones, caballeros y
peones- y en la copia siguiente se detalla el de los clérigos (c. 1550),

pero unicamente como un acompanamiento espiritual, conforme al
derecho eclesiâstico de no participar militarmente en los enfrenta-
mientos: «[...]/davan muy grandes perdones [...]/ todos fazién
oraciones» (c. 1550 b y d). La contriciön del rey atrae el favor de los

nobles, que se dan la paz (c. 1548bc), y es la culminaciôn del triunfo
del poder monârquico sobre la nobleza.

Antes de la oraciôn en el Salado, que indica la etapa final para la

esperada batalla y victoria de los cristianos, hay también toda una
serie de hechos -como la negociaciôn con Portugal y la situaciôn
desesperante del cerco de Tarifa-, que indican la creciente inquietud
del ambiente guerrero, que se distiende en una misa. En la celebra-
ciôn religiosa, el arzobispo don Gil de Albornoz aconseja, como lo
hace antes de la batalla del Salado, la mutua ayuda sin resquemor de

enemistad guiando su discurso desde lo religioso hacia la aplicaciôn
practica (cc. 1277-1279).

46 Fernandez Gallardo (2010).



54 Claves del entorno ideologico del Poema de Alfonso XI

A continuacion, don Juan Manuel, el noble mâs dlscolo, se retracta

del mal hecho al rey («contra vos so muy culpado», c. 1284c) y,
por ello, a los cristianos: «mucho mal fize a cristianos/ de que so

muy pecador» (c. 1285cd).
Las palabras de don Juan Manuel durante la misa, después de la

exhortacion del prelado y delante de todos, pone de relieve la prima-
cla adquirida por el rey. Por eso, el posterior arrepentimiento del

monarca, seguro ya de su poder, muestra su esencial condiciôn hu-
milde y refuerza el equilibrio de fuerzas necesario para la victoria.

Sin embargo, el doblegamiento de toda la nobleza, as! como la
amistad entre los reyes lusitano y castellano, responden al plan de

Benedicto XII para reiniciar la cruzada en tierras espanolas. El resta-
blecimiento de la paz en la Peninsula era una de las condiciones para
su apoyo politico y econômico (c. 1292).47

2.4. La relaciön MonarquIa-Iglesia

En la relaciôn del poder monârquico con el eclesiâstico habia un
interés reciproco. La realeza buscaba apoyarse en una imagen sagra-
da como medio de reafirmar su poder y hacerlo asi incontestable.
Esto permitiô a la Iglesia ocupar un espacio de poder importante en
la corte real. El discurso literario se hizo portavoz de estas ideas poli-
ticas.

2.4.1. Imagen de una realeza sagrada
Para configurer una teoria sobre la institucion real, el Poema utiliza
varios conceptos teolôgicos que confirman el acercamiento del rey
con la divinidad.48 El principal de ellos corrobora el origen divino del

rey, legitimado por la bendicion de la Iglesia. En el momento de la

47 Pérez Bustamante (1977). Como se indicé, el autor senala el condiciona-
miento moral y espiritual de Alfonso en la oracién antes de la batalla.
Sin embargo, aunque hubiera un condicionamiento, el rey buscaba una
ayuda monetaria, segûn se hace alusién varias veces, principalmente en
el cerco de Algeciras donde pasan las mayores difïcultades.

48
Especificamente tengo en cuenta los trabajos de Nieto Soria (1988, 1993

y 2003).



La transmisiön del ideario politico del siglo XIV 55

batalla, el monarca confia en la ayuda de 'Dios Padre', puesto que de
É1 obtuvo su poder: «ayudarâ (a) ml, su rey / que puso en gran altu-
ra» (c. 1440cd). La misma idea se eneuentra en los discursos va vis-
tos de su oraciôn en el Salado, en el culto celebrado por el arzobispo,
en los versos iniciales de la obra en el consejo del ayo, mâs tarde en
boca de unas doncellas el dla de la Coronaciôn y en algunos momen-
tos trascendentes como después de un triunfo militar: «e vos dio la

buena andança/ e onra e fama e algo» (c. 144ab); «Loado el Gran
Senor,/ que tan buen rey nos fue dar» (c. 403cd); «dio la onra al buen

rey [...]/ que puso en gran altura» (c. 836c, 837a).
Si el papa recibla el poder de Jesucristo, el rey lo obtenla directa-

mente de Dios.49 De este modo, el soberano, vicario divino, debla

reproducir en la tierra el arquetipo celestial: instaurar la paz y la jus-
ticia haciendo respetar la Ley divina. Por tanto, las mismas nociones
humanas se aplicaban a su concepciôn celestial, teorla que no era
ajena al Poema.50 El monarca debla responder a la Justicia divina
para impedir que el gobierno se transformara en una tiranla, ideas

que también se cumpllan en la Corona de Portugal.51

La relaciôn estrecha de lo divino con la realeza se complementaba
con actos concretos que denotaban la sacralizaciôn de la instituciôn.
Asl, la unciôn, el acto litûrgico de la coronaciôn y la herencia dinâs-
tica le conferlan al monarca poderes extraordinarios o milagrosos.52

49 De la misma manera que el pontlfice obtenla su poder, en una primera
etapa, a través de san Pedro por Jesucristo. Luego, con Inocencio 111

(1198-1216), para poder reafirmar la supremacla sobre el estamento
laico, comenzô a recibirlo directamente de Dios. En todo caso, la idea
del origen divino del poder real se basa en esta idea sacerdotal.

50 «E Dios, rey de gran bondad [...]/ al noble rey dio salud» (c. 341a,
342c); «Como Dios fizo fazana/ por este rey que yo digo,/e cômo cobrô
Espana/ para siempre gran abrigo» (c. 675); «Todos debemos loar/ a

Dios Padre, alto rey,/ e los reys se trabajar/ para servir la su ley» (c.
834); «por cre(s)centar la su ley [...]/ dio la onra al buen rey/ don
Alfonso de Castilla» (c. 836ad).

51 «E por salvar mis pecados,/ que he fechos sin mesura,/ que me sean

perdonados/ en el Regno del Altura [...]/ delant' el Gran Judgador» (cc.
1195-1196a).

52 La unciôn fue recibida por Alfonso XI, pero el Poema, a diferencia de la

Crônica, no la menciona.



56 Claves del entorno ideolôgico del Poema de Alfonso XI

A diferencia de los reyes ingleses y franceses -como estudia Bloch-,
el rey castellano no tenia una habilidad curadora prodigiosa; su capa-
cidad superior, también de carâcter divino, se reflejaba en la activi-
dad militar. Rodrigo Yânez realza el componente sobrenatural de que
esta dotado el monarca en el campo bélico para protéger su reino y
avanzar en la Reconquista, engrandeciendo la imagen de su poder.
Era frecuente que los cristianos recibieran ayuda divina en las con-
tiendas, como la de Santiago Apostol, y que el poder celestial reser-
vara al rey castellano la victoria.53

El carâcter sagrado del rey castellano se extendla a su papel de in-
termediario entre el favor de Dios y la obtencion del triunfo en el

campo de batalla. Ante la situaciôn econômica y militar desesperante
de los cristianos en el cerco de Algeciras, Alfonso imploré la ayuda
celestial. Aunque unido a la piedad religiosa, el ruego esta estructu-
rado en términos de un convenio vasallâtico entre Dios y el soberano.
Este se sometia al juicio divino, pero esperaba una retribuciôn por
parte del poder sobrenatural. Luego de la invocacién («Padre, Senor,

que veniste/ del Regno de 1(a) Altura [...]», c. 2253ab), el monarca
expresé su parte del acuerdo cumplido al haber partido de sus tierras:

«por te fazer servicio [...]/ por tu fe acrescentar» (cc. 2255-2256d).
La formula reiterada a continuacién del arrepentimiento del pecado -
al igual que en el Salado- y la promesa de una rectitud moral, logra-
ron la obtencién de la esperada ayuda. Esta nueva suplica del monarca

evidencia su carâcter superior: el milagro de Dios devolvié el

bienestar a la tropa y desencadené el triunfo militar (c. 2268).

53 «De las lanças se ferian/ con gran braveça entera/ e las armas relozian/
como llamas de foguera [...]/ mas Dios Padre ayudô/ los varones
castellanos» (cc. 768-769cd); «porque muerte pade(s)ciô/ en la cruz por
su bondad/ (E) aquesta lid venciô/ Dios Padre de piadad» (c. 835); «Esta
lid quiero dexar/ en cômo Dios la venciô» (c. 838ab), «[...]/ que Dios,

rey de piadad,/ quiso vencer la batalla» (c. 1887cd). El favor de Dios
también se ve en la predestinaciôn con respecto al rey castellano, a quien
favorece con la conquista de Algeciras: «e reys de muy gran altura/ con

gran poder de cruzada:/ non quiso Dios nin Ventura/ que la ovies(s)en
ganada» (c. 2018). Tal vez una de las ayudas divinas mäs significativas
sea la intervenciôn directa del Apostol Santiago enviado por Dios, segûn
el testimonio que deja el rey de Granada en sus lamentos (c. 1885).



La transmisiôn del ideario politico del siglo XIV 57

Otra forma de preeminencia se asentaba en la legitimidad. El rey
provenfa de un linaje elegido, imagen jurldica frecuente a partir del

siglo XIII para evitar las injerencias pontificias en el âmbito temporal.

En el caso del Poema, esto se destaca en relaciôn a la Reconquis-
ta en la conclusion de las exhortaciones del ayo al rey (cc. 146-147 y
151). Antes de comenzar a gobernar, el consejero le recordö que
debla actuar conforme lo hicieron sus antecesores: la dinastia de
Alfonso se remontaba a los godos, por lo que la actuaciön del joven rey
se vela autentificada por siglos de reinado familiar. Por eso, mâs

adelante, cuando Tarifa esté cercada, el monarca recordarâ a sus ase-

sores la herencia familiar dejada por su abuelo y su derecho sobre
ésta.54 La alusiön al linaje se réitéra antes de ir a descercar Tarifa.
Para infundir valor a los suyos, el rey colocô sus armas en el altar e

hizo mencidn a la conquista de sus antepasados: «Tarifa tengo perdi-
da,/ que me ganô mi abuelo.» (c. 121 Oed).

En otras ocasiones, vuelve a resaltarse la relaciôn vasallâtica entre
el poder real y el espiritual y, por ella, la bondad del rey como go-
bernante y militar: «Espejo fue de la ley,/ del Gran Criador vassallo:/
este fue el mejor rey/ que estido en cavallo» (c. 275). Son formulas

que refuerzan el equilibrio entre el poder monârquico y el clerical. El

rey era presentado como 'cristianisimo'.55 En tanto servidor del reino
celestial, defendia la ley divina luchando contra los moros y, por eso,

54 La arenga real sobre la recuperaciôn de Tarifa recordarâ las palabras
iniciales de su educaciôn: «(Yo) mâs querria la muerte/ que Tarifa ser

perdida/ e atal desonra fuerte/ re(s)cibir en la mi vida [...]/ Villa es de

mi abolengo/ E de mis antecessores, [...]» (ce. 1132-1133ab).
55 As! se denominaron los reyes de Francia, sobre todo a partir de Felipe

IV el Hermoso, quien, a través de su relaciôn con la Iglesia, trataba de

ejercer su poder sobre los demâs reinos. En tanto que rey cristianisimo,
cualquier poder que se levantara contra él era considerado sacrllego,
puesto que iba también contra Dios y, por lo tanto, cometla crimen de

'lésa majestad', concepto que también aplicaron los otros reinos, pero
dentro de su territorio. En Espana, la denominaciôn de rey cristianisimo
comienza con los Reyes Catôlicos. Pero, aunque Alfonso no haya sido
reconocido como tal, las caracteristicas de su polltica (al menos, en lo

que pretende reflejar el Poema) respondieron a esa imagen de un buen
cristiano defensor de la Iglesia y de la Santa Ley de Dios.



58 Cloves del entorno ideologico del Poema de Alfonso XI

recibia la ayuda del papado, de Franeia, de los guerreros extranjeros,
de los otros reinos espanoles y aun de! rey de Portugal, con cuya hija
estaba casado.36 También el contexto de la batalla présenta un am-
biente religioso caracterizado en las misas, las oraciones y la ayuda
divina. Por la defensa de la Santa Ley, Alfonso invocö la ayuda de

Dios: «Desanparé las mis tierras,/ que yo podiera folgar/ con los

moros tomé guerras/ por tu fe acre(s)centar» (c. 2256).
Su misiön guerrera lo convertia en el «mejor rey de la cristian-

dad». Asi se refieren a él los diversos personajes del Poema. Las
alabanzas al monarca cristiano provienen de la voz del narrador, pero
mayor efecto tienen cuando se realizan por las otras voces discursi-
vas. Elogiosas son las palabras de sus vasallos, del rey de Franeia, de

los legados pontificios, pero, principalmente, de sus enemigos, que lo
temen y lo admiran.57

36 El rey de Portugal decide ayudar a Alfonso «por onrar la Santa Ley
[...]/de la Santa Trinidad», (cc. 1189d- 1190a) y cuando llegan extranjeros

lo hacen por dos motivos: «Por onrar la Santa Ley,/ ayuntöse gran
compana,/ e por ver al noble rey/ que regnaba en Espana» (c. 2197), y
también «[...] por servir la Santa Ley, [...]/ por fazer plazer al rey»
(c. 2200bd).

57 Los legados pontificios alaban al rey castellano delante del de Portugal,
recordândole que deben entablar otra vez relaciones puesto que: «es muy
noble senor,/ mejor de la cristiandad:/ jNo saben emperador/ tan cum-
plido de bondad!» (c. 661). Tan importante es el rey castellano para el
restablecimiento y expansion del poder cristiano que el rey africano,
Albohacén, reconoce su superioridad: «que es muy atrevido/ a que todos
miedo han:/ si éste fuer conquerido/ los cristianos lo serân» (c. 934). La
carta que llega del sultan con orden de destruir la cristiandad realza la

figura de Alfonso que, con sus victorias, consigue salvarla. Las alabanzas

al rey como buen cristiano son numerosas en el Poema y casi no hay
personaje encumbrado que no lo recalque: «Nin nunca fue nin sera/ tan
buen rey entre cristianos» (c. 1920ab); «Don Alfonso, buen senor,/
abrigo de los cristianos,/ sienpre ovo gran savor/ de fazer mal a paga-
nos» (c. 2024). Y, fmalmente, en boca del rey francés al otorgar el

préstamo para la guerra solicitado por la embajada castellana: «porqu'él
es el rey mejor/ que non fue nin ha de ser» (c. 21 S2cd); «E(l) con los

moros pelea/ por onrar la cristiandad» (c. 2183ab).



La transmisiôn del ideario politico del siglo XIV 59

La imagen del rey como buen cristiano se relaciona, especialmen-
te para el caso castellano, con la funciön guerrera: la defensa de la
cristiandad del poder devastador de los moros. Por eso, la Reconquis-
ta espanola es presentada en el Poema con el valor de una cruzada,58

que origina numerosas embajadas entre el papado y Castilla eviden-
ciando la cercania entre ambos poderes, aunque se pueda pensar en

una sujeciön de la realeza.

2.4.2. Las relaciones entre el poder monärquico y el eclesiâstico
La ambiciôn del papa Benedicto XII por propagar la polltica ecle-
siâstica en la cristiandad, de cuyo gobierno el papado se creia cabeza,
lo llevô a fomentar las guerras de cruzada. En su deseo de control de

los poderes temporales, el pontificado considéré a la tradicional Re-

conquista, guerra que Espana mantenia en su propio territorio, como
cruzada, al punto que, en el Poema, se la considéra mayormente asi.
Esta caracteristica de la guerra espanola permitiô, a su vez, la intro-
misiôn directa del Sumo Pontlfice en los asuntos peninsulares.

Pero el interés no era unilateral. El monarca castellano necesitaba
el apoyo del papado, porque lo favorecia econémicamente a través de

los préstamos que recibla y por el sostén politico que significaba su
acercamiento.59 Ambos poderes, por tanto, tenlan motivos suficientes

para que las relaciones fueran muy préximas.
Por el ideal de la defensa de la fe cristiana, el papa intervino en

los conflictos bélicos entre los reinos de Portugal y Castilla mandan-
do varias comitivas a fin de llegar a una soluciôn favorable. La canti-
dad de comisiones enviadas en sucesivos anos indica también que los

58 No solo la idea de una guerra santa, sino también la cruzada aparece
expllcitamente en el discurso de los personajes o en el del mismo
narrador (ce. 1194, 1008, 1533, 1724cd, 1356).

59 Con la concesiôn de la Bula de Cruzada, el rey recibiô beneficios
espirituales y una importante ayuda material, aunque insuficiente por lo

que Alfonso debiô recurrir también a los préstamos de los judlos, de los

genoveses, de Francia y de Portugal. Ademâs, el apoyo de la Iglesia era

importante para la polltica interior del reinado. Ante los problemas
civiles, Alfonso recibiô el auxilio de las ôrdenes militares, como el apoyo

politico de todo el clero, a quien también ayudô el monarca economi-
camente. Véase Pérez Bustamante (1977: 167 y 177-178).



60 Claves del entorno ideolôgico del Poema de Alfonso XI

reyes eran reticentes a aceptar la propuesta de la Santa Sede. Final-
mente, se llegö al acuerdo de paz debido al peligro inminente de la
invasion arabe.

La politica exterior llevada a cabo por el gobierno mostraba las
dos caras de un mismo interés: la sujeciôn al poder espiritual y el
deseo de los reyes de ser soberanos de su propio territorio sin some-
terse a otras intervenciones politicas.

En el Poema, la imagen de la relaciôn monarquia-Iglesia se esta-
blece en un cierto piano de igualdad. El papa propone condiciones

que son aceptadas por el rey castellano; éste las sigue, pero sin re-
nunciar a sus propias conveniencias.60 Todas las embajadas pontifi-
cias hacia la Peninsula se sintetizan, en el piano textual, en una sola

que ademâs es decisiva: a través de ella, el papa logrô la paz entre los
dos reinos para emprender juntos esta 'cruzada'. El envio de la lega-
ciôn papal muestra también un doble aspecto: la obediencia del rey al

papado asi como la elevada consideraciôn del pontifice al rey.
La presencia de la Sede avinonesa en el texto comienza con la

preocupaciôn por el conflicto entre Portugal y Castilla. Sin embargo,
no esta descripta como una intromisiön directa, sino que se le présenta

al pontifice un ruego que lo autoriza a actuar. Tampoco el conflicto

es considerado como algo particular de los dos paises, sino de toda
la cristiandad, pues, debido a su désunion, es invadida por los paga-
nos. El concepto introductor que légitima la preocupaciôn de la Igle-
sia y su posterior actuaciôn es el 'pecado' que pierde a los cristianos:
la invasion musulmana es un consecuente castigo por los errores
cometidos y es el papa el autorizado a poner remedio a la situaciôn.
Después del conflicto de las Investiduras, el poder eclesiâstico habia

argumentado como punto crucial de actuaciôn sobre el poder temporal

el problema del 'pecado'. Es decir que la Iglesia, en tanto poder

60 Para otorgar la Bula de Cruzada, el papa interviene en la reforma de

costumbres de la corte castellana, cuya inmoralidad le preocupaba.
Critica, por ejemplo, la relaciôn ilegitima que el rey mantenia con su
favorita en menoscabo de la reina consorte. El arrepentimiento del rey
por sus 'pecados' durante la oraciôn en el Salado muestra solo un
condicionamiento parcial motivado por las circunstancias: luego de la

guerra y obtenida la victoria, el rey vuelve con su favorita, como queda
reflejado en el Poema.



La transmisiôn del ideario politico del siglo XIV 61

espiritual, tenia derecho a intentar resolver los problemas espirituales
del reinado.61 De este modo, la esfera de actuaciôn se volvia muy
imprecisa, puesto que como transgresiones espirituales podian ser
consideradas aquellas que estaban en contra de la politica papal (se-

gün testimonian los emprendimientos de cruzada contra los albigen-
ses -entre 1209 y 1244- y contra Constantinopla o el enfrentamiento
contra Aragon).

El sumo pontifice es presentado ademâs como una persona sabia,
equilibrada, modelo de gobernante. Su imagen se perfecciona por el

consejo que lo rodea, dechado de conocimientos cléricales ideales

para el mando. En este cuerpo asesor hay encumbrados cardenales y
arzobispos con estudios realizados sobre el pensamiento politico que
primo hasta la primera mitad del siglo XIV: competencia en derecho
canonico y romano -maestros en teologia y expertos juristas-, La
corte pontificia aparece en la obra como el ôrgano indicado para
buscar la soluciôn ecuânime a la disputa.62

La diferencia de tratamiento de la representaciôn papal con
respecta a cada rey es notoria. El poeta ha resaltado la imagen de su rey
a través de las alabanzas de los encumbrados embajadores de uno de

los mâximos poderes de la cristiandad, nivelando su autoridad con la

de la corte pontificia. Ademâs, el Poema deja entrever que Alfonso
XI acata el mandado del pontifice porque se lo expone como un rue-
go, a diferencia del rey lusitano que obedece la propuesta avinonesa

bajo el temor de la excomuniôn.63

Las referencias al rey castellano responden a los tôpicos de la

concepciön de la figura real de las teorias politicas. Lo denominan
como «braço mayor de la ley, del mundo governador» (c. 641),
«na(s)cido en noble signo» y, fundamentalmente, «legitimo en ben-

61 «De las tierras de allén mar/ muchos moros son passados:/ si esta guerra
aturar,/ sera por nuestros pecados» (c. 633); «Aquesto sera gran mal/ si

consejo non ponedes» (c. 634ab).
62 «Siendo el Papa un dia/ con (la) su onrada conpana/ -maestros en

tolosia,/ muchos clérigos d'Espana-» (c. 630); «un arçobispo de Francia/
e de Roma un cardenal [...]/ -buenos maestros en leys/ e dotores en
décréta-/ enbiôlos a estas reys/ de la parte de San Pedro» (cc. 636cd-637).

63 «al de Casti(e)lla rogava/ como a rey noble varôn,/ e al otro lo mandava/
so temor de bendiciôn» (c. 639).



62 Claves del entorno ideolôgico del Poema de Alfonso XI

diciön» (c. 642ad). Luego, por «ruego del Padre Santo», le piden que
llegue a la paz con el reino vecino. El papado modifica la politica
exterior pretendida por Castilla, que négocia con la autoridad papal la

paz entre los reinos, pero exige, en contrapartida, condiciones de

compensaciön por los danos sufridos. No obstante, podria interpre-
tarse una subordinaciôn en el discurso del rey por el contraste de los
intereses de la diplomacia llevada a cabo por Benedicto XII y los

suyos mas atentos a su honra y a la defensa de su territorio.64
En cambio, el trato es otro con respecto al rey de Portugal. En

principio, ninguna de las distinciones hechas al otro soberano se pro-
nuncian aqui, sino que directamente se lo conmina a la obediencia.
Enseguida, se imponen las condiciones pedidas por el rey castellano

y se reconoce la sumisiôn al papa. De acuerdo al poema, el rey lusi-
tano respeta la politica papal y la castellana.65

Aunque con diverso tratamiento, ambos reyes responden favora-
blemente al deseo de la politica pontificia. Sin embargo, la relaciôn
entre los dos poderes adquiere otra dimension luego de la batalla del
Salado. Alfonso ha triunfado y le envia una embajada al papa con

présentes, entre ellos, su pendôn y su caballo, emblemas del rey gue-
rrero. El papa se lo retribuye a través de una ceremonia litürgica, una
procesiön, encumbrando politica y espiritualmente al rey, que ya lo
estaba militarmente. La relaciôn alcanza un nivel de paridad en los

calificativos utilizados para ambos como protectores de la cristian-
dad. El monarca castellano y el Santo Padre se reconocen como

64 «Dixo el rey:'Es gran derecho/ al Papa ser obediente, [...]/ (qu)e lo âl

séria mal./ Yo conpliré (el) su ruego [...]/ Por onra de la mi alteça,/
cuidârame d'él vengar:/ jnon fizo Dios fortaleça/ que lo podiesse

amparar! [...]/ Mas por el Papa Beneito/ contra él faré mesura;/ dexaré

aqueste pleito/ con condiciôn e postura'» (ce. 649cd, 650ab, 652 y 653).
Ambos versos indican las intenciones del rey castellano de no aceptar la

politica pontificia sin imponer sus condiciones. Sin embargo, esto no
oculta el poder papal sobre los estados peninsulares: el rey considéra que
la obediencia del gobierno temporal a la Santa Sede forma parte de su

derecho sobre la cristiandad.
65

«quiérole fazer emienda/ segun el Papa mandar [...]/ E el rey por bien
lo vea/ De aver (tal) avenencia,/ E el Papa (el) juez sea:/ Yo otorgo su

sentencia» (cc. 668cd-669).



La transmisiôn del ideario politico del siglo XIV 63

«nuestro escudo, nuestro manto/ siervo del Gran Criador» (c,
1897cd) y «nuestro escudo e nuestro manto/ braço mayor de la ley»
(c. 1918cd), respectivamente. No obstante, en tanto monarca cris-
tiano acepta el poder superior de la Iglesia: «A la Eglesia 1 a llama/ e

tiéneia por madré;/ a vos, Padre Santo, ama/ e a vos tiene por padre»
(c. 1909).

El Poema de Alfonso XI también se hace eco de las preocupacio-
nes pontificias por sus sedes de Avinôn y Roma, evidencia del mo-
mento politico del siglo XIV. Las dos ciudades aparecen alternati-
vamente, pero mientras que una lo hace principalmente en relaciôn al

aspecto local, la otra cumple una destacada funciôn simbölica.66 Por
ello, cuando hay que dirigirse a la curia papal personalmente se cita
la ciudad de Avinôn, pero cuando la referencia es emblemâtica, re-
presentativa de la Iglesia como factor de poder espiritual, entonces se

menciona a Roma.67

Cuando le llegan las noticias al papa sobre la invasion musulmana
de la Peninsula, el poeta lo sitûa en Avinôn, al igual que cuando se

66 Manuel Garcia Pelayo explica el mito de Roma y la evoluciôn de su
sacralizaciôn. De ser considerada como un espacio institucional politico
no sacro, a partir de Constantino, el Imperio Cristiano coincidiô con el

Imperio Romano, puesto que éste posibilitô la expansion del cristianis-
mo. Por lo tanto, para el pensamiento politico de entonces la idea del

espacio se ajustaba al esquema cristiano dual: habia un espacio pagano y
otro cristiano. Ademâs, se consideraba que la cristiandad tenia dos centras

vitales: Roma, donde estaba la Iglesia y el Imperio, y Jerusalén, que
era el centra cösmico. Incluso los lugares de decision politica en la Edad
Media estaban relacionados con una naturaleza sacra (por ejemplo,
Santiago de Compostela para el caso de Espana). Véase Garcia Pelayo
(1968: 71-79).

67 Esta localizaciôn de la Iglesia atrajo la escritura de varias teorias. Por un
lado, los que seguian la politica imperialista negaban la importancia de

Roma como cabeza de la cristiandad y proclamaban la de Jerusalén,
donde naciô el cristianismo. Por otro lado, las teorias hierâticas reivin-
dicaban el poderio de Roma como cabeza de toda la cristiandad, puesto

que de ahi se habia originado el Imperio Cristiano. Por lo tanto, Roma
significaba, estando por o contra ella, el centra de poder politico por
antonomasia en la Edad Media, por eso se manifiesta el deseo de volver
que albergaba la curia exiliada en Avinôn.



64 Claves del entorno ideo/ögico del Poema de Alfonso XI

envia un présente o se oficia la misa, porque hay una referencia al

lugar preciso. Contrariamente, la ciudad imperial simboliza textual-
mente el poder de la cristiandad, aun si se alude a ella como simple
referencia geogrâfica.68

La relaciön entre el clero y el monarca queda estrechamente vin-
culada en la procesiôn de la corte pontificia con el pendön triunfante
del rey hacia la iglesia de Avinôn. La ceremonia, inhabituai en el

poema, se realiza parte en la calle, parte dentro del templo. En ella,
se elogia continuamente al vencedor del Salado, que se encuentra en
la cûspide de su gobierno, articulando la figura de la realeza al arque-
tipo de rey cristiano.69

Rodrigo Yânez ha elaborado dos imâgenes de poder a través del

prisma religioso: la figura militar y gubernamental del rey como
buen cristiano, y la de una Iglesia protectora y omniprésente. La
imagen monârquica se corresponde con las ideas teocentristas vistas

anteriormente, propuestas para elevar la figura de Alfonso. Su en-
grandecimiento siempre se encuentra unido a los preceptos sacerdotales.

Si se piensa incluso en la intervenciôn de la ayuda de Dios

68
«Aquestas nuevas llegaron/ (a) Avinôn, noble ciudad» (c. 629cd); «con
sus donas lo enbiava/ a la cibdad de Avinôn» (c. 1893cd); «e muchas

mis(s)as cantar/ en la cibdad de Avinôn» (c. 1913cd); «Tomaron el su

pendön/ e fuéronlo asentar/ en la eglesia de Avinôn/ delante el santo
altar» (c. 1917). Inversamente, la consideraciön de Roma es en tanto
lugar simbôlico del poder sagrado: «venidos somos de Roma/ cabeça de

Santa Ley» (c. 643ab); «por onrar la cristiandad/ la santa casa de Roma/
sirve muy de voluntad» (c. 1910). Incluso, cuando se menciona Roma

como lugar concreto, en realidad représenta el lugar mitico de la

cristiandad, puesto que la escena ocurre en Avinôn. Asi el embajador de

Alfonso ante la curia cuando refiere la amenaza mora comenta: «e alabâ-

ronse tanto/ que a Roma llegarian/ e vos, senor, (Padre) Santo,/ consigo
vos llevarian» (c. 1903).

69 Antes de consagrar el esfuerzo de Alfonso como protector de la
cristiandad en la procesiôn, el mismo papa realiza toda una cantidad de

elogios que realzan su figura militar: «jNon saben emperador/ tan

complido de bondad!» (c. 1919cd); «Nin nunca fue nin sera/ tan buen

rey entre cristianos» (c. 1920ab); «Este es rey con derecho/ es nuestro
castiello fuerte» (c. 192led); «e pas(s)a vida penada/ por nos todos
defender» (c. 1922cd).



La transmisiôn del ideario politico del siglo XIV 65

como constructora de una imagen real sagrada y poderosa, hay que
considerar también la mediacion de la Iglesia. Para recibir el socorro
divino no basta ser rey: el poeta resalta que el rey habla pecado y,
como cualquier hombre sujeto a la mortalidad -segun se aclaraba en
los consejos del ayo-, debla pedir perdön por sus pecados siguiendo
las disposiciones morales cléricales. Asl, la salvacion celestial llega
una vez que el rey ha sometido su propia voluntad a la eclesiâstica.

El discurso religioso se halla présente en todo el Poema. Las misas

son un evidente exponente, pero también las numerosas oraciones
en boca de personajes laicos.70 Todo queda envuelto en una atmösfe-
ra devota, reflejando la realidad arraigada en las creencias religiosas.
En este contexto no es dificil imaginar que el pueblo confie en la
sacralidad de su rey, que lo salvarâ de las desgracias, asi como que el

rey espere la ayuda de Dios para la resoluciön de los conflictos.
Los personajes relevantes en el poema también se integran en este

contexto sacro. El papel destacado del papa y del arzobispo don Gil
de Albornoz son comparables al del soberano, y opacan a otros lide-
res historicos que aparecen ocasionalmente. Los prelados condicio-
nan el desarrollo textual o complementan la significaciön otorgada al

rey, pero también cobran importancia independientemente de la figura

real. Su presencia es poderosa y sus discursos, como se ha visto,

70 Ademâs de las oraciones del rey, otros personajes, al implorar ayuda o
perdön, introducen imâgenes religiosas. Con respecta al soberano, hay
otras menciones que contribuyen a crear su imagen de rey cristiano (cc.
291 y 1234). Asimismo, la mujer que intercede por los nobles discolos,
don Juan el Tuerto y don Juan Manuel, pide clemencia recordando el

perdön divino con la oraciön de los agonizantes; lo mismo harâ luego su

hijo (cc. 589cd y 590). Don Juan Manuel recuerda los pecados
cometidos contra la religion cristiana asl como los arabes piden la

protecciôn del Senor. El ayo, al terminar sus consejos, realiza un ruego
por el gobierno de su rey: «'[...]e vos faga bien re(g)nar/ e vos mande
acabar bien/ e vos quiera heredar/ con los sus santos. Amén'» (c. 152).
La reina Maria, al hablar con su padre, Alfonso IV de Portugal, no
olvida un pequeno discurso religioso al pedirle ayuda para el rey
castellano (cc. 1188cd, 1189 y 1190). El ruego mâs significativo es la
oraciön de los soldados delante del maravilloso pendön de las cinco
llagas (cc. 782-785), «un cruzifïcio estava/ figurado noblemiente»
(c.783ab).



66 Claves del entorno ideologico del Poema de Alfonso XI

decisivos. No ocurre lo mismo con otros personajes importantes. El

rey de Francia, eje de la politica del trescientos, no es fundamental en
el Poema excepto para resaltar la imagen del soberano castellano con
su reconocimiento internacional, al igual que otros nobles encumbra-
dos, cuya funciôn se limita a sobredimensionar la importancia del

ejército castellano y la valentia del rey.
Por tanto, el Poema de Alfonso XI tiene un importante componen-

te hierâtico: al papa, en tanto que padre de la Santa Iglesia de Roma,
'cabeza de Santa Ley', le compete oficiar de juez en los problemas

graves de los reinos. El rey, a través de la imagen sagrada creada,
cimenta su propio poder en el acercamiento a la Iglesia. Pero en el

texto también se créa una figura monârquica que, separada de la teo-

lögica, consolida su aspecto juridico. En sintesis, aunque ya se cono-
cieran y divulgaran las ideas aristotélicas, la propaganda politica
dependia del peso de la imagen sagrada.

2.5. La imagen juridica del poder real

2.5.1. Los consejos del ayo
La figura ideal del soberano se encuentra al principio en los consejos
del ayo, indicio de que el joven rey ya esta preparado para ejercer su

gobierno. Los teöricos los han distinguido como la influencia del

mester de clerecia, concretamente en los consejos que da Aristoteles
a Alejandro en el Libro de Alexandre (Davis 1947). Ademâs, como
influjo erudito del autor, los consejos brindados al rey castellano van
a tenerse en cuenta durante todo el desarrollo de la acciôn y su imagen

responderâ al arquetipo real dibujado por su preceptor.
Estos consejos pueden dividirse en sus caracteristicas pragmâticas

gubernamentales y en los aspectos religiosos: el conjunto brinda la

imagen de un rey ideal.
Para amonestar al soberano, se apunta, en un comienzo, su legiti-

midad como rey (c. 113d). Luego, debe ser sabio «como (muy) buen
escolar» (c. 114d) y paciente, puesto que gobernarse a si mismo es

una de las caracteristicas fundamentales para régir a los demâs.
Alfonso habia nacido incluso en «buena luna», predestinacion divina
que convierte al rey en un ser indestructible (présente a lo largo del



La transmisiön del ideario politico del siglo XIV 67

Poema) y, junto al favor celestial que recibe, en una figura ûnica y
sagrada.

Los consejos para dirigir Castilla estân unidos a la religiosidad del
soberano: el rey gobierna por intermedio de Dios, que lo hace rey de

sus pueblos: «e cômo vos fizo rey/ para sus pueblos reger» (c.l20cd).
La inmortalidad del poder soberano se contrasta con la mortalidad
del rey en tanto individuo: «(qu)e de limo sodés fecho/ e de tierra
humanal» (c. 12led). Y, segün las creencias del momenta, el rey
debla dar cuenta de su gobierno a Dios, verdadero Rey del Universo.

Otra de las tareas destacadas es la militar para régir Espana «con
espada de justicia» (c. 130b), honrando la Santa Ley. El rey debe
sobresalir en su valentia en la contienda, en la piedad y en la mesura
con el vencido. Debe cumplir con las promesas, no ser vanidoso y ser

equitativo en el reparto de ganancias. También es importante la rela-
ciôn con sus vasallos y el clero, en diferente escala: «Onrad (a) los

fijos dalgo [...]/ e bien asi los perlados:/ amaldos como amigos» (cc.
135d y 136ab).

Las funciones de gobierno se desplazan luego a los problemas in-
ternacionales: por un lado, la obligaciön fundamental de hacer la

guerra a los moros «por onrar la santa ley» (c.l41a); por otro, cômo
reaccionar ante una amenaza exterior injusta:

si vos otro rey fezier
mal tuerto (e) sin derecho,
vos con el vuestro poder
vengad (e) el vuestro despecho. (c. 138)

Siguiendo estas pautas, Alfonso aetüa ante la provocaciôn de Portugal

declarândole la guerra y demandando ante los legados papales
enmienda por los danos sufridos.

El agradecimiento a Dios después de cada batalla es una de las

admoniciones del ayo que el monarca sigue con mâs frecuencia. Fi-
nalmente, la evocaciôn de sus antepasados apunta a su legitimidad
como heredero de la Corona y, en este caso, a la obligaciön dinâstica
de la defensa de la Iglesia, présente durante el texto.

Todas las actividades del rey desplegadas en el Poema se acomo-
dan a estas consejos; por eso, se propone una imagen pragmâtica
para gobernar el reino. Ella se circunscribe a lo relativo al Cuerpo



68 Claves del entorno ideolôgico del Poema de Alfonso XI

politico (entidades juridicas a las que el rey, en tanto protector del
bien publico, debe responder) y, finalmente, a la creaciön de una
figura regia a través de los signos retöricos, simbölicos y ceremonia-
les.

2.5.2. La funciön del rey

2.5.2.1. La funciôn legislativa y judicial
El monarca encarnaba la justicia y la ley, por tanto sus funciones
primordiales eran las de ser juez y legislador. En el Poema esto se

refleja en el comienzo del reinado cuando el monarca debe ordenar
su territorio devastado durante la época de minoridad (c. 11 led). No
obstante, con el emprendimiento de la Reconquista estas funciones se

desplazaron a un piano secundario.
El texto comienza con el desolador panorama en que quedo Casti-

11a luego de la época de tutorias y restablecimiento del orden. El so-
berano es descrito en una posiciôn mayestâtica, sentado en su trono
«rico e bien paresciente», recibiendo las quejas de su pueblo, contra
los regentes del reino.71 El vinculo entre el monarca y sus naturales,
iniciado a través de esta funciön judicial, indica el comienzo de los

enfrentamientos entre la Corona y la nobleza. Sin embargo, una vez
impuesta la autoridad del gobierno, cobra mayor relieve la aeeiön

reconquistadora y la cruzada.
Dos imâgenes legales complementarias frecuentes en la obra son

el amor y la ira del soberano.72 Relacionado con éstas, el temor al

71 «Estando en su estrado,/ rico e bien paresciente,/ dexieron: 'Senor
onrado,/ acorred a vuestra gente.// que nos somos labradores/ del mundo
desamparados,/ (e) de los vuestros tutores/ muy mal somos estragados'.»
(cc. 92-93).

72 Ambos conceptos juridicos aparecen en el texto en delicado equilibrio:
el amor del rey puede convertirse prontamente en ira, figura que genera
también el temor al rey. Cuando Alfonso pide para el cerco de Algeciras
la colaboraciôn del almirante genovés Egidio Bocanegra, en la cuarteta
se aclara: «[...] e enbiavos rogar/ so pena del su amor» (c. 2051 cd) y
continua: «E si la el buen rey ganar,/ a vos darâ muy buen grado;/ si de

otra guisa pas(s)ar,/ vos seredes y culpado' (c. 2053). También ante el
llamado de nuevas tropas para reforzar el cerco, el rey vuelve a apelar a



La transmisiôn de! ideario politico del siglo XIV 69

rey, proyectado en la imposiciön de una justicia férrea, contribula al
restablecimiento del orden. La efectividad de la acciôn monârquica
es destacada por la enumeraciön de cuartetas que describen la situa-
ciön: ajusticiamiento de ladrones, repoblaciön de villas, renovaciön
de castillos en la frontera, instauraciôn de concejos, activaciön de la

repoblaciön, restauraciön de caminos, creaciön de la orden militar de

la Banda (Rodriguez Velasco 2009). Estas funciones gubernamenta-
les se complementaban con sus atributos de soberano ideal.73

El poema también refleja la labor legislativa de Alfonso, que ac-
tûa, segün el derecho consuetudinario, convocando Cortes «como lo
usan los reys/ por mâs comunal provecho», destacando su interés por
el bienestar general: «por todos en general/ fizo ley (muy) provecho-
sa» (c. 33led). El restablecimiento de la ley genera ademâs el forta-
lecimiento del bien publico a través de nuevas medidas: «sus tierras
asosego/ ôvolas bien aforadas», «e diôles grandes franqueças/ por
Casti(e)lla mâs valer» (cc. 335cd y 336ab).

La ira del rey corresponde también a la realidad institucional y de

ella depende la sentencia del monarca. Asi, por ejemplo, cuando

castiga la rebeliôn del maestre de Alcantara, a quien ademâs habia
encumbrado socialmente, se mencionan dos figuras juridicas que
destinan la suerte al vasallo: la ira regia (c. 849ab) y la traicién al rey
(c. 851 abc). La pena de este delito grave fue la muerte del traidor y
su posterior incineraciön.

Atentar contra el bien publico es un delito que debia ser sanciona-
do por el rey imponiendo la justicia. Por ello, déclaré la guerra al rey
de Portugal, a Juan Nûnez y a don Juan Manuel.

la pérdida de su amor: «los que ama llegas(s)en/ les darla gran loor,/ e

aquellos que mâs tardas(s)en/ perderian su amor» (c. 2141). Finalmente,
el rey conquista la plaza de Algeciras, entonces los moros se aprestan a

pedirle perdôn antes de probar la ira real lo que hace que las palabras del

mensajero sean muy sopesadas: «Rey noble, buen cavallero,/ ya oistes

(vos) dezir/ que carta nin mensajero/ non deve mal rescibir [...]/ayades
este mandado/ del rey moro de Granada [...]/ todos cuantos moros son/
de que vos tenedes ira,/ (a vos) demandan perdôn/ por la villa de

Algezira», (cc. 2348, 2349cd y 2350).
7j «Espejo fue de la ley,/ del Gran Criador vasallo [...]/ rey noble (e)

entendido, [...]/ peso egual de justicia» (cc. 275ab, 276a y 277d).



70 Claves del entorno ideolôgico del Poema de Alfonso XI

Dentro de las caracterlsticas que configuran la imagen real, ade-
mâs de ser 'espejo de la ley' y 'peso egual de justicia', el poeta
describe a Alfonso como «muy fiel batallador,/ en lidiar fuerte bracero,/
d'espada buen feridor» (c. 278bcd). Precisamente, junto a las otras
funciones, la militar cobra en el poema vital importancia.

2.5.2.2. La funciön militar del rey
A causa de las guerras en defensa de la cristiandad, el rey era consi-
derado como el brazo protector de la Iglesia. Pero, aparte del contexte

religioso, era fundamental la figura del rey reconquistador, que,
junto a la judicial y la legislativa, lo convertia en un buen gobernan-
te. En el Poema, predominan la figura del monarca como buen gue-
rrero, las imâgenes retöricas que posibilitan una imagen poderosa de
la realeza y las insignias que lo representan.

Como buen guerrero, el rey debia ser un ejemplo de arrojo y ab-

negaciön. Su superioridad se demostraba en los riesgos que corria

para salvaciôn de su territorio sirviendo de ejemplo al resto del ejér-
cito.74 Los recursos retöricos que emplea el poeta son tôpicos para la

construcciön de la imagen protectora de Alfonso.75 Los mâs frecuen-
tes son la comparaciön de los guerreros con animates feroces (cc.
1677cd y 1678), con fortalezas o relacionarlo con los héroes litera-
rios, a quienes supera.76

74
«[...] del vuestro rey saberedes/ cömo el cuerpo aventura» (c. 1433cd);
«segün natural guerrero/ sobre (la) mano una maça,/ su cavallo bien

ligero» (c. 1676bcd); «cömo el rey de Castiella/ el su cuerpo aventura»
(c. 1702c-d); «Dezlan: 'iQué gran seiïor/ e qué noble cavallero!/ jval
Dios, qué buen lidiador!/ jval Dios, qué real bracero!'» (c. 1772).

75 La gran mayoria de los recursos retöricos se encuentran analizados por
Catalan (1953: 109-126), por lo que ùnicamente se harâ una somera
menciön de aquellos que resulten mâs representativos para describir la

funciön protectora del rey segün los cânones literarios y politicos que
regi'an en la época.

76 El poeta no escatima elogios al referirse a su rey: «que iva en aquel dia/
segün rey de gran bondad:/ ;un castiello parescia/ entre (aquel)la
cristiandad» (c. 1552), también cc. 2008, 2009a. Tampoco faltan los héroes

a los que el rey castellano supera: Alejandro de Macedonia (c,1773cd),
Pepino de Francia (c. 1774ac), Enrique fi de Oliva (c. 242led).



La transmisiôn del ideario politico del siglo XIV 71

En el conjunto de simbolos représentantes de la persona real, so-
bresalen las insignias, que, en el Poema, se refieren principalmente al

valor guerrero del rey. La corona, que en Castilla no tuvo la impor-
tancia que lia tenido en otros reinos, aparece solamente dos veces y
siempre relacionada a la actividad militar.77 La espada aparece rela-
cionada con la corona en algunos versos de carâcter épico, sin
embargo, en la batalla es desplazada por la lanza y, mas original, por la

maza con que se caracteriza la fuerza de Alfonso XI.'8 El poeta no
pierde la oportunidad de destacar el esfuerzo continuo del rey en las

contiendas para salvaciön del mundo cristiano, inclusive sus atuen-
dos se corresponden con esta imagen de sacrificio.79

77 Antes de ir a descercar Tarifa, y debido a la situaciön angustiante del

ejército que esperaba la ayuda del rey de Portugal, Alfonso para dar

coraje a los suyos y comenzar la guerra, moströ su corona y su espada.
El recuerdo del momento de su coronaciôn y la exhibiciön de las

insignias bendecidas generaron el juramento de fidelidad de los vasallos

legitimando la autoridad real ante la delicada situaciön (c. 1209 y cc.
1214-1215).

78 La referencia a la espada aparece en los versos que mâs recuerdan la

épica como, por ejemplo, en el consejo de Alfonso que luego es seguido

por sus soldados: «E si la lança quebrar/ de los golpes que fezieren,/
sépanse bien ayudar/ de la espada que tovieren» (c. 1564); «las lanças
les fallescian/ de la espada se menbravan» (c. 1655cd), o también se

encuentra la espada de un noble que reluce «como fuego de alquitrân».
Sin embargo, la menciôn mâs significativa, ademâs de la de la
coronaciôn, es la que se hace en la profecia de Merlin, en donde la

pérdida de la espada équivale a la de la honra (c. 1820ab; c. 1841).
También el rey Yuçaf de Granada «[...] quebrando la su espada,/
comenzô a fazer llanto» (c. 1880cd). En estos casos, la destrucciôn de la

espada simboliza la derrota y deshonra del enemigo, en cambio, durante
los combates resaltan principalmente las lanzas y los pendones como
senal visible del triunfo cristiano. Para el papel de la espada en el ciclo
artiirico véase Alvar 1991: 151-152).

79 «Como natural guerrero [...]/ armas llevava de azero/ con castiellos e

leones» (c. 1553acd); «El su cuerpo muy lozano/ guarnido a muy gran
brio,/ una maça en la mano/ en senal de senorio» (c. 1554); «[...] llevava
sobresenales/ el su pendön bien tendido [...]» (c. 1555bc).
El texto proporciona numerosos pasajes que aclaran el esfuerzo del rey
en la guerra: «en el tiempo que vevistes/ siempre regnastes en guerras



72 Claves del entorno ideolôgico del Poema de Alfonso XI

Otra insignia que distinguîa a los guerreros era el pendön.80 Sin

embargo, cobra mayor importancia cuando se relaciona con lo reli-
gioso. En un primer caso, surgiö misteriosamente un pendön maravi-
lloso (c. 785ab) que representaba el simbolo sagrado del crucifijo con
Cristo padeciendo sus cinco llagas. La apariciön milagrosa provoco
un momento de piedad: «e los inojos fincavan/ e fazian oraciôn», (c.

785cd). En el otro caso, representaba un distintivo digno de ser sacra-
lizado por el Papa. El pendön de Alfonso, luego de la batalla del
Salado, fue llevado en procesiôn a la Iglesia de Avinön y colocado en
el altar mayor. Sin embargo, lejos del carâcter sagrado del otro, éste

poseia, sobre todo, una connotaciön politico-religiosa: era el recono-
cimiento de la corte pontificia a la politica de Alfonso, indicando la
cima de su gobierno.

2.5.3. El cuerpo politico como limitador del poder
Las funciones del soberano representaban su poder de decision y
acciön sobre los otros, pero también constituian su limite, porque
debia abogar por el 'Bien Comun', dejando de lado sus propios in-
tereses por los del reino. Estaba respaldado por las Cortes que se

ocupaban del bienestar püblico, del control del cumplimiento de la

ley y se encargaban de informar al soberano de lo ocurrido en cada

lugar para demandar justicia. En el Poema, la organizacion del cuerpo

politico se describe al principio cuando se destaca la funciön jus-
ticiera y legislativa del rey. Lejos de los constantes conflictos sin

solucionar que planteaban las reuniones de Cortes, en el texto litera-
rio figura solo una sesiôn significativamente después de la etapa de

[...]» (c. 1138ab), o también la idea de arriesgar la vida a causa de la

guerra: «[...] del vuestro rey saberedes/ cômo el cuerpo aventura» (c.

1433cd), idea que se repite en boca de los moros (c. 1702), del papa (c.

1922cd) y también del poeta (c. 2020d, c. 2021 acd).
80 El pendön sobresale como insignia militar: por él se distinguen los sol-

dados durante el combate. Ademâs, es apreciado principalmente como
una metâfora del soberano. Como guerrero, el rey Alfonso va «El su

cuerpo bien guardando,/ de la sus armas guarnido/ (e) el pendôn muy
preciado/ por la tienda bien tendido» (c. 1712; también cc. 691,1273 y
1479).



La transmisiôn del ideario politico del siglo XIV 73

minoridad. A continuacion, se muestran los problemas resueltos por
el monarca.

Sin embargo, en el texto, esta idea de corporaciön esta vinculada a

la Iglesia mâs que a la monarquia, a través de la conocida metâfora
del cuerpo humano como organizaciön gubernamental. Asi, Roma es,

segün las teorias hierâticas, cabeza de la Iglesia («cabeça de Santa

Ley», c. 643b), mientras el monarca es considerado por los eclesiâs-
ticos como «braço mayor de la ley» (c. 641c), porque, por un lado,
hace ejecutar la ley; por otro, représenta el brazo armado de la Iglesia.

La ley, considerada como otra imagen de limitaciôn, sometia la

voluntad real al cumplimiento de la justicia. De todos modos, en las

arengas de los diversos personajes -Alfonso, el arzobispo Gil de

Albornoz, el rey de Portugal, el Santo Padre, etc.- sobresale la Santa

Ley que debia obedecerse y que guiaba la conducta de los soberanos:

por respetarla, se declaraba la guerra al enemigo, se redimian las

faltas y se obedecia al papado. Las imâgenes juridicas continuaban
asociadas a las religiosas, tanto que para la creaciôn de una imagen
regia de superioridad estaban présentes.

2.5.4. Creaciôn de una imagen regia de superioridad
La supremacia real se exteriorizaba a través de los recursos retôricos
empleados, de las descripciones de signos reaies y del aspecto
ceremonial.

2.5.4.1. Recursos retôricos
Con respecto a lo retôrico se distinguen, por un lado, las teorias refe-
ridas a las ideas de superioridad regia y, por otro lado, la adjetivaciôn
y caracterizaciôn que corresponde al monarca. La superioridad regia,
présente en la concepciôn teocrâtica del poder, se corresponde con
una imagen sacralizada de la realeza y se expresa por medio de una
polifom'a discursiva que otorgaba a la Corona, en su multiple recono-
cimiento, una primacia ûnica.



74 Cloves del entorno ideolôgico del Poema de Alfonso XI

Estas referencias caracterizadoras del rey que priman en el texto
aluden a su nobleza,8' a la menciôn de 'Alteza',82 a su nacimiento en
real signo o en planeta de Ventura,83 al mejor rey nacido, a su mesura.

81 La nobleza se adquirla en el recinto cortesano; era la educaciôn que
recibla el soberano, as! como los nobles que se educaban en la corte, y
que se correspondla con los ideales vertidos en la literatura polîtica, y
con la 'cortesla', referida a los valores de lealtad, hospitalidad, genero-
sidad, cordialidad, equilibrio, y moderaciôn. Estos ideales propagados
desde la corte intentaban influir en la conducta de la nobleza e impo-
nerse sobre ella (Maravall 1973: 275-286; Nieto Soria 2002). El joven
rey Alfonso es una fiel exposiciôn de estos cânones corteses (ce. 88-89).
La referencia a la nobleza del rey sigue constante en el texto, por
ejemplo, en la ceremonia de coronaciôn del rey (c. 396 y cc. 403cd-
404ab). Caracterlstica que también es reconocida por don Juan Manuel
(c. 600ab) y por los consejeros del rey moro Albohacén (c. 1394ab);

concepto reiterado aûn después de la derrota mora (cc. 1701c y 1704cd).
82 Las menciones a la 'Alteza real' son numerosisimas y responden al

mismo concepto teocrâtico de poder. Puesto que el poder del rey venia
de Dios y descendia a la tierra, entonces el soberano era considerado
también 'alto'. El poder interpretado como 'altura' es frecuente en el

texto: «E Dios Padre de ventura/ a todos por su bondad/ e pônelos en

altura/ como es su piadad» (c. 368); esta idea aparece en el discurso del

rey y del arzobispo de Toledo, Gil de Albornoz (cc. 1524cd-1525a y c.

1528a). También luego del sometimiento de la nobleza (c. 599). Alfonso
hace referencia a su poder en su enfrentamiento contra el rey lusitano (c.
652ab); el mismo trato tienen sus consejeros; «j[...]/ rey senor de gran
altura, de los cristianos espejo!/ [...]» (c. 1149ab). El tratamiento se

vuelve corriente cuando se unen los reyes de Portugal y de Castilla
contra el moro (cc. 1239b, 1268ab y 1416ab).

83 La vinculaciôn con una naturaleza sacra otorgaba cierto poder
sobrenatural a los reyes lo que se traducia en un éxito propagandlstico
politico. La relaciön de una estirpe con un rey santo, el milagro real, o

milagros concedidos por Dios al soberano asi como la intercesiôn del

Santo Patrono nacional con el poder divino y también la posesiôn de

reliquias integraban lo politico al poder sobrenatural lo que lo hacla
invulnerable y neutralizaba as! la angustia del momento (Garcia Pelayo
1968: 101-142). En el Poema de Alfonso XL puede observarse la inter-
venciôn del Apöstol Santiago en las guerras o directamente el favor
divino, pero también la predestinaciön del rey para los acontecimientos



La transmisiôn del ideario politico del siglo XIV 75

bondad, condiciôn caballeresca, honra, fama, valor, equidad, y cono-
cimiento.84

Como caracterizacion de la figura superior del rey, se alude tam-
bién en el Poema a la equivalencia entre el rey y el emperador, aun-

que, en contraposiciôn, se menciona el deseo de Alfonso de llegar a

ser emperador a través de las conquistas. Mas arriba se aludiö que, a

comienzos del siglo XIV, a raiz del enfrentamiento entre el emperador

Enrique VII y el rey de Nâpoles Roberto de Anjou, se produjo
una intensa actividad de juristas que trataron de equiparar los dos

rangos entre si y aun con el poder papal. Este conflicto politico, que

afortunados lo que lo convierte en un ser escogido (c. 367cd); pero,
sobre todo, aparece antes de una batalla (c. 1148ab y c. 1530acd). Su

nacimiento es también un acontecimiento extraordinario (c. 560cd y c.

642abd). Por su nacimiento, el rey castellano esta llamado a ser vence-
dor (c. 1871 y cc. 2337-2338cd). No es una alabanza estereotipada, pues
la suerte destinada a Alfonso lo hace triunfar en las empresas mâs difi-
ciles, aun cuando en el texto Dios lo pone a prueba. Por el contrario, la

mala Ventura del rey moro, vaticinada por su mujer Fâtima, ocasiona la

destrucciôn del ejército moro desencadenada por la imprudencia de su

rey al no seguir el consejo dado (c. 970).
84 De las imâgenes de superioridad con que se describe a Alfonso es

habitual la referencia a su condiciôn de mejor hombre nacido o de mejor
guerrero, sin parangon con cualquier otro rey, alabanza que cobra relieve
en el discurso enemigo (c. 1869 y c. 2337). Las alabanzas desmesuradas
también se refieren a su bondad (c. 1162ab). También se destaca la

mesura de Alfonso (cc. 566bc y 60lab), su equidad y su desprendi-
miento (cc. 2167bcd y 220led). La honra es de vital importancia, sobre

todo cuando se pone en juego el nombre dinâstico. Por ella se puede
iniciar una batalla e infundir coraje a un ejército. Ademâs se extiende al

reino entero y, por ende, a la idea de fama que se pretende o se logra
conquistar. Por el contrario, la pérdida de la honra acarrea la desgracia
del soberano y aun del reinado. Alfonso responde ante la posibilidad de

no presentar batalla: «(Yo) mâs querria la muerte/ que Tarifa ser

perdida/ e atal desonra fuerte/ re(s)cibir en la mi vida» (c. 1133), idea

que se réitéra al conquistar Algeciras (cc. 2435cd y 2335cd). Todo esto
se relaciona con la fama que cosecha el rey castellano no solo en el

discurso de los personajes, sino también en la idea de honra que
perdurarâ para siempre (c. 1436, c. 1437 yc. 150cd). Véase Lida de

Malkiel (1983: 220-229).



76 Claves del entorno ideolögico del Poema de Alfonso XI

aportö nuevos vientos a las teorias gubernamentales de la época,
puede verse aludido en nuestro texto.

El reconocimiento de Alfonso proviene de los legados pontificios,
que alternan el trato de rey con el de emperador (c. 641). A diferen-
cia del monarca de Portugal que es considerado «Rey onrado», se

refieren al rey castellano como: «jnon saben emperador/ tan conplido
de bondad!» (c. 661). El poeta también comenta, luego de la enfer-
medad sufrida por el rey: «e fue jur/gado a muerte/ el gran par
d'emperador» (c. 340cd). El intento de alcanzar el tltulo imperial se

percibe con las conquistas de otros territorios, como reconoce el rey
Albohacén ante su ejército; el rey marroqui, en sus cavilaciones, y el

mismo Alfonso, al preparar la hueste para Algeciras.85

2.5.4.2. Los signos reaies
Con respecto a la descripciôn de signos regios, la imagen real se

centraba en la posiciôn del senor con respecto a sus sûbditos. La
postura superior monârquica, referida a su imagen mayestâtica, era
tomada literalmente como un lugar ubicado por encima de los demâs,
representado en el estrado (Le Goff 2004: 1075-1119). Sin embargo,
pocas veces era descrito el rey castellano en esta postura; por el
contrario, se distinguia su imagen de naturaleza marcial, debido a la

importancia de la Reconquista, incluso cuando no desempenaba una
actividad militar. El ejercicio de las virtudes del soberano se veia

principalmente en los triunfos guerreros, mâs que en su funciôn le-

gislativa (Garcia Pelayo 1968: 300-308). Por ello, el rey casi nunca
estaba inmôvil en su trono, excepto al comienzo de su reinado cuando

escuchaba a su pueblo que pedia una soluciön a sus penurias o

85 Comenta el rey Albohacén: «Don Alfonso, rey d'Espana/ luego
enperador sera,/ con gran poder de conpana/ el Estrecho pas(s)arâ» (c.
2063). El rey castellano codicia ganar Algeciras sabiendo el poder que
eso le otorgarla: «si cobras(s)e Algezira/ séria senor d'Espana» (c.
2040cd). Lo mismo piensa el rey de Marruecos: «Casti(e)lla cuido ganar
[...]// E y (me) pomân la siella,/ llamarme he emperador,/ e aquel rey de

Casti(e)lla/ a mi llamarâ senor» (cc. 912a-913).



La transmisiôn del ideario politico del siglo XIV 77

cuando se reuniö con el rey de Portugal para combatir juntos al
86

enemigo.
Durante el siglo XIV, la concepciôn de una teorla polltica comen-

zo lentamente a independizarse de la teorla eclesiâstica. Sin embargo,
la figura del soberano majestuoso siguiô utilizândose, por ejemplo en
los sellos, junto a la imagen ecuestre de un rey guerrero (Ruiz 1987).
En el Poema, la postura majestuosa es reemplazada por los signos
discursivos que enaltecen la figura real, tales como 'Senor de gran
altura' o 'Alteza', y que son introdueidos, lejos del ambiente corte-
sano, en los discursos proferidos en el âmbito guerrero. Por lo tanto,
si Alfonso es descrito principalmente en su aspecto marcial, su carâc-

ter mayestâtico, aunque figurativamente mucho menor, esta présente
en lo retörico.

Las insignias reales y objetos sagrados caracterizaban también la

figura del rey. El ûnico slmbolo que aparece en el texto es el pendön
maravilloso que se enarbola antes de la guerra. Con respecta a las

insignias, sobresalen, segün se ha visto, el pendön en el campo de

batalla y, en menor medida, la espada y la corona, slmbolo del poder
real durante la coronaciön del rey.

2.5.4.3. El aspecto ceremonial
El aspecto ceremonial contribula a la superioridad de una imagen
regia. En el texto se distinguen la boda real, la coronaciön e investi-
dura caballeresca del rey, la ceremonia del juramento de los vasallos
de combatir junto al rey,87 las misas pollticas, la procesiön efectuada

por el papa en honor de Alfonso, y alguna muy escueta descripciôn
de una recepciön de bienvenida luego de una contienda (Nieto Soria
1993: 59-76). Las ceremonias no sobresalen en el texto; en la reali-
dad fueron mâs numerosas y con mayor boato, pero las descritas son
significativas y suficientes para realzar en el poema la imagen real.

86 Sölo en un primer momento el escano del rey es descripto con mâs

detenimiento; luego se mencionarâ ünicamente el estrado (ce. 92 y
124led). Con mayor detalle se describe el del rey lusitano: «siendo en

(el) su estrado/ con muy gran cavalleria,/ perlados al otro ladoj
maestros en tolosia» (c. 1019).

87 Nieto Soria (1993: 59-76) llama 'Ceremonias de Cooperaciön' a estos
rituales donde se efectua un juramento.



78 Claves del entorno ideolôgico del Poema de Alfonso XI

A la boda del rey se le dedica muy poco espacio, sobre todo com-
parândola con la descripciôn y apologia de unas veintidôs copias que
el poeta realiza posteriormente del amor por la favorita. La descripcion

de una posible ceremonia es concisa, unicamente dos copias (cc.
318 y 319).

En la ceremonia de la coronaciôn real, el poeta despliega el arte
de la descripciôn. Primera, se detalla la investidura de caballero del

rey en el templo de Santiago de Compostela. La Crônica relata que
fue armado caballero por el brazo môvil de una representaciön de

Santiago Apôstol, para no someterse a ser coronado por ningûn cléri-
go.88 Este distanciamiento del poder eclesiâstico es relatado a médias

en el Poema, donde no se menciona la maquinaria sagrada, pero se

enfatiza que el mismo rey tomô la espada del altar sin la ayuda de

ningün prelado. Luego, en la prôxima copia, el rey parte hacia Burgos

donde sera coronado. La riqueza de la decoraciôn deja ver la

importancia del rito: «Las Huelgas encortinaron/ de panos de gran
nobleça [...]» (c. 392ab). Como antes su espada, el mismo Alfonso
tomô su corona y la de la reina dona Maria de Portugal (c. 393).

Durante el escenario de la coronaciôn real, el soberano ocupa el

lugar central, desplazando la intervenciön de terceros e imponiéndose
sobre cualquier estamento poderoso. El papel protagônico del rey es

retomado en la ceremonia de investidura de caballero que le sigue a

su coronaciôn. Es él quien reparte los mâs altos honores y encum-
bramientos; encima de él, ûnicamente Dios y, por su intermedio, la

figura sagrada del Apôstol Santiago: el rey ha tornado su espada, su

corona, la corona de su mujer y ha armado caballeros, a quienes,
como Dios con él, pone en «alteça» (cc. 394-395):

E fizolos cavalleros,
pûsolos en gran alteça,

88 La descripciôn en la Crônica es muy detallada y nos da la magnitud de

la importancia de la ceremonia que no se percibe en el texto poético:
«[...] e tomo el por si mesmo todas las armas del altar de Santiago que
gelas non dio ninguno; e fizieron llegar la ymagen de Santiago que esta-

ua ençima del altar al rrey, e llegose el rrey a ella, e fizo que le diese una
pezcoçada en el carrillo.[...]» Catalan (1977,1: 507).



La transmisiôn del ideario politico del siglo XIV 79

dioles plata e dineros

que valian gran riqueça. (c. 395)

A continuaciön comienzan las alabanzas töpicas dirigidas al rey y la

descripciôn de la gran fiesta con justas, juegos extranos, alegres cantos,

abundante vino, danzas y cantidad de instrumentes.89 Los ritos
caballerescos aparecen recurrentemente en el texto, como, por ejem-
plo, antes de la batalla del Salado. La orden de la Banda, creada por
el rey para encumbrar a numerosos nobles es invocada en varias

oportunidades por su fundamental apoyo militar.90

La ceremonia de investidura caballeresca y de la coronaciôn no
quedan en el simple relato poético. Esta reafirmaciôn del poder era
necesaria para doblegar la fuerte oposiciôn de la nobleza vieja que no
cejaba en su intento de recuperar los privilegios perdidos con la ma-
yoria del rey. La reafirmaciôn del poder lograda por el soberano en
su coronaciôn se confirmé luego cuando todos los nobles juraron
seguirlo en la batalla. El rey reviviô entonces la ceremonia de
coronaciôn mostrando los emblemas caracteristicos de su poder: la corona

y la espada. Esta rememoraciôn fue el medio por el cual logrô
obtener el reconocimiento como soberano en la explicita lealtad de

sus hombres. Finalmente, antes de la batalla, el acto concluyô con la

89 Es de resaltar, aunque se vera posteriormente, que, contrariamente a la
notable posieiön de la Iglesia que el Poema présenta en numerosas
ocasiones, en la coronaciôn no figure ni un solo prelado frente a su pre-
ponderancia en la descripciôn cronlstica. En ambos textos, el rey toma
con sus propias manos la corona, pero mientras que en la Crônica el acto
se inserta dentro de la ceremonia litùrgica, en el texto poético se

présenta aisladamente lo que refuerza la posieiön del poder real (Catalan
1977, I: 509-510). También es llamativa la falta de menciôn a la unciôn
en el Poema puesto que, ademâs de procéder con ella a la legitimaciôn
del soberano, el acto en esa época era ya inusual. El hecho de reflotar
una ceremonia litùrgica ya caducada puede deberse al deseo de Alfonso
de reforzar su poder sacralizândolo, luego de una época anârquica por su

larga minoridad y por la débil politica de su padre Fernando IV.
90 En el texto, la Orden de la Banda acompana siempre al rey en las cam-

panas militares y el rey siempre la tiene présente antes y durante cada

batalla (cc. 1011, 1434cd, 1559, 1560cd, 1675 y 2322).



80 Claves del entorno ideologico del Poema de Alfonso XI

misa que hizo celebrar el rey y que falta en la descripciön de la coro-
naciön hecha en el texto poético.

Las otras celebraciones que se destacan en el Poema son las litür-
gicas que contribulan a reafirmar la imagen de un rey cristiano. En el

texto hay dos momentos liturgicos importantes: uno es la misa antes
de la batalla del Salado y otro, la procesiön realizada en Avinön en
honor al triunfo cristiano.

El culto, analizado anteriormente, créa el ambiente religioso con

que debe ser comprendida la batalla. La celebraciôn liturgica présenta

numerosos tôpicos que recuerdan las teorias sobre la preeminencia
del poder eclesiâstico, como la vision de la guerra como una cruzada,
la bendiciön de las armas del rey y el perdôn de los pecados. El arzo-
bispo fue, ademâs, quien vaticinö, como portavoz divino, la victoria
cristiana. Debido a su funciön clerical, el prelado respondiö por los

pecados de todos delante de Dios. Esta intermediaciön entre el mundo

temporal y el celestial era lo que distinguia y elevaba al clero en
relaciôn al poder de los soberanos, pues la salvaciön del alma depen-
dia de los religiosos y no de la monarquia: «[...] yo tomo aquestos
pecados/ sobre esta mi corona.// Del los cuido responder/ delante
Dios verdadero [...]» (ce. 1535cd y 1536ab). Contrariamente al texto
cronistico, el marco escenogrâfîco de la ceremonia pierde nitidez,
puesto que, habiendo comenzado con una oracion en forma personal
de Alfonso, finalizô en un acto litürgico oficial.

La embajada que Alfonso enviö al papa, luego de veneer en el
Salado, también engrandece su figura, aunque la relaciön tan estrecha

entre la monarquia y la sede sagrada lleve a pensar en cierta sujeeiön
real a los intereses papales. Asi, el poeta dice de su rey:

'E mucha lazeria toma

por onrar la cristiandad,
la santa casa de Roma
sirve muy de voluntad'. (c. 1910)

El aspecto ceremonial en el episodio de Avinön es bastante notable.
El escenario donde se sitüa la ceremonia incluso varia. Comienza en

el recinto donde se encuentra el pontifice y los otros clérigos; luego,
la procesiön en el espacio publico, para finalmente asentar el pendön



La transmisiôn del ideario politico del siglo XIV 81

ofrecido por el rey en la iglesia de Avinön. Los lugares son simböli-
camente importantes: el recinto privado del papa, la ciudad de Avinön,

que reemplaza geogrâficamente a Roma, y el altar de la iglesia.
Los objetos y ceremonias sagrados utilizados generan también el

marco liturgico significativo:

Las cruzes fizo sacar
e fazer gran procesiôn,
e muchas mis(s)as cantar
en la cibdad de Avinôn. (c. 1913)

Los oficiantes -todos cardenales- son los que otorgan la mayor im-
portancia al acto y por quienes la figura del monarca queda encum-
brada (c. 1914). El sermon oficiado a continuaciôn por el Santo Padre

resalta la figura de Alfonso como lider guerrero de la cristiandad,
pero se lo menciona sölo como el brazo protector de la Iglesia
(cc,1918cd, 1920aby 1921 cd).

Pese a esto, el texto no se detiene generalmente en los aspectos
ceremoniales ni aün después de las victorias ni con la recepciôn de

embajadas pontificias. En dos ocasiones solamente se menciona, sin
mucho alarde, la llegada del rey: luego de unas contiendas con los
benimerines («con onra lo re(s)cebieron/ en Sevilla la cibdad», c.

69cd) y en el encuentro entre los reyes castellano y portugués (cc.
1236-1238 y cc. 1263-1268).

3. Hacia un panorama de la teoria poh'tica trecentista

Del conjunto ofrecido sobre la historia del pensamiento politico, han

podido rastrearse en el discurso poético varias ideas. Entre ellas,
destacan la imagen teolôgica y juridica del poder real, ambas con el

fin de realzar la representaciön del monarca. Las alabanzas del poeta
a su rey, aun cuando esta haciendo un mero relato de los hechos, se

atienen siempre a una figura arquetipica real, consagrada ya por las

teorias pollticas del siglo XIV. Ademâs, la imagen de Alfonso cons-
truida en el texto responde al doble interés de conjugar las ideas mo-
nârquicas con las hierâticas, fuertemente arraigadas por una larga



82 Claves del entorno ideolögico del Poema de Alfonso XI

tradiciôn multisecular. La obra poética tampoco es ajena al acerca-
miento de poderes propuesto por la dinastla espanola. Histöricamen-
te, el rey castellano también se sirviö del clero en su consejo ofre-
ciéndole incluso puestos distinguidos, situaciôn que refleja el texto
destacando la posicion de la Iglesia. Pero, en una lectura general,
sobresale siempre la imagen del monarca esforzändose por su reino.
También la figura sagrada del rey, mâs alla de su relaciön cercana o

no con el poder eclesiâstico, respondla a una creencia de la época: el

rey era un hombre cristiano y actuaba en consecuencia; no se espera-
ba otra cosa del soberano que debia regir los destinos de su pueblo.

En sintesis, el estudio del pensamiento politico abre una puerta
para tratar de comprender mejor el objetivo de un poeta que fue in-

terpretado en varias ocasiones como un mero versificador de crôni-
cas.


	El Poema de Alfonso XI y la transmisión del ideario politíco del siglo XIV

