
Zeitschrift: Hispanica Helvetica

Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispánicos

Band: 18 (2008)

Artikel: El cuerpo presente : texto y cuerpo en el último teatro español (1980-
2004)

Autor: Cordone, Gabriela

Kapitel: 7.: Itziar Pascual : el cuerpo aquí y ahora

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-840904

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-840904
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


En busca del cuerpo dramâtico 405

7. ITZIAR PASCUAL: EL CUERPO AQUI Y AHORA

El cuerpo y la urgencia de actuar, aqui y ahora, articulan las

propuestas de Itziar Pascual. El compromiso social manifestado en

sus propuestas y visible en el tratamiento formal de sus obras —
como ya quedô demostrado en un articulo anterior429— se inscribe en

un constante diâlogo de lo teatral con el medio, con los otros y con la

misma autora430. En el âmbito creativo de la dramaturga, el cuerpo
domina el territorio de los significados:

El cuerpo como primer territorio es el gran tesoro de nuestra memoria
emocional y sensitiva. Es alii donde palpitan las sensaciones, las

emociones, la subjetividad, la experiencia. En el cuerpo aletea el

contacta, el roce, el recuerdo del roce; los perfumes, los colores, las

texturas, los volümenes, los sabores; el temor, el sabor, la nostalgia, el

hambre y la sed, los errores. Bien lo decia Fernando Savater; "La
mente puede abjurar, el cuerpo no sabe arrepentirse"431.

En su articulo "Escrito con el cuerpo", Pascual asienta el lugar del

cuerpo en su labor dramâtica y lo rehabilita frente a la mentalizaciôn.
Dice la autora: "Tal vez esa devoluciön del teatro a la sociedad pasa

por el reconocimiento, por volver al cuerpo"4j2. En efecto, la

finalidad de las palabras del dramaturgo "es hacerse corpôreas, vivas
en los cuerpos de unos actores. [Estamos] tan nâufragos y tan
huérfanos de necesidad, de pasiön, de deseo, de emociön. Del
cuerpo"433. Asi, en las très obras que analizamos, directa o

indirectamente, el cuerpo esta implicado de distintas maneras, ya sea

como lugar de vida en un escenario que tiende a desaparecer en El
domador de sombras, como espera y silencio en la revision del mito

429 Cordone (2005).
430 Su participacion en la Asociaciôn de Mujeres de Artes Escénicas en

Madrid, Marias Guerreros, habla ampliamente del compromiso
asumido a través de un teatro en el que la estética dramâtica se conjuga
con el combate social y la defensa de los derechos de la mujer.

431 Pascual (2000: 267).
Ibidem'. 268.

433 Ibidem.



406 El cuerpo présente

de Ulises en Las voces de Penélope o aun como la toma de

conciencia histörica en la constituciôn de un cuerpo colectivo
en Mujeres.

TA. EL DOMADOR DE SOMBRAS: EL ADIÖS AL cuerpo

Estructurada en ocho escenas y un epüogo, El domador de sombras
(1994) es un intento de hacer revivir el circo en el espacio y la

palabra teatral434. La autora ubica la obra en un âmbito peculiar, un
lugar, a mi parecer, en el que los sentidos del püblico estân mâs
solicitados: la arena circense. En efecto, el circo conjuga los juegos
de luces, los sonidos e incluso los olores con los movimientos de los

cuerpos en escena, de lo que résulta una mezcla de exaltacién y de

riesgo que ningùn otro espectâculo posee. En este contexto ünico,
Pascual plantea un conflicto vital entre los espectadores y sus

personajes: la falta de püblico ha acabado con el mundo del circo. El
püblico ha emigrado hacia otras latitudes mâs accesibles y menos
radicales: la television y, en parte, el eine. El domador de sombras es

una batalla perdida de antemano en la que el cuerpo présente en la

arena debe cotejarse con un püblico ausente en las gradas o, lo que es

peor, con la indiferencia.
Ahora bien, teniendo en cuenta que el atractivo del circo reposa,

en mucho, en las caracteristicas fisicas de sus intégrantes —la mujer
barbuda, la destreza del Acröbata, la desmesura y la plasticidad del

payaso— ^qué tratamiento recibe el cuerpo de estos personajes en
vias de extinciôn en un texto donde, al menos en un primer

434 La linea argumentai es la siguiente: Grock es un payaso que se suicidé y
que ahora quiere regresar al circo para darle nueva vida. Va acompanado
siempre por su Espectro, que intenta disuadirle. Grock y su Espectro
llegan a un pequeno circo que no consigue vender ni una entrada y cuyo
Acröbata se ha dado a la bebida para no sentir el miedo tras su ultima
caida en que le fallô la Red. Por su parte, la Mujer Barbuda, que iba a

marcharse con un enamorado, ha sido abandonada y sin lugar donde ir,
decide quedarse en el circo. Grock accede a ensenarle la historia
circense porque quiere creer que el circo tiene todavia un futuro. Véase
asimismo el comentario en Hormigôn (2000: 680-681).



En busca del cuerpo dramâtico 407

momento, la expresiôn poética del lenguaje prima sobre la del
movimiento?

Digamos, para empezar, que en la fabula de El domador de

sombras no se establece ninguna identificaciôn entre la imagen de

los cuerpos representados y la realidad del espectador. Estamos,

pues, ante unos cuerpos cuyas imâgenes remiten a un universo
diferente, autönomo pero reconocible como lo es el mundo del circo.
Asociado con una cierta idea de fantasia y magia, pero también al

riesgo y a la muerte, el espacio circense esta habitado por cuerpos
desiguales y diversos, a los que la autora agrega unos cuerpos
alegôricos como la Red y el Espectro de Grock. Desde la primera
escena, la Red da el tono fisico —y, paradôjicamente, poético— de

lo que sera el resto de la obra: una corporeidad escénica difusa y
arriesgada que se distingue en todo de la de los cuerpos reconocibles

y pragmâticos que difunden los medios de comunicaciôn masivos,
como la television.

En este contexto, el cuerpo de los personajes es un vehiculo que
expresa la diferencia de niveles de la realidad. La constituciôn fisica
de los personajes que los distingue del püblico inexistente, asi como
los movimientos y desplazamientos en escena, van construyendo la

imagen de una época pasada que intentan, en vano, resucitar. Creo,

pues, que el cuerpo es un medio de expresiôn que préfigura la

desapariciôn paulatina del mundo del circo.
Por otro lado, tratândose de una obra de y sobre el espectâculo,

la estética corporal esta explotada de manera sutil, atendiendo al

contenido de la fabula, a través de juegos de luces que producen
imâgenes espectrales:

(En escena, RED. La iluminaciôn, cegadora y
espectral, dejarâ entre tinieblas el resto del
escenario.) (169)

435

(En la oscuridad, solo una respiraciôn. Es RED,

sentada. La luz iluminarâ el rostro del ACRÔBATA,

que entra en escena.) (176)

4,5 Todas las citas proceden de la siguiente ediciôn: Itziar Pascual, El
domador de sombras, en Panorâmica deI teatro espahol actual, John P.

Gabriele y Candyce Leonard (eds.), Madrid, Fundamentos, 1996.



408 El cuerpo présente

Considerando los très paramétras que intervienen en nuestro anâlisis
del cuerpo en el texto —en la fabula, en el espacio y en la palabra—
no cabe duda de que la relaciôn mâs importante, en El domador se
sombras, se establece entre el cuerpo del personaje y el espacio. Los
personajes visibles asumen una presencia escénica équivalente. Asi,
el cuerpo del payaso Grock, a pesar de ser el eje de la obra y estar
duplicado por el Espectro de Grock, no se apropia de la escena. El
juego de parejas mantiene el equilibrio escénico: el Acrôbata y la
Red, ésta y la Mujer Barbuda o Grock y la Mujer Barbuda. Por la
brevedad de sus apariciones, podriamos decir que son presencias
fugaces, difusas, destinadas a desaparecer de la escena. El principio
de esa desapariciôn anunciada es la Voz de Perezoff, el imposible
empresario cuyo nombre préfigura su actitud pasiva e indolente. Su

voz, ademâs, resuena por los altoparlantes, lo que pone una distancia
aûn mâs grande entre el personaje y su cuerpo. Su presencia en

escena es improbable, ya que el espectâculo del circo pronto Uegarâ
a su fin y el dueno de la empresa es el primera en claudicar. Por ello,
podemos considerarlo un cuerpo latente que irrumpe en escena por
medio de su voz, pero cuya corporeidad ilusoria y cuyo discurso son
signos inequivocos de una existencia que comienza a evaporarse:

Voz de Perezoff.—\49 minutos y 48 segundos! jA los
leones! Numéro de entradas vendidas: cero. Numéro
de entradas de venta anticipada: cero. jA los leones!

(186)

A pesar de la situaciôn de crisis que se pone en escena, los cuerpos
de los personajes pertenecen al espacio escénico y se integran
perfectamente en él: Grock, muerto, vuelve al circo; el Acrôbata
quiere volver a intentar su triple salto mortal; la Red es parte
intégrante del espacio circense; la Mujer Barbuda desea abandonar el

lugar, pero Grock la convence de lo contrario, queriendo transmitirle
su arte. La integraciön espacial de los cuerpos se difumina, poco a

poco, cuando se rebela el estado de decadencia de los mismos:

Grock.—[...] ^Quc quieren conseguir si se dedican a

enganar al pûblico? [...]
Espectro del payaso Grock.—i,Y qué quieres que hagan?

(Se arrodilla.) Podrla decir: "Somos un circo arrui-



En busca del cuerpo dramâtico 409

nado, pero de buenas intenciones. Tenemos un
director Iudôpata, un acröbata alcohôlico, una Mujer
Barbuda que no para de llorar y el Payaso se suicidö
hace algün tiempo, pero vengan a disfrutar del mayor
espectâculo del mundo". (186)

El ocaso del circo se refleja, en la obra, en el declive fisico de sus

intégrantes —muertos, borrachos o deprimidos. Los movimientos y
los gestos, por un lado, y el vestuario espeeifico, por el otro,
subrayan sus estados:

([...] El Espectro DEL PAYASO Grock portarä los
mismos atuendos y maquillaje que GROCK. [...] solo

que sus colores serân mâs opacos, como carcomidos

por el tiempo. [...])
(Todas las acciones [de Grock] son observadas con
desprecio por el ESPECTRO DEL PAYASO GROCK, que
golpea una de sus botas contra el suelo, en ademân
de impaciencia.) (170)

([La Mujer Barbuda] Podria ser una huerfanita de

inclusa britânica de principios de siglo; pâlida,
delicada y sonadora, con botines de muchas

léguas... [...]) (173)

(La MUJER Barbuda rompe a llorar. Parece una
niha desconsolada.) (175)

(El Acröbata, solo en escena y con una petaca
roida por el uso. Su voz y sus movimientos nos
inducen a pensar que hay mâs alcohol en su cuerpo
que en "La Favorita". Saluda al publico, pero con
pérdidas de equilibrio, riesgo y ademanes.) (178)

El contraste entre el fisico de los personajes y sus intenciones genera
una cierta tension dramâtica que se resuelve, la mayoria de las veces,
de forma irônica o burlesca, como el Acröbata borracho que pretende
dar el triple salto mortal o la Mujer Barbuda —de aspecto mâs bien
rudo— sensible, frâgil y enamoradiza. El payaso Grock y su
fantasma también participan en esta antitesis, ya que el cuerpo del



410 El cuerpo présente

primero, que encarna en general la gracia, la vida y el movimiento,
esta acompanado de un espectro que recuerda en permanencia su

estado de difunto. Este contraste, patente en el vestuario, se percibe
igualmente en las actitudes y en los movimientos, como lo ilustra la

siguiente acotaciön:

[...] (GROCK saluda al publico con reverencias
ceremoniales. Finge encontrar una sehorita, a la que
dedica todas sus atenciones. Coloca su mano
derecha bajo el chaquetôn, a la manera de un
corazôn que palpita de forma evidente.)
(Todas estas acciones son observadas con desprecio

por el Espectro del payaso Grock, que golpea
una de sus botas contra el suelo, en ademân de

impaciencia.) (170)

La dimension gestual reviste un carâcter dramâtico —gestos que
apoyan o ilustran las palabras— pero contienen, ademâs, una
dimension simbôlica importante, como en la escena que acabamos de

citar. En ella tenemos el gesto mimico de Grock, pero al mismo
tiempo su negacion, en los gestos del Espectro, que hablan de una
realidad mâs cruda y menos poética.

El pûblico imaginario constituye un punto esencial en la actitud

adoptada por el payaso y su fantasma. Grock alude al cuerpo del

espectador, que vibra escuchando el sonido del redoblante, y a su
mirada ansiosa. Su antagonista, sin embargo, lo persuade de la
ausencia de esos cuerpos que solo existen en su imaginaciôn:

GROCK.—^Pero no ves la ilusiôn en sus ojos? ^No ves cômo

palpitan sus manos esperando el redoble de los
tambores?

Espectro del payaso Grock.—Mira, Grock, no hay nadie.

{Pausa. Mirando al pûblico.) E ilusionados, menos
todavia. (170)

Lo dicho hasta aqui acerca de los movimientos y los gestos cubre, en

parte, la relaciôn del cuerpo con la palabra. Hemos visto, en efecto,
el lugar que ocupan las acotaciones escénicas en lo que se refiere a

las caracterizaciones directas, pero podriamos anadir, ademâs, que



En busca del cuerpo dramâtico 411

los cuerpos de los personajes reciben, en las acotaciones, un
tratamiento descriptivo desigual. El payaso Grock y su Espectro
estân descritos con detalle, puesto que la relaciön entre ambos

personajes descansa en el parecido flsico y vestimentario. La
descripciön de la Mujer Barbuda responde igualmente al mismo
imperativo, al que se le agregan caracterlsticas en el atuendo que
sirven para apoyar su personalidad frâgil e insegura. Del conjunto de

personajes, la Red y el Acrôbata tienen un minirno de atributos
déterminantes. De Red se deduce, por su monôlogo de la escena VII,
que se trata de un personaje femenino:

Red.—[...] Soy una mujer. Lo fui antes de conocerte,
antes de convertirme en una gata celosa del silencio.
Como una mujer me despido. Con el clamor de tu
triunfo [...] (190)

De este personaje alegôrico no tenemos, pues, otra descripciôn que
su género. La feminidad de Red résulta del papel protector que
asume ante el Acrôbata y que puede extrapolarse a la relaciôn
mujer-hombre:

RED.—[...] Manana habrâ otra Red esperândote.
Tu cuerpo no tardarâ en hacerse a su movimiento.
En amoldarse a sus curvas [...] (190)

Lo mismo ocurre con el Acrôbata. Su imagen se asocia a la de un
borracho, como caracteristica principal para définir el resto de sus

rasgos fisicos y sus movimientos. Sacando partido de la funciôn de

salvadora y del papel secundario de la Red en relaciön con el

protagonismo del Acrôbata, la autora plantea esta relaciön de

dependencia fîsica en los términos de una relaciön sentimental. El
fallo de la Red es interpretado como un acto de infidelidad, con el

consiguiente desengano del Acrôbata:

Acrôbata.—Es curioso. He imaginado tantas veces nuestro
encuentro que ahora no sé qué decir. "^Me
reconoces? Soy aquel estûpido al que casi dejas

paralltico mientras probaba el triple salto mortal". O

mejor... "iHola! ^Te suena mi cara? La ultima vez



412 El cuerpo présente

que nos vimos era un amasijo de vendas y
moratones. Fue en el Hospital Central".

Red.—No ha pasado el tiempo. Sigues usando los mismos
reproches; desgastados, pero los mismos.

Acrobata.—No. Ahora desconfio de las palabras y de las
Redes. (176)

Ademâs, observemos que en los diâlogos la Red es el personaje que
hace mâs referencias al cuerpo, pero considerado como algo ajeno,
una materia que ella debe protéger o cuya integridad esta

constantemente en peligro. En este sentido, la apertura de la obra con
el primer monölogo de Red expresa el tipo ideal de corporeidad
circense que estarâ en contradicciôn con la imagen de los cuerpos
vencidos que ofrece este circo improbable, estableciendo as! una
clara ruptura ente la idea y la realidad:

Red.— Cadâveres maquillados por la luz.

Dispuestos ante la arena con ademân de entrega.
Esperando.
Esperando un instante de brutalidad.
Un rasguno se convierte en zarpazo.
Una torpeza, la muerte.
Por el aplauso al gran guerrero.
El sudor adherido al cuerpo.
El temblor, la palpitaciôn del estremecimiento [...]
(169)

Por ûltimo, senalemos que el espacio constituye, en esta obra, la

principal referencia en la construcciön del cuerpo dramâtico. La
articulaciön de los cuerpos con las coordenadas espaciales —menos
en los movimientos del cuerpo de los personajes y mâs con respecto
al concepto del espacio circense présente en el lector/espectador— se

créa inmediatamente con la apariciön de los dos payasos, pero el

curso de la fabula y la apariciön de personajes contrahechos y tristes

van diluyendo esta correspondencia para terminar en la ruptura, con
el espacio y con el publico. Nötese ademâs, en las palabras de

despedida de Grock, las referencias al estômago y a las vértebras,
como lugares de la emociön y de la resistencia:



En busca del cuerpo dramâtico 413

Grock.—[...] Cada tarde seguimos sintiendo ese mismo
temblor en el estömago. Esperando a que vengan. A
que ustedes vengan. He aprendido que no hay
juramentos de fidelidad que resistan un partido de

fütbol televisado. Y mientras el tiernpo recorre
nuestras vértebras aprendemos a domar las sombras
de nuestros demonios. Puede que ésta sea la ultima
vez que nos veamos. Hay alguien que espera mi

regreso, con un bocadillo de mortadela. Buena
suerte. (194)

El domador de sombras habla, en mi opinion, no solamente de la

pérdida de una instituciön histörica y cultural como lo es el circo,
sino que sugiere, a través de los cuerpos de los personajes, la pérdida
paulatina de todo lo que el circo implica. A los estereotipos de los

espectâculos televisivos, el circo contrapone la diferencia fisica, a los

programas pasivos de la pantalla, los movimientos habiles y
arriesgados, a la indiferencia del telespectador al que ya nada

impresiona, el estremecimiento y la emociôn del cuerpo del publico.
En definitiva, estamos ante un intento de recuperar la primera
teatralidad y la mas arriesgada puesta en escena del cuerpo.

7.2. Las voces de Penélope o de los cuerpos que esperan

Accésit del Premio Marqués de Bradomin en 1997, Las voces de

Penélope ilustra la posiciön intelectual y el compromiso social de su

autora con respecto a la lucha de las mujeres por la igualdad. En un
articulo titulado "La edad de la paciencia", Pascual asocia este

concepto a la paciencia infmita de la mujer que espera respuestas a

cuestionamientos taies como "^Para cuândo una mirada de iguales,
entre hombres y mujeres, sin pedestales ni cavemas? ^Para cuândo

mujeres ciudadanas, frente a victimas o heroinas inmoladas? ^Para
cuândo a igual formaciön igual remuneraciön y para cuândo a igual
nivel profesional igual nûmero de horas trabajadas? ^Para cuândo

igualdad en los derechos y deberes, incluido el respeto a la
diferencia?"436. Las voces de Penélope estâ vinculada con el

436 Pascual (1999: 107-108).



414 El cuerpo présente

concepto de paciencia437. Como otras mujeres de la Historia, Pascual

intuye que se trata mas de "antagonistas que protagonistas de su

propio destino"438. Los sentimientos que durante la larga espera la

autora adjudica a su Penélope —tristeza, dolor, inseguridad, miedo,
rabia, celos, serenidad— los plasma en los cuerpos de sus

protagonistas, très penélopes cuyas historias se completan y se

explican.
La actualizaciön de la epopeya de Ulises es posible, apunta

Ragué-Arias, gracias al carâcter abierto de los mitos, que permite su
utilizaciôn en momentos de crisis para convertirlos en simbolos de

valores alternatives al orden establecido. Siguiendo la tradiciôn de

nuestro teatro mas reciente, la Penélope de Pascual se intégra, con su

perfd singular, en las revisiones que del mito de Ulises escribieron
Buero Vallejo, Domingo Miras, Antonio Gala y Carmen Resino439.

En Las voces de Penélope, el clâsico paradigma de Penélope se

desdobla en otras dos mujeres que actualizan y resuelven la espera de

la tejedora. La fabula, en efecto, es un contrapunto a très voces en un
espacio comûn —el puente temporal del escenario— en el que
dialogan el pasado clâsico con el présente moderno en torno al tema
de la espera del ser amado. El cuerpo en la fabula se inserta, pues, en
dos ejes temporales. Por un lado en el pasado, mediante el cuerpo de

Penélope que se situa en un tiempo lejano y se identifica
parcialmente con el présente del espectador. El Telar, personaje

437 La linea argumentai es la siguiente: "Penélope espera el regreso de

Ulises, asediada por sus pretendientes, mientras teje y desteje en su telar.
Se siente sola y débil, pero sabe que debe ser fuerte. En otro tiempo, La
Mujer que Espera aguarda el regreso del hombre que se fue y su amiga,
La Amiga de Penélope, la anima a seguir su vida y a olvidarlo. Hasta

que ella misma descubre la infidelidad del hombre al que ama y cae en

un estado de desesperaciôn. Finalmente, las très mujeres reencuentran su
fortaleza interior a partir de la superaciôn del sentimiento de abandono"
(Hormigôn, 2000: 682-683).

438 Pascual (1999: 109).
439 Con respecto al estudio de los mitos griegos en el teatro espanol, véase

Ragué-Arias (2000b) y dos monografias de la misma autora, Los

personajes y temas de la tragedia griega en el teatro gallego
contemporâneo, A Coruna, Do Castro, 1991, y Lo que fue Troya,
Madrid, La Avispa, 1992.



En busca del cuerpo dramâtico 415

representado por una sombra, sirve de indicador temporal de una
época pretérita. El segundo eje, el présente, actualiza el conflicto de

Penélope en dos mujeres cuyos cuerpos y actitudes se identifican con
el présente del espectador. La tension entre los dos discursos y las
dos estéticas —de lenguaje y de imagen— no genera confrontaciôn
sino expectativa y la superaciôn final del tiempo de la espera.

En el tema de la obra, como dijimos antes, el cuerpo es el

catalizador de la espera, que se déclina tanto en el lenguaje como a

través de los gestos y en su relaciön con los objetos de la escena.
Ademâs, el cuerpo se identifica con la espera, puesto que en él se

siente el dolor de la separaciön, pero también, en Las voces de

Penélope, es el centro del yo femenino y el espacio del encuentro
consigo misma.

Como en la mayor parte de las obras de Pascual, el cuerpo es un
âmbito estético esencial en la representaciôn prefigurada por el texto.
Por la naturaleza de las acotaciones escénicas y la precision de los
movimientos fîsicos, se deduce que el aspecto visual tiene una
enorme relevancia en las obras de la autora. La palabra apoya,
transcribe y extiende, como lo veremos, esta intenciôn estética. En
Las voces de Penélope, el Telar cumple la funciôn de interlocutor
privado —como el papel de la criada en el teatro âureo— pero
también la de portavoz y materializacion espacial de la espera de

su ama:

En los primeros instantes de la penumbra. En escena
PENELOPE, ante su telar azul. Lo acaricia
despacio, como la espalda del amante ausente.
TELAR.—"Yo tu honor,

yo tu templo,
yo mârmol para la fama de tu deseo.

Los laberintos de mi cuerpo
hablan de tu distancia

y de mi resistencia." (Pausa)



416 El cuerpo présente

Buenas noches, Compuse estos versos
blancos en vuestro honor. Espero

que sean de su agrado, senora (Escena
Dieciocho) 440

En el siguiente ejemplo, el telar actualiza la escena de la espera y se

intégra en el movimiento de la Amiga de Penélope. El recorrido
alrededor del telar aüna los dos ejes temporales —el pasado y el

présente— en el mismo espacio del abandono y de la espera:

En escena, LA AMIGA DE PENÉLOPE. Habla con
la mejilla pegada al hombro y la mano en la oreja.
Camina dando vueltas alrededor del telar.

LA AMIGA DE PENÉLOPE.—^Qué tal? eso? ^Pero qué
dices? iy te ha dejado...? iY cuândo se ha ido? Qué
fuerte. y qué te dijo? Ya. Lo de siempre. ^Y cômo
lo llevas? Normal. [...] (Escena Très).

Este discurso gestual del cuerpo que une los dos tiempos da a

entender la complejidad del sentimiento de la espera, entre el
recuerdo del pasado y la ansiedad del présente. El dinamismo que le

imprime el personaje describiendo un recorrido circular constante
impide asociar la escena con la pasividad y el estatismo.

En un espacio compartido, los cuerpos visibles de las très
mujeres estân en relaciön con los cuerpos invisibles de los amantes
ausentes. El principio de la espera es precisamente ése: una ausencia

que puede volverse presencia. La latencia de los cuerpos va
construyendo, en los diferentes discursos, el tiempo de la espera:

PENÉLOPE.—La manana se ha levantado en olor a nardos y
fressia. Con aire de resurrecciôn. He sabido entonces

que te marchabas. Lo sabia antes, pero no habia
querido reconocerlo. Hay algo de desamor en la

partida. Al menos para quien se queda; para el que
ve la espalda del que se va y no el rostro. (Escena
Uno)

440 Todas las citas provienen de la version digital (sitio de la Universidad de

Valencia): http://parnaseo.uv.es/ars/Autores/PascuaWoces/textoa.htm.
Entre paréntesis se indica la escena.



En busca del cnerpo dramâtico 417

Hacia el final de la obra, siguiendo el movimiento de la toma de

conciencia de la situaciön de la mujer, desaparece paulatinamente el

discurso fisico de la espera. El reconocimiento de su propia
identidad, de su existencia sin un intermediario que la legitime, se

expresa asimismo con el cambio de denominaciön del personaje en
la primera parte de la Escena Diecinueve (de La mujer que espera a

La mujer que esperö). El cuerpo recuperado —el cuerpo propio— se

dice en términos de muerte y renacimiento:

LA MUJER QUE ESPERA.—^Quién viajô de los dos? Yo
me fui sin mover los pies. Me revolvi hasta

desaparecer. Tû viajaste para volar; yo, para
enterrarme y renacer. (Escena Diecinueve)

mientras que el cuerpo del hombre esperado va perdiendo en mito y
ganando en realidad. En efecto, ese mismo personaje marca una
distancia significativa en la evocaciôn del ser ausente de la escena
final, con "su piel sudada, su dolor de cabeza, su maleta rota, sus
horas de sueno perdidas...". El cuerpo amado pasa a formar parte del

pasado. La Mujer que Esperö mira el Camino recorrido con los ojos
de la distancia y reconsidéra su situaciön anterior en la que ella y su

cuerpo no ocupaban ningun lugar:

LA MUJER QUE ESPERÖ.—[...] Mucho tiempo atrâs me
habia enamorado de él. No de sus ojos, ni de la piel
que le brillaba, ni de aquellas piernas de atleta con
las que podia volar. No. Me habia enamorado de su
luz. De ese brillo generoso que lo tocaba todo. El
mundo era un lugar para respirarlo con plenitud. Y

yo, aterrorizada por no ser, o ser tan poco, crei que él

era la totalidad. (Escena Diecinueve)

La toma de conciencia de la propia existencia se inscribe en un
espacio escénico que représenta, en mi opinion, una metâfora de la

Historia. Los très personajes vuelcan en él su desarraigo, con mas o

menos vigor corporal. En efecto, mientras que los tonos azules, el

discurso poético y la relativa quietud fisica identifican las escenas de

Penélope, las dos amigas y complices del tiempo présente dinamizan
el espacio con movimientos marcados y a veces, como en el final de



418 El cuerpo présente

la escena Nueve, frenéticos. La Mujer que Espéra se ve "atrapada en
la historia" de la que decide salir, "rasgar mi piel para tomar otra",
"con las alas de quien se sintiö mendigo de la vida y ahora se sabe

propietario de ella" (escena Diecinueve). En definitiva, las très
mujeres marcan su ruptura con el espacio-Historia, abandonândolo
en un gesto de complicidad que reûne el pasado con el présenté:

PENÉLOPE y LA AMIGA DE PENÉLOPE
comienzan a descolgar el gran telar azul, simbolo de
la espera.
[...]
PENÉLOPE, LA AMIGA DE PENÉLOPE Y LA
MUJER QUE ESPERA salen abrazadas de la

escena. En el suelo, el telar azur. Fin. (Escena
Diecinueve)

Los desplazamientos y los gestos del cuerpo inscritos en el texto son,
como vemos, significativos. Al mismo tiempo, los objetos funcionan
como soportes que encuadran la acciôn y reciben un tratamiento
textual diferente. El telar, por ejemplo, cuya descripciôn es escueta

pero de alto valor simbôlico, permanece en escena a lo largo de toda
la obra. En torno a este elemento esencial se organizan los
movimientos de las très mujeres. Ademâs de los dos ûltimos
ejemplos que acabamos de citar, véanse los siguientes:

[...] Penélope habla ante el telar, de espa/das a los

espectadores. (Escena Uno)

En escena un enorme telar azul, el color de la

espera. (Escena Uno)

TELAR: sombra silenciosa que acompaha y habla.
(Dramatis Personae)

LA AMIGA DE PENÉLOPE [...] Camina dando
vueltas alrededor del telar. (Escena Très)

En escena, PENÉLOPE ante su telar azul. Lo
acaricia despacio, como la espalda del amante
ausente. (Escena Dieciocho)



En busca del cuerpo dramâtico 419

Otros objetos, tales como "el ejército de zapatos, botas, sandalias y
zapatillas" de la Escena Dos, tienen una presencia esporâdica. En
dicha escena, refuerzan el sentido de la palabra "Adios" (tltulo
también de la secuencia) que marca el tema del abandono en La

Mujer que Espéra. De la misma manera, la instalaciön de pequenas
mesas de hierro, con fotografïas y recuerdos, amplla la

representaciön del paisaje interior de la soledad, mientras que las

imâgenes de los productos de lujo que se proyectan en la escena
Cinco sugieren la büsqueda —infructuosa— de la valorizacion del

propio cuerpo para, de forma indirecta, reemplazar el ausente.
Hablamos de büsqueda fracasada ya que en la escena siguiente los

gestos de La Mujer que Espéra se concentran en tocar su propio
rostro, ante el telar, como buscândose a si misma:

LA MUJER QUE ESPERA se sienta ante el telar.
Se toca con ambas manos lentamente el cuello, los

pômulos, lafrente... (Escena Seis)

Los desplazamientos en los dos tiempos de la historia son diferentes,

aunque los argumentos sean similares. Por un lado Penélope, que
parece esperar eternamente el regreso de Ulises. Por el otro la Amiga
de Penélope y la Mujer que Espéra, versiones contemporâneas del

desengano amoroso. Ambos pianos insisten tanto en la espera como
en el dolor de la separaciôn del ser amado. Penélope se encuentra en

un registre de resignaciôn y de reflexion, en el que domina el

estatismo. De hecho, la obra se inicia con su cuerpo de espaldas a los

espectadores. Sus gestos son mâs pausados ("En su mano lleva un
ovillo de hilo azul que desenreda lentamente. Su movimiento
construye una arquitectura de esperas"), lo que permite construir, a

través de los movimientos del cuerpo, el perfil de una mujer paciente

y fuerte, pero sobre todo el de una mujer cansada por las exigencias
sociales441. En efecto, en la intimidad, Penélope reconoce que los

gestos cotidianos y el desplazamiento del cuerpo —la vida— se

convierten en una empresa dificil de sobrellevar:

441 El perfd del personaje Penélope de Pascual no puede dejar de evocar el

de La tejedora de suenos, de Buero Vallejo.



420 El cuerpo présente

[...] PENÉLOPE sobre la cama.
PENELOPE.—[...] Me pesan los brazos y las manos.

Levantarme es como hacer flotar con mis dedos el

peso de este palacio. [...] Me es dificil lavarme la

cara, recoger mis cabellos. Vestirme, aunque me
ayudes, es tarea de ciclopes. Si yo pudiera... Dejar
caer mi sangre [...] Os doy mi letargo y la pesadez
de mi cuerpo: no tengo voluntad para regirlo.
(Escena Diez)

Las otras dos protagonistas, en cambio, se mueven en un piano
dinâmico, de desplazamientos abiertos e imprévisibles. Mâs alla de

plantear dos maneras de entender el dolor ante la injustieia y el

abandono en el propio cuerpo, creo que esta oposiciôn de

tratamientos acentûa la urgencia de la bûsqueda de una soluciön en el

aqul y ahora de las protagonistas contemporâneas cuyos cuerpos se

identifican con el aqui y el ahora del espectador. El pasaje quizâs
mâs significativo, en este sentido, es el que pone fin a la primera
parte de la obra:

Se escuchan las cadencias de un punk maquinal. LA
MUJER QUE ESPERA inicia una carrera frenética
en la que viaja por todos los espacios, reales e

imaginarios. En su movimiento hay frenadas
imprévisibles, momentos de tension y de repentino
revuelo. Sus cabellos se remueven como los de un

potro enjau/ado. Finalmente se deja caer, agotada.
Solo se escucha su respiraciôn entrecortada.
(Escena Nueve)

Como podemos constatar en estos ejemplos y en los precedentes, el

cuerpo tiene una importante presencia escénica en el texto.
Paralelamente a la gestualidad que pone de relieve el volumen

corporal, el tratamiento de la palabra compléta el cuadro expresivo
del tema de la espera. Primeramente, observemos que no hay
caracterizaciön directa ni indirecta de los cuerpos de las très mujeres,
exceptuando, obviamente, el género. El Telar es definido como una
sombra, una voz sin cuerpo que interviene en una ocasiön. Asi, el

hecho de que sean très mujeres, sin edad y sin historia, concentra el



En busca del cuerpo dramâtico 421

tema en la especificidad de lo femenino. La caracterizaciôn se centra
en la relaciôn que se teje entre los personajes: partiendo de Penélope
—la mitica representaciön de la espera— las otras dos protagonistas
se definen en relaciôn con ella. La Amiga de Penélope es un puente
entre el pasado y el présente, asumido este ültimo plenamente por La

Mujer que Espera. La espera histörica de Penélope toca a su fin,
hacia el final de la obra, con el cambio de denominaciön de La Mujer
que Espera a La Mujer que Esperö, visible ünicamente en el texto,
pero patente en el discurso que marca su cambio de actitud.

Atendiendo a los diälogos de los très personajes, podriamos
decir que los cuerpos de las très mujeres se encarnan en sus palabras.
La retörica relativa al cuerpo es densa y sugerente, con dominio de

un lenguaje metaförico. Las metâforas que recurren a imâgenes
fisicas hacen referencia, la mayoria de las veces, al dolor de la

partida o al desamparo. La corporeidad de la obra descansa, en gran
parte, en estas figuras:

PENELOPE.—[...] Vete. Y aunque sienta el punal en la

garganta al decirlo, mil veces lo diria. Vete con tu
sed de tiempo, mundo y vida. (Escena Uno)

LA MUJER QUE ESPERA.—[...] A veces su sombra me

acompana cuando bailo. Su respiraciôn —aqui, entre
el cuello y la mejilla— se interpone con cualquiera
que me saque a bailar. (Escena Dos)

LA MUJER QUE ESPERA.—La mujer que espera lleva
tallado en el pecho un almendro en flor. (Escena
Cuatro)

LA MUJER QUE ESPERA.—[...] Fragmentas de una
eternidad que se posa sobre mi piel. Sobre mi rostro
ojeras que me regalô la noche; el brillo en los ojos
del sueno helado; los labios partidos de no besar, o
de hacerlo para conjurar su recuerdo. No sé. (Escena
Seis)



422 El cuerpo présente

PENELOPE.—[...] Mi cuerpo es una razôn de Estado; mi
piel vacia, un conflicto de sucesiôn. ^Un botin de

guerra? [...] Y yo te digo: vendaré mi sexo y mis
rodillas y mis senos para que no hablen de lo que
rozaron desnudos. [...] (Escena Siete)

LA MUJER QUE ESPERA.—[...] tus ojos han cegado mis

pasos. [...] tu boca me asalta en la noche y abrazo tu
aliento entre mis sâbanas. [...] tu silencio anuda mi
cuello [...] (EscenaNueve)

La retôrica del cuerpo femenino dolorido por la espera se desplaza,
en la segunda parte de la obra, a la consideraciön sin concesiones del

cuerpo masculino, al que se alude de manera directa y en un lenguaje
opuesto al ilustrado precedentemente. La separaciön —la toma de

conciencia— empieza, para las mujeres, por el reconocimiento de su

propio cuerpo y también por la justa valoraciön, sin idealismos, del

cuerpo del otro. Del lenguaje poético y sugerido pasamos, no sin
humor, al crudo piano de lo visceral:

LA AMIGA DE PENÉLOPE.—[...] Fijate cômo sera que lo
de su enfermedad se te acaba olvidando... [...] No te

asustes, es un problema estomacal de carâcter

genético. Ha estado en tratamiento, pero los médicos
no encuentran el modo... Tiene vômitos, jaquecas,
un poco de halitosis por la manana, ronca... De

repente se queda bianco y tieso como un perro que
parece que se te ha muerto [...] (Escena Trece)

Por su parte, Penélope describe también las presencias sucias y viles
de los pretendientes que la rodean y la acechan. Esos cuerpos se

multiplican con el sonido de las carcajadas que precede el monôlogo
de Penélope:

Una carcajada recorre el aire. Se multiplica.
Carcajadas tenues, carcajadas jocosas, carcajadas
macabras. Como una imagen distorsionada en el
espejo de los horrores. En escena, PENELOPE.

PENELOPE.—Mis criadas yacen sobre el sudor de mis
pretendientes. La ambrosia se funde con el mârmol



En busca del cuerpo dramdtico 423

en los rincones hümedos del deseo. Me répugna este

infierno de bocas sucias. Amasijo de pieles de buey
y olor a nalgas [...] (Escena Catorce)

El lenguaje poético no va en detrimento de la inmediatez de la

presencia del cuerpo en escena. Al contrario, lejos de poner una
distancia entre el cuerpo y el espectador, Pascual logra, gracias a los
dos pianos temporales, actualizar la espera legendaria de la mujer y
desarticularla, confrontândola con la urgencia de un présente que no
admite mâs aplazamientos ni dilaciones, por muy miticos y muy
clâsicos que sean. Por ello, la expresiôn de la toma de conciencia de

la situaciön social femenina —Escena Dieciséis— gira alrededor de

un présente de cifras y estadisticas acerca de la violencia familiar,
empleando un discurso sin pelos en la lengua:

LA AMIGA DE PENÉLOPE.—[...] Y estoy harta, muy
harta. Harta de los chistes faciles, de los nombres de

mujeres con diminutivos, cuando ellos se ponen
delante un "Don" como una casa. Estoy harta de la

ley del embudo, de los ascensos que no llegan y de

ganar menos dinero por mâs horas trabajadas. Estoy
harta de las obscenidades que te asaltan desde las

obras cuando pasas y de los conductores que
aceleran y no te dejan adelantar. Estoy harta de los
machistas de Armani y los misöginos profesionales,
del pacto entre caballeros y del "por mis cojones"
como explicaciôn del universo [...] (Escena
Dieciséis)

Finalmente, como en El domador de sombras, la tension dramâtica
de Las voces de Penélope reposa en la fuerza expresiva de los

diâlogos. No asistimos a un gran despliegue fisico, sino a la

inscripciôn minuciosa y constante del cuerpo en la escena a través de

estructuras depuradas y de unos pocos objetos con los que se

relacionan los personajes mediante gestos significativos. Los
diâlogos van armando la idea de un cuerpo, a menudo un cuerpo
poético, ya que se trata de construcciones verbales.

El recorrido que dibujan en el texto los cuerpos de Las voces de

Penélope va de lo poético a lo concreto. El protagonismo, en la



424 El cuerpo présente

primera parte, de la ausencia de los cuerpos masculinos y la

importancia de la espera, como un tiempo detenido, sitüan a los

personajes femeninos en ruptura con respecto al espacio y al tiempo.
En la segunda parte, cuando los personajes femeninos toman
conciencia de su situaciön, se convierten en sujetos de la acciôn y las

figuras sugerentes de miticos Ulises naufragan en la realidad de un
triste cuerpo humano.

7.3. TODOS LOS CUERPOS EL CUERPO: MUJERES

Mujeres (2004) es un texto que la autora considéra un punto de

partida necesario para revisar creativamente la historia de los

personajes femeninos del mundo griego442. Esta obra, cuyo tono
reivindicativo podemos asociar al de Las voces de Penélope, habla
también de mujeres que estân dispuestas cambiar el curso de sus
vidas. "No confundamos la paciencia con la aceptaciön del es lo que
hay, como si no fueran posibles otros mundos, otros espacios mâs

fibres, mâs hermosos, mâs justos"443. A través de la revision de

algunos textos de la antigüedad clâsica —en los que aparecen
mujeres sin nombre ni historia— Pascual se interroga sobre los

principios que rigen nuestro présente y las posibilidades de crear o de

recrear unas reglas mâs dignas. Pero mâs allâ de un mensaje de

justicia y de denuncia, creo que la autora lucha por recobrar, en el

texto, en la palabra y en el cuerpo, la expresiön de una fisicalidad
viva444. El estudio de la obra révéla, como lo veremos, la importante
repercusiôn de la palabra en el cuerpo como lugar de la auténtica
libertad.

Mujeres aborda el tema de la bûsqueda de la identidad femenina
mediante un replanteamiento de textos clâsicos. La fâbula, que tiene

que ver mâs con un movimiento que con un argumento, ilustra a

través de la expresiön de los cuerpos el cambio de actitud de las

442 Véase nota de introducciôn, "Sobre las très piezas publicadas", en
Gestos 38 (Noviembre, 2004), pâg. 112.

443 Pascual (1999: 109).
444 Retomamos el término de fisicalidad acunado por José Sanchis

Sinisterra y empleado también por Itziar Pascual.



En busca del cuerpo dramâtico 425

mujeres ante la historia y ante ellas mismas445. Como en Las voces
de Penélope, los pianos del présente y del pasado en torno a la
ausencia de los hombres, dialogan en un espacio imposible: las

actrices actüan los dramas de la Antigüedad pero no terminan de

aceptarlos. El discurso situa a las cinco protagonistas —personajes
llamados actrices uno, dos, très, cuatro y cinco— que interpretan
textos de Euripides y Aristôfanes en la Grecia Clâsica pero cuyos
cuerpos estân en el présente, actualizados con gestos corporales
ordinarios (ordenan y recogen el escenario con utensilios de

limpieza).
La identificaciön del cuerpo con el texto y el contexto es

particular. Por un lado, el discurso corporal de las actrices tiene
referencias histôricas clâsicas —el dolor de la guerra, los cuerpos
muertos de los hijos, sus propios cuerpos abandonados. Por el otro,
las cinco protagonistas siguen una lögica fisica y verbal que implica
el distanciamiento acerca del drama representado, sobre todo cuando

rompen la lögica de la representaciôn446. Desde el inicio de la obra,
las Actrices estân en escena preparândose para interpretar los papeles
de las mujeres troyanas. Una de ellas, sin embargo, se rebela:

ACTRIZ CINCO: Ni hablar.
ACTRIZ UNO: / Por qué?
ACTRIZ CINCO: /.Por qué tenemos que limpiar? [...] /,Y

ellos? /.Ellos qué?
ACTRIZ UNO: Ellos no estân. Y alguien tendra que hacerlo.
ACTRIZ CINCO: /.Nosotras? ^Siempre nosotras? (Silencio.)

445 El argumenta, en efecto, se resume a la interpretaciôn de unos textos
clâsicos de Euripides y Aristôfanes por cinco Actrices. Una de ellas se

rebela ante el papel que debe interpretar y persuade a las demâs de

cambiar el curso de los acontecimientos textuales en busca de otras
referencias femeninas que les devuelvan la autonomla y la dignidad. La
obra carece de introducciôn ya que el conflicto se plantea desde las

primeras dos réplicas. Por ello, insistimos en el hecho de que el

movimiento toma el lugar del argumenta, ya que la obra se desarrolla en
base a los desplazamientos, los acercamientos y los gestos de las

Actrices que expresan, poco a poco, la adquisiciôn de otra vision de si
mismas.

446 En cierto sentido, es lo que ocurre con los personajes de Naque, de José

Sanchis Sinisterra.



426 El cuerpo présente

La ACTRIZ CINCO endende un cigarrillo y se
sienta en algün lugar del escenario. Torna las

paginas de periôdico. El resto de las actrices
realizan tareas de limpieza. 126)447.

El cuerpo femenino, a través de esos gestos repetitivos y cotidianos,
asume la realidad invisible de las mujeres anönimas que la Historia,
con mayüscula, ha olvidado. La doble vertiente de la fabula —la
historia conocida y la desconocida de ayer, de hoy y de siempre— se
dice mediante los cuerpos que remiten al présente con un discurso
centrado en el pasado. Esos cuerpos se irân liberando poco a poco de

la alienaciön y adquiriendo una autonomia de pensamiento y
movimiento que se traduce en la danza final. En este sentido, el

cuerpo es un vehiculo expresivo de una liberaciön individual que lo

incluye y lo trasciende, extendiéndose a todo el género femenino.
Movimiento y danzas, aspectos sobre los que volveremos mâs

adelante, son dos estrategias que apoyan la visualizaciön del cuerpo
y, junto con las imâgenes de los cuerpos en relaciôn con los objetos
de la escena, construyen un cuadro de alto contenido estético que
ilustra el sentido del argumento y afirma el mensaje de la obra. La

preocupaciôn de la autora por una imagen llamada a encauzar
significativamente el texto se expresa en la siguiente acotaciön
inicial:

Las acciones fisicas propuestas en las acotaciones
tienen una intenciôn puramente orientativa.
Si los müsicos permanecen y tocan en escena, sera
importante promover acciones y gestos que los

impliquen. (126)

En cuanto a la presencia de los cuerpos en el espacio, al igual que en
Las voces de Penélope, se establecen en Mujeres dos niveles de

presencia fisica: los cuerpos visibles —las cinco Actrices— que se

afianzan con gestos teatrales indicando la intenciôn de su actuaciôn,

y los cuerpos invisibles, mencionados en los textos clâsicos —los
muertos y las sombras:

447 Todas las citas provienen de la siguiente ediciôn: Itziar Pascual,

Mujeres, en Gestos 38 (Noviembre, 2004), pp. 126- 135.



En busca del cuerpo dramätico 427

ACTRIZ CUATRO: "[...] en Eleusis, una madré, Etra, se

apiada de las madres dolientes.
Vienen buscando los cuerpos de sus hijos, muertos
en el combate [...]" (130)

De esta manera, entre los cuerpos visibles de las Actrices y los
invisibles de los muertos se va tramando una red de significaciones
que no apunta ya a la oposiciôn entre présentes y ausentes, como lo
pudimos ver en Las voces de Pénélope. En Mujeres, la intenciön es

otra. Los cuerpos ausentes son los muertos en la guerra y las voces
de las mujeres son un alegato contra la violencia448:

ACTRIZ TRES: Elias vienen a dar los ültimos besos a los sin
rostro.

ACTRIZ DOS: Ya se van las mujeres dolientes con los

cuerpos de sus hijos.
ACTRIZ TRES: Ya se van, camino de una casa vacia

habitada de recuerdos. (130)

La funciôn femenina de mujer-madre sufriente y sacrifîcada que
endosan las actrices interpretando textos clâsicos no satisface a la
Actriz Cinco, que opone al sufrimiento la alegria de la vida y del

cuerpo:

ACTRIZ CINCO: ^Nosotras? /.Siempre nosotras?

^Nosotras las que resistimos, las que enterramos, las que
rezamos?

^Dônde estân las sacerdotisas? ^Dônde estân las mujeres
rebeldes?

^Dônde estân las mujeres que cantan y bailan enredadas en
hiedra?

448 Nôtese el parentesco temâtico con la réplica de la Penélope bueriana:

"[A Ulises] Vosotros las hacéis [las guerras] para que nosotras suframos
las consecuencias. Nosotras queremos paz, esposo, hijos..., y vosotros
nos dais guerras, nos dais el peligro de la infidelidad, convertis a

nuestros hijos en nuestros asesinos." (Buero Vallejo, 2005: 196-197).



428 El cuerpo présente

^Dönde estân los tambores, las flautas, los banquetes y el

vino?
Yo quiero cantar el final de las angustias y el principio de la

fiesta. (131)

La integraciön de los cuerpos en el espacio escénico puede asociarse

con la progresiva toma de posesiôn de sus propios cuerpos. Las
protagonistas interpretan la recuperaciön de un espacio inhöspito,
poblado al inicio de llanto y resignaciön, de resistencia y silencio.
Estos papeles asignados se expresan a través de los gestos mecânicos
de la limpieza. Paulatinamente, las Actrices se emancipan y
despiertan a una nueva conciencia de si mismas —y de otra historia
posible. Mediante la danza y la müsica, transforman el espacio que
las contiene. En este sentido, los movimientos de los cuerpos en

escena revisten una importancia particular. Los de las Actrices Uno a

Cuatro son dinâmicos y contrastan con el de la Actriz Cinco, que se

niega a integrar el papel de la mujer resignada. Mientras las otras se

desplazan en escena, limpiando e interpretando con gestos la

Historia, la Actriz Cinco permanece sentada en un rincôn. Sin

embargo, con sus palabras, logra cambiar el dinamismo de los

cuerpos de las mujeres. Los desplazamientos mecânicos y serviles de

la limpieza se convierten, con el impulso del verbo, en movimientos
creativos de la danza.

Como vemos, el cuerpo esta en estrecha relaciön con el espacio.
Los movimientos anotados en el texto revelan la voluntad de la

dramaturga de crear ese lazo, como lo ilustra el ejemplo de la

primera acotacion a propösito de las acciones fisicas propuestas,
mencionado mâs arriba. Por otro lado, la autora hace corresponder,
duplicando el sentido, la narracion de la historia con los movimientos
de los cuerpos que la ilustran. La reproducciôn mimética de ciertas
escenas funciona de puente entre el pasado de la narracion y el

présente de los cuerpos, que interpretan la acciôn sirviéndose de los
utiles de limpieza —trapos, cubos y fregonas— y acentûan con ello
la impresiôn de desolaciôn y desamparo:

ACTRIZ CINCO: [...] Troya es ceniza y humo, sepulcro de

piedra.
Por todas partes, ruinas y polvo, dolor y gritos.
De Troya solo queda el hedor de los incendios.



En busca del cuerpo dramàtico 429

ACTRIZ UNO y ACTRIZ DOS tosen y buscan

trapos hümedos con los que taparse la nariz y la
boca. ACTRIZ TRES toma el cubo de la fregona y
lo lleva räpidamente a distintos espacios, intentando
frenar el fuego. ACTRIZ CUATRO huye de las
llamas, sin saber dônde esconderse449. (127)

Los gestos de los cuerpos de las actrices reproducen miméticamente
el discurso clâsico, asumiendo asi los papeles asignados:

ACTRIZ CINCO: Taltibio, el mensajero, habla as!

a la mujer troyana:
"Ningûn poder te asiste.

No créas ser fuerte.
No puedes esperar ayuda de nadie.
Tu ciudad estâ destruida,
Muerto tu marido
Y tu misma prisionera.
Nuestro poder se basta para luchar
Contra una mujer sola."

ACTRIZ UNO y ACTRIZ DOS se retiraii los trapos
de la boca y los ondean en son de paz. Con la

ACTRIZ TRES y ACTRIZ CUATRO se disponen
en una linea horizontal, mirando al publico.
Levantan los brazos. (127)

Contrapuestas a estas figuras de gestos dolorosos y a los
movimientos mecânicos y aliénantes de la limpieza, los bailes —que
no figuran en ningün texto de los venerables clâsicos aludidos—
inician el discurso liberador:

449 Estas palabras recuerdan la intenciôn de la melopea de las siervas que
abre el primer acto de La tejedora de suenos, de Antonio Buero Vallejo.
Iglesias Feijoo apunta que la felicidad y el bienestar "acordes con el que
transmite Homero [...] se revelan totalmente ficticios; las mismas
siervas que habian cantado la dicha, la paz, las gracias, riquezas y
alegrias, habian acto seguido, en agudo contraste, de la miseria y el

hambre que ensenorean al palacio. (Véase Buero Vallejo, 2005: 52).
Esta obra de Pascual se articula en oposiciones similares.



430 El cuerpo présente

ACTRIZ CINCO: f...] No quiero vivir de luto.
No quiero deber y sacrificios. <,Y vosotras? (Pausa.)

ACTRIZ DOS: Algün dia deberiamos enterrar la culpa.
ACTRIZ TRES: Ya es bora de quitar esa vieja rnancha.
ACTRIZ CINCO: Vuelve alegria, vuelve danza, vuelve.
ACTRIZ DOS y ACTRIZ TRES comienzan a bailar con

ACTRIZ CUATRO, agitando los panuelos blancos.
Se abrazan en el baile. (131)

El goce del movimiento se verbaliza a medida que las actrices ganan
en independencia con respecto a los textos clâsicos. El cuerpo se

situa as! en el centro de la cuestiôn de la identidad y de la

independencia:

ACTRIZ CINCO: Yo no quiero castidad ni castigo ni pecado.
(,Qué ley, qué Dios, qué moral, ha de mandar sobre
mi cuerpo?
^Por qué mi sangre es impura? ^Quién puede matar
mi deseo?

/.Por qué he de tapar mi rostro? ^Por qué tengo que
mirar al suelo?

Quiero correr y corner y beber y bailar y cantar y
gritar y saltar. 134)

En efecto, la consecuciôn de la libertad de movimiento es lo que

parece caracterizar los cuerpos de las cinco Actrices. De hecho,

aparte del género, hay una ausencia total de caracterizaciones flsicas.
Observemos que la misma denominaciôn de Actrices insiste en el

carâcter de representaciôn de un papel. Las mujeres encarnadas por
las comediantes son cuerpos sin rostros, cuyo comun denominador—

por ser Mujeres— es el dolor y la resignaciôn a los que las Actrices
tratan de escapar. De la misma manera, las referencias verbales
concretas al âmbito corporal son escasas y aluden a los cuerpos
muertos de hijos y esposos y al dolor flsico y moral de las mujeres
después de la guerra, segûn el texto clâsico:

ACTRIZ UNO: "[...] Ateridas, heridas, Pero vivas.
Las manos hinchadas, las bocas,
Rotas y la piel resquebrajada.



En bnsca del cuerpo dramâtico 431

Pero vivas. Vivas para contarlo,
Vivas para empezar de nuevo (128)

Estos términos acabarân contraponiéndose, al final de la obra, con
otro mâs positivo a través de una danza de celebraciôn que marca el
fin de la vieja historia y el comienzo, hoy, de otra. El destino
femenino contado por Euripides y Aristöfanes se topa, en el

escenario del présente, con una resistencia que le hace frente con sus

propias armas, convocando figuras como Praxâgora y Lisistrata. A
los textos clâsicos que instituyen una mujer sufriente y resignada,
Pascual contrapone Mujeres que no solamente "renuevan con alegria
las paginas de la historia" (135) sino que, ademâs, como nuevas
Antigonas, denuncian la violencia y los desgarros de una —tan
cercana— guerra fraticida.

7.4. Balance

En las très obras de Pascual que acabamos de recorrer, los derroteros
del cuerpo dramâtico difieren unos de otros. En todos, sin embargo,
se perfila claramente la intenciôn dramâtica de la autora. En El
domador de sombras, Itziar Pascual arraiga su propuesta
dramaturgica en el desequilibrio creado por las situaciones limites de

los espacios que estân sufriendo cambios —los âmbitos culturales,
politicos, personales. La realidad del teatro parece encarnarse en el

entorno décadente del circo, pero para la autora la alegoria puede ir
mâs alla y sugerir la extinciôn de los mundos artesanos450. Estamos
sin duda ante un teatro de compromiso social, aunque emplee para
expresarlo un lenguaje poético y personajes alegôricos. Los cuerpos
de los personajes se mueven en la irrealidad del circo y de la escena,
en un tiempo pasado y muerto, como el payaso Grock. La vuelta al

450 Para Pascual, uno de los debates de este tiempo se caracteriza por el

conflicto entre lo artesano y lo tecnolôgico: "el arte teatral es un arte

artesano, y forma parte de ese mundo, y ahi hay que dar respuestas, qué
hacemos si integramos la tecnologia para que ese arte artesano
sobreviva. Si eludimos sistemâticamente lo tecnolôgico porque forma

parte de un imaginario, de un universo que no es el de lo artesano, solo
evitaremos el problema, pero no lo resolveremos" (Zaza, 1998: 1).



432 El cuerpo présente

cuerpo, a la proximidad fîsica del personaje y del espectador, es sin
duda una de las preocupaciones mayores del teatro de Pascual. Asl
como el estado interior se manifiesta en el cuerpo, estos raros
personajes circenses hablan del estado del cuerpo de la escena que, a

la imagen de los suyos, parece alejarse del publico para siempre.
Otro tipo de reflexion y de tratamiento fisico en el texto

merecen Las voces de Penélope y Mujeres, obras que ponen en

cueipo la reivindicaciôn de la identidad femenina y su lucha por
desprenderse de los clichés que la alienan. Los recursos para decir la

rebeliôn difieren en ambas obras. En la primera, de estructura mâs

compleja y personajes mâs definidos, el cuerpo participa en un
lenguaje metafôrico en el que la espera del ser amado constituye la

columna vertebral de la acciön. Sin embargo, el lenguaje metafôrico
va perdiendo paulatinamente importancia para dar paso a la imagen
cruda de un cuerpo banal. La distancia afectiva que implica esta

mudanza expresiva se pone también de manifiesto en la relaciôn de

los cuerpos con el espacio.
En Mujeres, como vimos, el movimiento fisico, libre y sin

ataduras morales, ocupa un lugar central. La fuerza del cambio de

actitud vital en la escena reposa en el movimiento de las

protagonistas. Los textos clâsicos, que las Actrices representan como
munecas, se convierten poco a poco, gracias a la recuperaciôn de la

libertad del movimiento corporal, en textos propios con los que las

Mujeres se definen y se reconocen, abandonando el papel de

victimas y proyectândose, en el aqui y ahora de la Historia, en

cuerpos gozosos.


	Itziar Pascual : el cuerpo aquí y ahora

