
Zeitschrift: Hispanica Helvetica

Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispánicos

Band: 18 (2008)

Artikel: El cuerpo presente : texto y cuerpo en el último teatro español (1980-
2004)

Autor: Cordone, Gabriela

Kapitel: 5.: Juan Mayorga : y el cuerpo se hizo verbo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-840904

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-840904
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


354 El cuerpo présente

5. JUAN MAYORGA: Y EL CUERPO SE HIZO VERBO

Coincidiendo con sus companeros y companeras de generaciön —y
de formacion— Mayorga manifiesta cierta desconfianza con respecto
al lenguaje y sus ambigiiedades. Sin embargo, el dramaturgo opera, a

través de la palabra, la recuperaciön de "un lugar mâgico que de

algûn modo si podria intervenir en la realidad"391. Y en efecto, el

teatro de Juan Mayorga, es considerado unânimemente por la critica
como un teatro en donde prima el juego de la palabra y el verbo
hecho accion. En 1996, Ragué-Arias ya caracterizaba su teatro en
estos términos:

Es la palabra culta y llena de connotaciones, la palabra medida y
literariamente rica que, concisa en el mejor de los casos, nos conduce a

una accion de la que se desprenderâ inevitablemente una temâtica,
unas ideas que casi siempre tienen una vertiente politica que a menudo
indagan en la historia y que con frecuencia lo hacen en la identidad del
sujeto392.

Considerando sus ultimas obras, podemos decir que este comentario
sigue conservando su actualidad. El hilo conductor de la creaciön de

Mayorga parece residir en el poder evocativo de la palabra. No
olvidemos que, antes de abocarse al teatro, Juan Mayorga escribiô
poesia. En este sentido, el autor comenta:

Escribir poesia fue algo muy importante para mi durante algûn tiempo
y probablemente no escribiria el teatro que escribo hoy si no hubiese
tenido esa base, esa educaciôn, ese amor por la palabra, esa fe en el

poder del lenguaje393.

En las très obras que analizaremos a continuaciön, la palabra en

escena mantiene con la corporeidad de los personajes una relaciön
particular. Contrariamente a las obras analizadas hasta aqui,
pareciera ser que la fisicalidad es menos voluminosa o, en todo caso,

3" Matteini (1998: 10).
392

Ragué-Arias (1996: 247).
393 Fernândez (1999: 54).



En busca del cuerpo dramâtico 355

que no existe fuera de la palabra. El verbo informa la imagen del

cuerpo, lo define y lo modela. Sin embargo, en un teatro de corte
narrativo, como el de Mayorga, se podria pensar que la

preocupaciôn por lo visual queda relegada a un segundo piano o que
es francamente inexistente. No creo que sea asi. El autor es

consciente no solamente del valor de la imagen, sino también del

principio que funda su poder. En sus reflexiones acerca del papel de

la palabra y del lenguaje, Mayorga déclara:

Cuando a mi me dicen que una imagen vale mâs que mil palabras,
siempre pienso "vale, una imagen vale mâs que mil palabras sobre
todo si esa imagen es de Valle Inclân o de Baudelaire". De pronto uno
con palabras créa una imagen como Cristo caminando sobre las aguas,
entonces eso es mâs poderoso que cualquier imagen pictogrâfica que
fuésemos capaces de concebir, me parece. Y en la base de ese interés
estâ esa otra vocaciôn por la poesia que nunca te abandona394.

Por ello, los textos de Mayorga hablan con imâgenes que sugieren la

representaciön, un teatro de "acciön en el cerebro"395 que indaga las

identidades de los individuos a través de la historia y de la memoria,
pero también de las inquietudes del présente, su fragilidad y su

ambigüedad.
La importancia que el autor otorga a la palabra se encuentra

también en sus reflexiones acerca de las acotaciones escénicas,
consideradas por Juan Mayorga como "un lugar en el que se

materializa la relaciôn entre el autor y los otros miembros del hecho

teatral", senalando luego que dicho texto

es un aspecto técnico en el que el autor ya estâ haciendo una
determinada afirmaciôn. De un tiempo a esta parte son muchos los
directores que han dejado de lado las acotaciones, alterando el tiempo,
el lugar, los movimientos que el autor habia marcado para quedarse
solo con las palabras [...] Mi impresiôn es que, en la medida en que un
autor acote mucho o poco, estâ tomando una posiciôn frente a los
demâs profesionales396.

j94 Femândez (1999: 55).
~95

Ragué-Arias (1996: 247).
396 AA.VV. (1996: 38).



356 EI cuerpo présente

Podriamos agregar, de nuestro lado, que cuando el autor acota
mucho o poco, también se posiciona frente al cuerpo del personaje
—su relaciön con el espacio, con los objetos, con la trama, etc.—
asentando una idea plastica précisa. Las imâgenes fisicas que se

desprenden de los textos dramâticos de Mayorga son un ejemplo
acabado de la palabra creadora de cuerpos.

5.1. LOS CUERPOS SACRIFICADOS: MÂS CENIZA

En la vena del teatro de investigation de un José Sanchis Sinisterra,
Mäs ceniza (1994) présenta varias particularidades formales. En

primer lugar, el manejo del espacio escénico: el mismo âmbito de la

representaciôn es compartido simultâneamente por todos los

personajes de la obra:

Cada pareja se comporta como si las demàs no estuviesen en

escena (5) 397.

En este espacio dramâtico todo apunta a la fragmentaciôn. Los
diâlogos de las parejas de personajes son interrumpidos por otros,
formando asi un cuadro multiforme y polifônico, pero no
incohérente, ya que las intervenciones se suceden con admirable
lögica narrativa. Por ello, conviene primeramente desentranar los
diferentes pianos en la composition de la fabula para poder, en un
segundo tiempo, establecer la funciôn del cuerpo en el texto
dramâtico398.

397 Todas las citas provienen de la siguiente ediciôn: Juan Mayorga, Mâs
ceniza, Madrid, Biblioteca Antonio Machado de Teatro, 1996.

398 Ordenando cronolögicamente los acontecimientos, el argumento podria
resumirse asi: bajo las ôrdenes de Max (personaje que no aparece en

ningûn momento sobre la escena), José y Maria planean un atentado

contra el présidente, Abel. El Hombre, travesti en el cabaret que regenta
Max, recibe el mandata de hacerse amigo —bajo la personalidad de

Regine— de la Mujer del présidente, internada en una clinica
psiquiâtrica, con el fin de hacerse invitar a un importante meeting
presidencial y colocar la bomba. Cuando el Hombre/Regine toma
conciencia de los muertos que podria causar su acta, decide volverse



En busca del cuerpo dramâtico 357

Recordemos brevemente los personajes de esta historia que
aparecen en escena399 y el triple piano de la acciön: por un lado, Abel

y su Mujer —el présidente y su esposa—, por el otro Maria y José —
un general y su esposa, conspiradores— y, en tercer lugar, el Regine

y Hombre. Esta ultima pareja es la mâs significativa en la dinâmica
corporal de la obra, ya que se trata, en mi opinion, de la misma

"persona'1 encarnada en dos cuerpos diferentes, es decir, interpretada
por dos actores400. El Hombre, un travesti, se transforma, al actuar en
el cabaret, en Regine. En escena, echada en el colchôn, Regine
reviste ûnicamente la funciôn de alter ego materializado: el cuerpo
del Hombre y el de Regine, en defmitiva, pertenecen al mismo
personaje. Notemos asimismo que Regine no se expresa
verbalmente. De la misma manera, la Mujer de Abel desempena un
papel fisicamente pasivo —aunque no asi en palabras— y Maria, en

su quietud, es la voz que ha formado y transformado el cuerpo de su
rnarido José. Una vez planteadas estas actitudes corporales de los

personajes que forman parte de la tension dramâtica, abordemos las

singularidades de la coordenada espacial.
El espacio escénico recubierto de ceniza es el comûn

denominador de los très pianos entrelazados de la acciôn401. En rigor,
los personajes no comparten el mismo espacio, sino el mismo
tiempo. En efecto, existe una simultaneidad temporal pero no
espacial: las diferentes parejas no se relacionan directamente sino

atrâs, pero sabe que Max no estarâ de acuerdo. Regine, seduciéndolo, le
da muerte en el cabaret (en una escena referida). La muerte de Max
marca también la muerte artistica de Regine, ya que es en ella en quien
se focalizan las sospechas. Las particularidades del aspecto temporal de

la obra no permiten establecer con certeza si el atentado tuvo lugar ni

tampoco otros aspectos del desenlace.
399 El personaje Max permanece invisible a lo largo de la obra.
400

Mayorga especifica, efectivamente, que se trata de una pareja:
"PERSONAJES: Maria y José, Abel y su Mujer, Regine y el Hombre"
(5).

401 La ceniza parece sugerir, en la décima escena, los restos de los cuerpos
calcinados. La obra comienza, en efecto, con el ruido de un estallido:
"Sobre el colchôn duerme Regine. La despiertan el ruido de una
explosion, el estallido del espejo. Camina hacia éste, mira su interior
[...]" (7).



358 El cuerpo présente

que se mueven, como ya apuntamos mâs arriba, como si las demâs

no estuviesen en escena. La coexistencia del juego dramâtico de los
personajes aporta al argumento una profundidad inesperada a través

no solo de las réplicas entrelazadas sino también de la presencia
flsica de todos los personajes en el escenario y de las relaciones
gestuales que se establecen en los diferentes pianos de la trama402.

Como el espacio, la linea temporal esta totalmente subvertida y
fragmentada. As! y todo, el discurso del Hombre mantiene una cierta

cronologia que apuntala el argumento, pero las intervenciones de las

otras dos parejas quiebran a menudo su discurso, tejiendo asi una
trama de anticipaciones, recuerdos y fragmentos de historias
individuales en las que se adivina, poco a poco, un destino en comûn.

En un primer momento, los gestos, los movimientos y las

apariencias de los cuerpos pueden ser identificados sin dificultades
con el contexto histôrico y social contemporâneo. Sin embargo, la
construcciôn formai propuesta por el autor confiere a la corporeidad
de los personajes otra realidad. Y es que en verdad estamos ante otra
realidad dramatûrgica, lejos del registre realista practicado por
Alonso de Santos y mâs emparentado con la extrana corporeidad de

los personajes de Sanchis Sinisterra. Por ello, la ruptura de la
sucesiön de los diâlogos y, por ende, de la fabula, recae en la

percepciön desfasada de los cuerpos, de los gestos y en la fisicalidad
general de la obra. Por otro lado, como ya lo senalamos, no se

establecen lazos fisicos entre las parejas. Sus cuerpos permanecen
aislados unos de otros y, salvo en algunos momentos puntuales —
una mirada o un gesto— no se créa ninguna comunicaciôn directa.
Existen, no obstante, ecos gestuales de un piano a otro, como la

acciön de vestirse y desvestirse que realizan las très parejas en
diferentes momentos, movimientos autonomos que cobran sentido y
coherencia en el discernimiento del espectador.

402 A propôsito de esta obra, comenta Ragué-Arias: "Mâs ceniza es la

construcciôn formai mâs arriesgada de Mayorga, un entrecruzamiento
simultâneo de la historia de très parejas [...] con los objetos que les

rodean. quién toco cuando te toco?' es una de las interrogaciones
claves de la obra. Es la identidad que nos proporciona el nombre, el

género, la opciôn sexual y su fragilidad" (Ragué-Arias, 1996: 248).



En busca del cuerpo dramâtico 359

En el espacio compartido, los escasos objetos que ocupan la

escena —el espejo, las fotos y los vestidos— apoyan la percepciôn
del otro o la auto-percepciôn de los cuerpos de los personajes. Por

ejemplo el espejo, un objeto que delata cömo los otros nos ven,
refleja una imagen fisica rota, parcial y fragmentaria:

([...] El Hombre se mira en el espejo como si este no
estuviera roto [...].) (7)

MUJER.—(Mirando alrededor.) No tenemos espejo. [...]
Abel.—No tenemos espejo porque tü lo rompiste.
Mujer.—si estuviésemos pasando uno al lado del otro sin

vernos? Un espejo nos ayudaria. (38)

Mujer.—No sé quién rompiö el espejo. No sucediö mientras

yo miraba. [...] (Mira el espejo.) No sé. Sucediö
mientras dormiamos. (40)

JOSÉ.—(Frente al espejo.) Me gustaria tener mi propio rostro.
^Serâ demasiado tarde? (48)

Abel.—(Ante el espejo.) Los ojos del mentiroso. Los labios.

[...] Pero si no sé qué veo ni qué toco, ^qué me
queda? [...] (Mirando los cristales del suelo.) [...]
no sé cuâl de los trozos contiene mi imagen
verdadera... (54)

Asimismo, las fotograflas son accesorios que participan también en
la construcciön de la imagen fisica y evocan la büsqueda de la
auténtica identidad, imposible de encontrar en el caso de José, o una
representaciön falseada de si mismo en el caso de Abel. En ambos, la
frontera entre el ser y el parecer esta en juego:

Abel.—Habia que elegir bien [la foto]. Millones de personas
verân esa foto.

Mujer.—Luego nos pondrân agricultores detrâs, o

Pescadores, obreros, segün. (19)

Mujer.—(Mirando la foto.) Tii eres el ünico que no tiene
miedo en la foto. (Mira a Abel y vuelve la foto.) No



360 El cuerpo présente

te pareces. Los ojos. [...] Te acabarâs pareciendo.
Como las otras veces. Primero te hacen cien
fotografias, luego escogen una fotografla y luego
consiguen que seas como esa fotografla. (20)

El cuerpo de Abel esta modelado por la mirada de los otros y es el

producto de una imagen construida para un pûblico. Para José, las

fotos representan el ûnico lazo con su verdadera personalidad y su

propia historia, vampirizadas por la ambiciôn de Maria:

JOSÉ.—(Mirando fotos apresuradamente; se detiene ante
algunas, pero no encuentra la que busca. Caerân al
suelo unas cuantas fotos, que Regine recogerd.) Mis
amigos no te gustaban. Uno a uno dejaron de ser mis
amigos. [...] Era mi vida. [...] Buena o mala, era

algo mio, algo que yo estaba haciendo con mis
brazos. (32-33)

Mediante la contemplaciôn de las fotografias, los cuerpos adquieren
volumen y significado. En efecto, las imâgenes que los personajes
reciben de las fotos y del reflejo del espejo no estân fisicamente al
alcance del espectador, pero a través de los diâlogos, esas imâgenes,
invisibles para el pûblico, van construyendo el cuerpo y la psicologia
de los personajes.

En cuanto a la presencia del cuerpo en el argumenta, los
diferentes pianos de la acciôn presentan distintas implicaciones de

esta relaciôn. En Abel y su Mujer esta en juego la imagen y la

representaciôn publica. Significativamente, el Leitmotiv de su

campana presidencial —"la verdad por delante"— contrasta con lo

que el personaje es, es decir, una fabricaciön orquestada por su

equipo politico en donde no cabe ninguna verdad. En efecto, la
mentira vive en su cuerpo y Abel esta obsesionado por el engano que
lo habita y que se hace came:

ABEL.—(Pensando en vor alta.) La verdad por delante.

(Enciende un pitillo.) [...] Por eso me dieron el

poder los electores. Porque podia mirarlos a los ojos.
Mujer.—Creia que ya no fumabas.
Abel.—Me aconsejaron que no lo hiciese en pûblico. (12)



En busca del cuerpo dramâtico 361

Abel.—El mentiroso al que su amante besa, ya no vive en

ese cuerpo. [...] El que miente, ^dônde vive? ^En
qué cuerpo? (10-11)

MUJER.—Pero no se miente solo con la lengua. Hay quien
miente con las manos, con el cuerpo. Sobre todo con
el cuerpo se miente. (23)

Obsérvense las menciones del cuerpo como receptâculo de la
mentira. Una vez mas, el cuerpo verbal adquiere un volumen que no
busca ocupar forzosamente un lugar flsico en el escenario, sino en la

mente del espectador.
En José y Maria, el cuerpo es un lugar colonizado. El cuerpo de

José es manipulado, primero por el padre de Maria, luego por Max y
finalmente por su esposa. El aniquilamiento de su voluntad se

manifiesta en su cuerpo y se traduce por el brazo invâlido, que
sugiere la sumisiôn y la imposibilidad de reacciön:

JOSÉ.—Sé cuando todo empezô a cambial-: hace veinte anos,
en la frontera, cuando aquella bala alcanzô a mi
avion. En el hospital dijeron que solo me tocô el

brazo, pero yo sab l'a que se llevö algo mâs. De la
cabeza. O del alma. Empezô en el brazo y se fue
extendiendo. Cuando cada dia una parte mâs grande
de ti esta seca... (24)

José describe la expropiaciön de su cuerpo como un mal que lo va
invadiendo, poco a poco, desde el brazo hacia todo su ser. El proceso
de desposeimiento de su voluntad comienza por su cuerpo y el olvido
de lo que fue su imagen, cuyo recuerdo intenta recuperar en vano a

través de las fotos, como lo ilustran estas réplicas dirigidas a su

esposa:

JOSÉ.—Es como si se me fuese cayendo el cuerpo y en su

lugar me creciese el cuerpo de tu padre. [...] El pelo,
los labios al sonreir, la voz... (Busca en los cajones.)
()D6nde estân las fotos viejas? (Busca con creclente
ansiedad.) ^Recuerdas côino era de joven? [...]
Cambiaste mi peinado. [...] Mi manera de moverme,
mi manera de hablar, las palabras que decia [...] Yo



362 El cuerpo présente

no caminaba asî (camina), sino mâs bien asi (camina
de otro modo.) (32)

JOSÉ.—[...] Milimetro a mih'metro, me has arrancado el

rostro para ponerme otro. (48)

La usurpaciön del cuerpo de José, asi como también la invenciön de

su historia —de su mentira— se expresa mediante el relato de su

cuerpo fragmentado:

JOSÉ.—AI saltar de mi avion en llamas, supe que tendria que
mentir. Pero no pensé que duraria tanto. En cuanto

puse pie en tierra, empecé a mentir, y no he parado
de hacerlo. He olvidado quién soy. Asi trabaja la

mentira, te va quitando trozos del cuerpo y lo que te

pone encima encaja mal, se descompone antes que el

resto, pierde color tan râpido que solo puedes
compensarlo con mâs y mâs mentiras. (45)

Esta réplica tiene una repercusiôn inmediata en los propösitos de la

Mujer de Abel refiriéndose a las concesiones necesarias para obtener
el poder: "Es lo ultimo que te quitan. Pero te lo quitan también, tu
cuerpo" (45). Ademâs, en la funcion que le ha sido asignada —
complice del atentado— el cuerpo de José fiinciona sôlo como una
herramienta de la voluntad ajena:

JOSÉ.—Sôlo me pides un cuerpo. [...] Necesitas el cuerpo de

un hombre. Un cuerpo sin alma. (Se mueve con
dificultad.) De aquel aviôn en llamas sôlo bajô mi

cuerpo. [...] (53)

El cuerpo Hombre-Regine es el mâs complejo de las parejas, por la
relaciôn con las coordenadas espacio-temporales que implica. En el

argumento, el cuerpo del Hombre cambia y se transforma en Regine.
Ambos personajes recubren, a mi modo de ver, la misma persona: en
el escenario los cuerpos estân desdoblados pero présentes en un
mismo tiempo y un mismo espacio. Se trata también de un lugar
conflictivo, habitado por una mentira que, poco a poco, se convierte
en verdad. En efecto, la metamorfosis del Hombre empieza por la



En busca del cuerpo dramâtico 363

apariencia fisica —la ropa y el maquillaje— hasta que se apropia de

todo su ser, transformândolo en Regine. Los ejemplos son

numerosos, pero senalo aqul los mâs destacados:

Hombre.—[...] La primera noche que me pinté de sirena, me
eché a llorar [...] Ahora me espanta quitarme la

pintura, tardo horrores en quitârmela [...] (22)

HOMBRE.—[...] "Desdehoy, te llamas Regine". (23)

Hombre.—[...] Porque yo no puedo andar: soy una sirena.
Es como si estuviera muerta de cintura para abajo.
[...] No me aburro de hacerlo. Estoy deseando que
llegue la hora para hacerlo. Me entra una angustia al

quitarme la cola... Me gustaria ser la sirena todo el

dia. De la manana a la noche, todo el dia. (30)

La fragilidad de la identidad sexual se expresa, en la escena final, de

manera fisica. Es uno de los pocos pasajes en que el cuerpo del

personaje participa, con una gestualidad simbôlica, en la palabra: el
Hombre no puede seguir caminando, es decir, no puede seguir
viviendo sin el cuerpo de Regine:

HOMBRE.—[...] (Se lleva la mano a un pie, como si le

doliese.) [...] (Le duelen los pies. Deja de caminar.)
Me quedan tus ropas, el olor de tus ropas, la cola de

la sirena. El resto es terrible. El mundo no me gusta.
Es como si el suelo estuviese Ueno de cristales. Se

me llenarân de sangre los pies. Estoy harto de

caminar. (Se sienta como una sirena. Del espejo
viene un ruido de avioneta que se estrella. [...]). (61)

Como vemos, los cuerpos de los personajes se articulan de manera
diferente con respecto a los distintos pianos del argumento. Sin

embargo, me parece ver una coherencia semântica que se repercute
de un nive! a otro mediante el tema de la mentira: la mentira pûblica,
encarnada por Abel; la mentira moral, en la traiciôn asumida por el

cuerpo de José; por ûltimo, la mentira individual, en el imposible
desdoblamiento fisico del Hombre.



364 El cuerpo présente

En el universo eminentemente verbal del teatro de Juan

Mayorga, la disposicion fisica del conjunto de personajes esta
relacionada con la forma de la obra y, en consecuencia, con el

contenido y las superposiciones argunrentales. Sin duda, un elemento

que contribuye a la articulaciön de los très grupos de personajes es el

cambio de ropa. Se trata de cambios fisicos parciales que, puestos en
relaciön unos con otros, revelan un contenido significativo. Por

ejemplo, mientras Abel se calza el chaleco antibalas, su mujer se

résisté a ponerse uno de sus numerosos vestidos de gala (31): ambos

personajes se posicionan ante la realidad, sin escrupulos o
rechazàndola. El vestido cumple la funciôn de representar los

procesos de transformaciôn, en el cuerpo y en el alma, y se

materializa en el cambio de voz del Hombre. El proceso de vestirse y
desvestirse puede ser interpretado asi como una metàfora del cambio
interior profundo:

Vestido de mujer, entra el Hombre [...]) (7)

([...] El Hombre comienza a desnudarse y a porter
sus prendas ante Regine; conforme realice esta
ceremonia —que solo conclu ira en "Siete"—, su voz

perderâ masculinidad.) (10)

([El Hombre] Torna ropa de hombre.) [...] (Empieza
a vestirse. Acabarâ de hacerlo en "Quince".
Entretanto, su voz se ira hacienclo mâs y mâs

Jemenina.) (30)

(Maria acaba de desnudar a José. Este y el Hombre
se miran. Maria viste a José con el uniforme.) (25)

Maria.—(Viendo que José empieza a quitarse el uniforme.)
<',Qué haces? [...] (Impidiendo que José siga
desnudàndose.) José, aùn es tiempo... [...]

JOSÉ.—Arderé entero. (Se clesnuda.) (59)

En este ultimo ejemplo, el vestido représenta la imagen social o

piiblica: aceptando o rechazando el papel que los demâs le tienen



En busca del cuerpo dramâtico 365

asignado, el cuerpo se relaciona con la dimension moral del

personaje.
En cuanto a la relaciön de los cuerpos con el espacio dramâtico,

en Mas ceniza la visibilidad de los cuerpos en el espacio —la calidad
de su presencia— no es homogénea, pero si equilibrada. El Hombre

es, sin duda, el cuerpo mâs visible del conjunto de personajes en

escena, ya sea por su condiciön de conductor del hilo argumentai o

por el lugar teatral que su cuerpo ocupa en el espacio. En efecto,
cuando canta imitando a Marlène Dietrich o a Rita Hayworth, su

visibilidad se destaca del conjunto de personajes, ya que el espacio
dramâtico se convierte en un auténtico escenario teatral. El contraste

que se establece con Regine, su entidad femenina que permanece
estâtica la mayor parte del tiempo y a quien dirige todo su discurso,

apoya la presencia del Hombre en el espacio escénico.
Con respecto a los cuerpos invisibles, es decir, que no aparecen

en escena, me parece distinguir dos grandes entidades que se

excluyen mutuamente. El personaje aludido de Max estâ présente en
los diâlogos de los très pianos del argumento. Se trata de un
personaje flsicamente indefinido, pero claramente designado como
una personalidad intimidante, inmoral y poderosa. En el extremo

opuesto, los cuerpos ausentes de los ninos —el hijo de Abel y su

Mujer, los hijos de José y de Maria, el hijo deseado del Hombre—
sugieren la vulnerabilidad. En el denso ambiente de intereses, miedos

y chantajes que construye Mayorga en Mäs ceniza, la amenaza y la

fragilidad no tienen rostro, como si los verdaderos verdugos y las

verdaderas vlctimas permanecieran siempre borrados de la Historia.
Tanto el personaje ausente de Max como los ninos aludidos
influencian la construcciôn de los cuerpos visibles, ya sea en la

transmisiön de los temores —gestos de protecciön de la Mujer— o

en inseguridades flsicas que manifiesta el Hombre. Max emprende,
ademâs, el proceso de vampirizaciôn de José y se expresa
tâcitamente en el influjo ejercido en los otros cuerpos —en la

desintegraciôn del cuerpo de José, en la transformaciôn del Hombre
en Regine y en la posible desapariciôn del cuerpo de Abel—; por su

parte, los cuerpos ausentes de los ninos fragilizan la situaciôn de los

adultos:



366 El cuerpo présente

Mujer.—(Llevândose las manos al vientre.) Crei que querias
matar al bebé. (60)

Hombre.—[...] Sin él [Max], ni ponerme los zapatos sabria.

[••] (61)

Como dijimos m as arriba, Mâs ceniza se desarrolla en un âmbito
ünico que, mâs que designar un lugar, désigna la simultaneidad
temporal. Concretamente, se trata de un espacio fracturado por las

intervenciones de los diferentes personajes, que se expresan desde

sub-espacios propios. El discurso de los personajes compléta la

escena construyendo, con decorados verbales, âmbitos
diametralmente opuestos, como lo ilustra el siguiente ejemplo en el

que se entrelazan las réplicas del Hombre a Regine haciendo
referencia a su apartamento humilde y desangelado, y el diâlogo que
mantienen Abel y su Mujer:

Hombre.—Deberiamos poner algûn tiesto. Alegraria esta
mierda.

Mujer.—Me agobian los techos tan altos.

Abel.—^No te gusta vivir aqui? Es un palacio.
HOMBRE.—Diez anos para darte esta mierda. (12)

(,Qué relaciôn mantienen los cuerpos de los personajes con respecto
a este espacio dividido y truncado? Ningùn cuerpo logra una
integraciön armoniosa en el espacio, lo que produce el efecto de

constante tension. En Abel y su Mujer, la inestabilidad del espacio se

concentra en el timbre del interfono y en la luz roja que emite cuando

suena. En ese espacio supuestamente lujoso, la acciön de Abel
depende de ese elemento externo amenazante que irrumpe
intempestivamente y dicta su conducta. Para el Hombre, el lugar en
donde se halla es un agujero deprimente y oscuro, del que desea

salir. De la misma manera, Maria habla sentada al lado de una
ventana. Tanto ella como José evocan lugares abiertos y lejanos. La

inscripciön de los cuerpos en el espacio révéla, pues, una ruptura —
ansias de cambio, de abandono, de huida— apoyada por la

complejidad del argumento y sobre todo por el aspecto formai de

Mâs ceniza.



En busca del cuerpo dramâtico 367

El movimiento que el autor imprime a los cuerpos de los

personajes a través de las acotaciones tiende mâs a la repeticiôn
gestual que al desplazamiento sobre el eje horizontal del escenario.
Los movimientos de las parejas, dentro de este âmbito multiple y
ünico, no invaden el territorio de las demâs, permitiendo de esta

manera una lectura coherente de la accion. Sin embargo, la

comunicaciôn gestual se establece cuando José busca deses-

peradamente las fotos de su pasado. Los très niveles de la linea
argumentai se encuentran entrelazados, lo que sugiere una especie de

relaciôn inconsciente o de vasos comunicantes entre los personajes:

JOSÉ.—(Recogiendo fotos del suelo; sin advertirlo, Abel pisa
una de ellas.) Mi padre... (José y Abel se miran.
José tira de la foto, rompiéndola. Mira la foto rota.)
[...] (Regine tiende una foto a José, quien no aparta
su vista de la rota. La escena se repite con otras
fotos. [...]) (33)

El vinculo entre uno y otro piano, por gestos y miradas, no incide en
el argumento sino que, a mi modo de ver, constituye un efecto
dramâtico que anade tension a la secuencia, ya que establece un
puente virtual entre victimas y verdugos, conspiradores y
perseguidos.

En términos générales, el desplazamiento horizontal de los

personajes en el escenario apunta a la büsqueda o al rechazo de

contacto, aspecto especialmente evitado en esta obra. En Mâs ceniza,
todos los personajes parecen fisicamente atrapados en su âmbito
espacial: los movimientos horizontales son reemplazados por los
verticales en el proceso de vestirse y desvestirse, ponerse de pie y
sentarse, levantarse y acostarse. Los gestos verticales tienen origen y
fin en el propio cuerpo del personaje e impiden el contacto fïsico con
los otros dos grupos. En este sentido, el acto de cambiarse de ropa es

un gesto trascendente que, como ya dijimos, marca en los personajes
un cambio profundo403.

Por otro lado, observemos que los personajes femeninos —
Regine, la Mujer y Maria— realizan menos movimientos que los

403 Rokem (1993: 102-110).



368 El cuerpo présente

masculinos. De hecho, Regine y la Mujer estân gran parte de la obra
echadas en el colchön, y Maria sentada cerca de una ventana. No se

trata, sin embargo, de cuerpos pasivos, ya que a través de la palabra
—sobre todo en el caso de Maria y de la Mujer de Abel— se

proyectan y actûan por procuraciôn en el cuerpo de los hombres.
Las acotaciones y los diâlogos hacen referencia a unos cuerpos

sin mayores complejidades. Aparte de la especificaciôn de género,
no se détermina ningûn atributo fisico particular, salvo el brazo
invâlido de José, simbolo de un cuerpo dominado, o las piernas del

Hombre, marca de su indeterminaciön sexual. Por lo tanto, es

importante observar que si bien el autor no suministra datos

especificos del cuerpo de sus personajes, la dimension dramâtica

corporal, como lo hemos estado viendo, se construye a partir de la

palabra en relaciôn con una hostil y difïcil coordenada espacial.
Por ûltimo, senalemos que los términos relativos al cuerpo estân

empleados, en su mayor parte, con un sentido metonimico. En

efecto, ademâs de los ejemplos mencionados mâs arriba —el brazo y
las piernas— la boca se emplea como metonimia de la palabra, la
cabeza, del pensamiento y de la voluntad, y los ojos, del alma. El
término cuerpo aparece ligado a lo mâs profundo de los personajes:

Mujer.—[...] Todo nos lo van a quitar. El cuerpo es lo
ultimo que nos queda por defender. [...] Cuando
estas vacio, de un manotazo te arrancan el cuerpo.
(55)

En resumen, el cuerpo, en Mâs ceniza, simboliza la identidad mâs

profunda del personaje. La articulaciôn del cuerpo con los objetos
escénicos —sobre todo con las fotos y el espejo— créa tensiones a

menudo truncadas por gestos e intervenciones, manteniendo en vilo
la atenciôn del espectador. Los sucesivos cambios de ropa, con
diferentes ritmos, imprimen a los cuerpos una dinâmica propia y
autonoma que acentûa, por el hecho de realizar un gesto desde y
hacia el cuerpo, la impresiön general de incomunicaciôn y de

aislamiento entre los personajes en general y las parejas en

particular. Por otro lado, el despojamiento del cuerpo de los très

personajes masculinos —despojamiento moral e identitario— se

erige, poco a poco, en el hilo conductor del argumento.



En busca del cuerpo dramätico 369

La obra, sin ser hermética, no puede ser aprehendida de manera
um'voca. La complejidad de la forma distorsiona la uniformidad
interpretativa de su lectura y su recepciön, creando varias

posibilidades de resoluciôn que no acaban de encajar totalmente. La

estructura dramâtica mültiple, simultânea y sin un espacio
identificable, constituye una manera acertada de dar a entender los

complejos mecanismos de la verdad. En este contexto de total
relatividad, el cuerpo se hace verbo para expresar un valor
irremplazable y fragil: la propia identidad.

Desde el punto de vista formal, el autor sacrifica la
contundencia flsica de los personajes en escena en favor de una sutil
corporeidad verbal implicada en todos los elementos dramäticos.

Mayorga enreda deliberadamente las pistas que envuelven los

cuerpos para que el espectador participe en la complejidad de su
construcciön.

5.2. Ultimas palabras de copito de nieve. Nota sobre el
CUERPO ANIMAL

En 2004, la Universidad Carlos III de Madrid encargö a Juan

Mayorga "un texto teatral para très personajes que se pudiera
representar en el hall de la facultad de Humanidades y que tuviese

como tema la nociön de identidad"404. Sobre la génesis de Ultimas
palabras de Copito de Nieve explica el autor:

Me interesô cl modo —las grandes colas, los debates acerca de qué
hacer cuando expirase...— en que la ciudad de Barcelona estaba

despidiéndose del mono moribundo. También me interesô que se le

aplicase la eutanasia, para que no sufriera innecesariamente, cosa que
no se les concede a los humanos. También me llamô la atenciôn que el

404
Alemany (2004). Esta obra se estrenô el 22 de septiembre de 2004 en el

Teatro Nuevo Alcalâ, de Madrid. "La virtud que tienen estos encargos
—dice el autor— es que te desplazan hacia lugares a los que tû no
habrias llegado probablemente solo, te provocan, buscando, de pronto te

obligan a... El sueno de Ginebra parte de un cncargo y sin embargo es

uno de los textos mâs propios y también mas cercanos a Cartas de ainor
a Stalin" (Fernandez, 1999: 56).



370 El cuerpo présente

alcalde dijera de Copito de Nieve que era el mejor ciudadano de

Barcelona. ; El mejor ciudadano, un cautivo! Por otro lado, en aquella
época, estaba leyendo las reflexiones sobre la muerte de Montaigne, y
acabé llevândolas a la boca de Copito405.

Por la naturaleza de sus personajes, Ultimas palabras de Copito de
Nieve406 es una obra atipica. La intervenciön de animales dotados de
la palabra, recuerda el teatro de Valle Inclân o de Garcia Lorca. Sin

embargo, el Mono Blanco, lejos de simbolizar el aspecto primario y
el mundo de las pulsiones sexuales, encarna lo mâs alto del

pensamiento humano. La tradicion literaria espanola es rica en

ejemplos de este género, que permite al autor convertirse en

espectador y fiscal de la sociedad de su tiempo. El animal se mueve
dentro de la racionalidad, mientras que el ser humano contradice
constantemente los principios sociales y morales mâs elementales407.

De hecho, el sentido de la obra reposa, en mi opinion, en el vuelco de

la oposiciôn racional-animal que se hace carne en el escenario, como
trataré de demostrarlo en los siguientes pârrafos.

La obra trata, en si, del tema de la muerte, "tema universal que
rebasa cualquier coyuntura"408. Ahora bien, el hecho que esta

cuestiôn sea presentada por un gorila bianco en cautiverio sitûa la

pieza en un âmbito tan novedoso como contradictorio: el sentido
comün de sus palabras contrasta con la imagen salvaje de su cuerpo
y con el lugar desde donde su discurso tiene lugar —una jaula con

403 Alemany (2004).
406 El argumenta es sencillo: sentado en un imponente sillon, Copito de

Nieve vive sus ûltimos momentos y quiere brindar un mensaje a los
humanos. Su discurso es interrumpido por sucesivas pérdidas de

conciencia. Con él, el Mono Negro trata de atrapar una banana y el

Guardia asiste al venerable Mono Blanco hasta que, viendo el cariz
revolucionario que toma su discurso, decide inyectarle una pociôn letal.

407 La novela ejemplar El coloquio de los perros, de Miguel de Cervantes y
la epopeya burlesca La gatomaquia, de Lope de Vega son, a mi parecer,
dos modelos acabados de este particular punto de vista narrativo del

autor.
40K

Campai (2005).



En busca del cuerpo dramâtico 371

barrotes409. Esta tension primordial entre cuerpo cautivo y mensaje
de libertad funda la efïcacia dramatûrgica de la obra.

Si bien el tema de la muerte se perfila como el hilo conductor de

un argumento de corte intelectual en una reflexion que pareceria
preocupar solo a la especie humana, el texto se renueva gracias a la
intervenciôn del cuerpo animal que pronuncia y comenta, en
circunstancias espacio-temporales particulares, las palabras de

Michel de Montaigne.
El cuerpo del Mono Blanco, a diferencia de los cuerpos de los

personajes analizados en este trabajo, es una imagen que esta
fuertemente contextualizada. Quien mâs, quien menos, todos hemos
conocido al mono albino. Su fallecimiento figuré entre las noticias
de la actualidad europea. Numerosos sitios de Internet en varios
idiomas estân dedicados a su vida y a su historia y una beca espanola
de investigacién cientifica lleva su nombre. Dicho de otro modo,
estamos ante un personaje mundialmente conocido, original y
mediatizado, cuyo color de pelaje lo distingue de sus pares y, al

mismo tiempo, lo acerca al humano. La humanizacién de Copito de

Nieve ha permitido establecer algunos puntos de contacto entre el

mono y el humano que reconoce en él sus propios gestos, miradas y
posturas corporales. Juan Mayorga trabaja a partir de estos contactos,
trascendiéndolos mediante el empleo de la palabra. Atendiendo a las

mâs elementales reglas de reciprocidad, las declaraciones solemnes y
cultas del Mono Blanco acerca de la muerte no hacen mâs que
responder al tratamiento humano que la Ciudad de Barcelona le ha

prodigado durante cuarenta anos de cautiverio.
Los cuerpos de los dos monos —Mono Blanco y Mono

Negro— son cuerpos conocidos por el espectador/lector. El cuerpo
extrano, en el espacio propuesto por Mayorga, es el del Guardiân. El

espacio, "el recinto mâs importante del zoo" 15)410, détermina las

relaciones entre los cuerpos dramâticos. El recinto es un eufemismo

para jaula, un lugar donde, necesariamente, los valores estân

409 Aclaremos que en la puesta en escena, los actores revisten disfraces de

monos. Ver las fotograflas del estreno en el sitio internet de la compania
Animalario (www.animalario.net/shows/copito.html).

410 Todas las citas provienen de la siguiente ediciôn: Juan Mayorga,
llltimas palabras de Copito de Nieve, Ciudad Real, Naque, 2004.



372 EI cuerpo présente

subvertidos. Asi, dentro de la jaula, el Mono Blanco ocupa fisica-
mente un sitio jerârquicamente mas importante que cualquier otro
personaje. La visibilidad del protagonista esta dada por la posiciön
que ocupa —"el Mono Blanco dormita en algo que recuerda al trono
papal" (15)— y, obviamente, por la notoriedad de su persona y el

color de su pelaje.
La obra descansa en conceptos contrarios: el mono bianco

versus el mono negro, la actividad intelectual del mono bianco contra
la actividad fisica del negro (15), el lenguaje preciso y refinado del
bianco contra las frases primarias del negro (41):

Mono Blanco.—De no estar él aqui, no os dariais cuenta de

que soy bianco. De no estar él aqui, pasariais por alto
mi sonrisa. De no estar él aqui, no os asombraria la

inteligencia de mi mirada. ^,No es cierto que,
comparado con él, casi parezco humano? (19)

A pesar de su apariencia animal, el Mono Blanco no représenta la

animalidad encarnada por el Mono Negro a través la repeticiôn de

sus gestos y de sus movimientos:

EL MONO NEGRO SE CONCENTRA EN UNA ÜNICA

TAREA: ACUMULAR OBJETOS FORMANDO UNA

MONTANITA OUE LE PERMITA ACERCARSE A UN
PLÂTANO ELEVADO QUE JAMÂS ALCANZA. SE

ALIMENTA DE LAS SOBRAS QUE DEJA EL MONO
BLANCO Y SE MUEVE EN EL ESPAGIO QUE ESTE LE
CEDE. (15)

Refractario a las palabras del Blanco, el Mono Negro no se ve
afectado por sus propösitos sino que, al contrario, la caida
estruendosa de su cuerpo animal interrumpe el discurso erudito e

influye sobre él:

Mono Blanco.—[...] Segûn Montaigne, "la muerte es

espantosa para Ciceron, deseable para Catön,
indiferente para Socr...".
SE INTERRUMPE ANTE UN BATACAZO OUE SE DA EL
MONO NEGRO. EL MONO BLANCO ~LO MIRA. EL
MONO NEGRO REANUDA SU MONOTONA TAREA.



En busca del cuerpo dramâtico 373

Cuando me trajeron, él ya estaba aqui. Entré al

recinto y él ya estaba aqui, haciendo exactamente lo

mismo que ahora. No ha cambiado nada. A veces me
mira como si estuviera a punto de comprender algo.
No comprende nada. (18-19)

Antagonista ideal, el cuerpo del Mono Negro es también un cuerpo
que sufre, pero no de enfermedad, sino torturado y denostado por sus

guardianes, ya que su comportamiento no responde a la normalidad:

Guardian.—Al principio, mostraba una decepcionante
indiferencia por el plâtano. Le atraian la naranja y el

kiwi, pero no es lo mismo, los ninos quieren que el

mono coma banana. Asi que hubo que ablandarlo, de

acuerdo con las instrucciones del manual [...] para
sujetos que se resisten a cooperar. [...] Bastö una
semana de tratamiento. Asi fue como hicimos de él

un mono normal. Un mono como Dios manda.

(30-31)

El Mono Negro también desempena un papel secundario para un
püblico que viene a ver a su ilustre vecino y que espera de él un
comportamiento de mono que come bananas ("A gente gusta el

mono-busca-plâtano. Mono cae y gente rie. A mas alto, mâs risa",
41). En este sentido, la jaula de los Monos funciona como un teatro
en donde los animales se brindan en espectâculo a un publico cruel.
Las caidas del Mono Negro forman parte de su papel trâgico y
frustrado.

En el otro extremo de este cuadro, esta el Mono Blanco. Su

cuerpo se desplaza con difîcultad y dolor, confiriendo a sus palabras
un patetismo aûn mayor. Sin embargo, cada uno de sus gestos esta

generado por el deseo de comunicar su experiencia, acompanado de

un claro sentido de la puesta en escena:

A Y ilDA DO POR EL GUARDIÂN, EL MONO BLANCO
SE INCORPORA Y CAMINA HACIA EL PUBLICO. TRAS

COMPROBAR OUE PUEDE SOSTENERSE EN PIE.
HACE UN GESTO PARA OUE EL GUARDIÂN SE

ALE.IE. POR FIN. LIABLA AL PÜBLICO [...]( 16)



374 El cuerpo présente

Su discurso erudito esta puntuado por sucesivos desfallecimientos

que provocan en el Guardian movimientos de solicita aproximaciön
y, en el Mono Negro, la interrupciôn momentânea de su tarea411. Por

momentos, sin embargo, el Mono Blanco debe ejercer su estereo-
tipada animalidad, pero todos sus gestos estân perfectamente
controlados y obedecen a una voluntad racional, incluso las demos-
traciones de bestialidad:

LA FATIGA NO LE DEJA SEGUIR. EXPECTANTES, EL
GUARDIÂN SE DISPONE A SOCORRERLO Y EL MONO
NEGRO INTERRUMPE SU MONÔTONA TAREA. [...]
EL GUARD/ÂN VUELVE A SU POSICIÔN Y EL MONO
NEGRO A SU TAREA. (24)

Mono Blanco.—[...] De vez en cuando me peleo con él

[...] pero no porque me importen el rincôn o el

cacahuète, sino porque sé que os tranquiliza
comprobar que, en el fondo, sigo siendo un mono.
(19)

[El Mono Blanco] SE INTERRUMPE PARA RUGIR AL
MONO NEGRO. QUE SE HABIA METIDO EN SU
ZONA; LO ACORRALA; SE GOLPEA EL PECHO,
EXHIBIENDO SU ANTIGUA FUERZA. (25)

La racionalidad del Mono Blanco sobrepasa el uso de la palabra y
lleva a la obra por los derroteros del teatro en el teatro. En efecto,
Copito se atribuye un talento de actor acunado a lo largo de su
cautiverio para cumplir con el papel de animador original que le fue

asignado. Desde la jaula, lugar de la representaciôn, Copito
interpréta varios personajes. La gestualidad del rostro permite al

espectador identificarse con un cuerpo que sin embargo le es ajeno.
Ademâs, los papeles observador-observado se invierten: el publico es

aprehendido en su particularidad y lo remite —moralmente— a los
limites de su funciôn de espectador:

411 A propôsito de la funciôn del lenguaje en relaciôn con la identidad,
consûltese Cremonte Gilges-Reynié (2006).



En busca del cuerpo dramâtico 375

MONO Blanco.—[...] Yo me converti en el especialista de

eso, en imitar emociones humanas. Alegria.
(EXPRESIÔN DE ALEGRIA.) Odio. (EXPRESIÔN DE
ODIO.) Miedo. (EXPRESIÔN DE MIEDO.) [...]
[Charles Le Brun] Probô que las pasiones del alma
humana se reducen a veintiûn expresiones faciales
bâsicas: nacimiento, Ilanto, risa, alegria, tristeza,

sorpresa, admiraciôn, desprecio, amor, odio, celos,
deseo, placer, éxtasis, esperanza, dolor fisico, dolor
moral, desesperaciôn, agonia, miedo y muerte. Es

dccir: (HACE SUCESIVAMENTE LAS EXPRESIONES
FACIALES BÂSICAS. EL MONO NEGRO LAS REPITE.
PARODIÀNDOLAS [...]) (39-40)

Paradôjicamente, el campo semântico del cuerpo, en esta obra
animal, es bastante escaso. Donrinan los términos relativos al aima y
a la fîlosofia, mientras que los referentes al cuerpo van asociados con
los de la brutalidad:

Mono Blanco.—[...] Somos tan distintos... Esa bocaza que
abres en inmensos bostezos, la furia con que te

rascas, tus grunidos... ^,No puedes quedarte quieto
un segundo? Mirame a los ojos [...] (29-30)

Entre la intelectualidad extrema del Mono Blanco y la animalidad
del Mono Negro, el Guardian se halla en un punto intermedio que
podriamos llamar la mediocridad humana. Asociado fisicamente a

un guardaespaldas o a un mayordomo, el Guardian es el unico

cuerpo humano de la obra. En la organizaciön del lenguaje de este

personaje se adivina algo del discurso televisivo, a la manera de un
reportaje o un testimonio. Al servicio del Mono Blanco, el hombre
no tiene ninguna cabida en el discurso del gorila. Fisicamente,
contrôla el espacio en la medida en que ejecuta los deseos de Copito,
con movimientos solicitas y dependientes de la voluntad del Mono.

Sin embargo, la funciôn de teatro toca a su fin. Desde su cuerpo
en cautiverio, las ultimas palabras de Copito de Nieve son un grito de

libertad y de rebeldia. A partir de aqui, las mascaras caen: el

Guardiân pone término a la vida del mono aplicândole unas

inyecciones letales. El espectador/lector comprende entonces que el



376 El cuerpo présente

guardian no tenia por misiön cuidar de Copito, sino de cierta imagen
publica del Mono Blanco.

Las tensiones acaban con tintes de absurdo: el Mono Blanco
queda inmövil, muerto; el Mono Negro alcanza por fin el plâtano que
estuvo tratando atrapar desde el principio de la pieza "pero el

Guardian se lo quita y se lo come" (44). En la jaula, el Guardian es,

significativamente, el ünico cuerpo que se intégra perfectamente en
el agobiante espacio dramâtico.

5.3. Decir el cuerpo abusado: Hamelin

El cuento del flautista de Hamelin sirve de telön de fondo de una
fabula que trata del abuso sexual de ninos. Poner en texto y en
escena la realidad de este tenia puede provocar, en el lector y en el

espectador, una aprehensiôn ampliamente comprensible, dada la

gravedad del asunto. Hamelin (2005) es una obra sobre el lenguaje y
su carencia412. El tratamiento del cuerpo, en un contexto
particularmente indignante, esta ligado a la forma misma de la obra y
a su relaciön con la palabra, asi como con el estatuto de los

personajes, la definiciön del espacio y la funciön primordial del

pdblico.
La palabra, en efecto, constituye la articulaciön principal de esta

obra. Segün el autor, "en Hamelin, el juez, la psicöloga e incluso el

pedôfilo son duenos de lenguajes desde los que pueden atacar y

4I" La linea argumentai es la siguiente: el inspector de policia Montera,
ayudado por Raquel, la psicôloga, esta investigando un delito de

pederastia sobre el menor Josemari. El principal sospechoso es Rivas, un
Uder vecinal muy influyente en ese suburbio carenciado. Rivas ha sido
denunciado por Gonzalo, hermano mayor de Josemari, del que se

supone también abusö. De la investigaciön résulta que el padre de

Josemari, Paco, esta al corriente de los abusos pero recibe dinero para
guardar silcncio. Paralelamente, Montera tiene problemas de

comunicaciön con su hijo, Jaime, que acusa un comportamiento violento
en la escuela. El final abierto deja al espectador la tarea de terminai' de

escribirlo.



En busca del cuerpo dramâtico 377

defenderse. La carencia de la familia del nino empieza por la

carencia de un lenguaje semejante. Y el nino sölo tiene el
silencio"413:

Raquel.—[...] Ese nino esta pidiendo ayuda, pero no puede
hacerlo de un modo mâs claro. Su silencio es su
modo de hablar (56)4'4.

ACOTADOR.—"Proyecto". Esta hablando de un nino de diez
arïos. "Proyecto". La palabra deberla retumbar en el

teatro. Palabras: "Escuela Hogar", "Direcciôn
General de Protecciôn de la Infancia", "Derechos
Humanos". Esta es una obra sobre el lenguaje. Sobre
cômo se forma y cômo enferma el lenguaje [...] (57)

Observemos que, atendiendo a los sueesivos montajes de la obra en
los que ha participado el propio autor, los personajes no tienen un

cuerpo asignado: un mismo actor représenta distintos personajes, ya
que lo que importa es lo que se dice y cômo se dice415. El papel del
Acotador —personaje fijo, maestro de ceremonias que narra las

acotaciones y actûa de puente interpretativo entre la obra y el

publico— responde, por un lado, al perfil narrativo de la obra,
contada como un cuento y, por otro lado, a la necesidad de

descorporizaciôn del tema para hacerlo posible en el escenario. La
obra descansa en la funciôn estructurante del Acotador. Asl, las

acotaciones escénicas, en boca de este personaje que permanece
fuera de la trama, superan el limite de las didascalias referenciales:
se trata de acotaciones que requieren un espectador activo, puesto
que el escenario tiene lugar en su mente, como lo ilustran los

siguientes ejemplos:

413
Campai (2005).

414 Todas las citas provienen de la siguiente ediciön: Juan Mayorga,
Hamelin, Ciudad Real, Naque, 2005.

415 Ver las fotografias del estreno en el sitio
www.animalario.net/shows/hamelin.html



378 El cuerpo présente

ACOTADOR.—[...] Feli todavia parece intimidada. Nunca ha

estado en un sitio asi. Quizâ usted, espectador, se

haya sentido de ese modo alguna vez. De usted

depende crear esta sensaeiön. "Hamelin" es una obra
sin iluminaciön, sin escenografia, sin vestuario. Una
obra en que la iluminaciön, la escenografia, el

vestuario los pone el espectador [...] (28)

Acotador.—"Hamelin", nueve. Ha pasado el tiempo. En

teatro, el tiempo es lo mâs dificil. No basta decir:
"Han transcurrido diez dias", O decir: "La tarjeta
lleva una hora sobre la mesa". En teatro, el tiempo
solo puede crearlo el espectador. Si el espectador
quiere, la tarjeta lleva una hora sobre la mesa, junto
al teléfono. La tarjeta dice: "Raquel Gâlvez,
psicopedagoga". (37)

De esta manera, los escenarios imaginados de Hamelin, en estrecha
colaboraciôn con el espectador, se abren a infmitas posibilidades:

Acotador.—[...] Es noche sin luna y Montera camina hacia
el sur, por calles que se van haciendo mâs anchas y
mâs largas, hasta llegar a la plaza [...] La casa de

Paco y Feli estâ a très manzanas. Huele a orin en el

portal. Hay alguien fumando a oscuras. (48)

Como vemos, estamos lejos de una representaciôn espacio-temporal
realista. Asimismo, no existe ninguna relaciön entre el personaje y
su cuerpo. Las voces de los personajes se declinan en varias
encarnaciones potenciales con el propôsito, en mi opinion, de anular
las pistas visuales y privilegiar, en el espectador, el impacto de la

palabra en la memoria. Por ejemplo, el cuerpo del nino, que es el

elemento central de la obra, no se muestra en escena:

Acotador.—"Hamelin", cuadro siete. Escena del nino. En

teatro, el nino es un problema. Los ninos casi nunca
saben actuar. Y si actùan bien, el püblico atiende a

eso, a lo bien que actùa el nino. En esta obra titulada
"Hamelin" el papel de Josemari es representado por



En busca del cuerpo dramâtico 379

un adulto. Un actor adulto que no intenta hacer de

nino. (30)

Este ejemplo muestra la voluntad del autor de no représentai' el

drama Hamelin sino mâs bien de construirlo —y asi multiplicarlo—
en la mente de cada espectador. Para ello, el Acotador apunta los
movimientos y los gestos imaginarios de los personajes, como en

una ftcciön novelesca, acciones que no son destinadas
necesariamente a ser reproducidas en el escenario. Los
desplazamientos, gestos o movimientos corporales descritos hablan
de la actitud interior del personaje. Con este recurso, tipico de la

novela, el autor amplia el universo interior de los protagonistas
revelando sus pensamientos:

Acotador.—Montera se desnuda. Hablan de tener otro hijo.
No lo dicen asi; "darle un hermano", dicen. Montera
se acuesta junto a Julia. No se tocan. (26)

ACOTADOR.—[Raquel] Tiende su mano a Montera. Una
mano inesperadamente fuerte. (29)

Acotador.—[...] Montera despide a Rivas y se mueve de

un lado a otro de su despacho, o de un lado a otro de

su cerebro [...] (48)

Acotador.—Josemari no ve su mano tendida o hace como
que no la ve. (55)

ACOTADOR.—[...] Al salir de la habitaciôn de Jaime, ve a

Julia en el pasillo, sentada en el suelo, con la cabeza

entre las manos. Sale de casa, llama al ascensor, pero
se arrepiente, va al otro ascensor, el que lleva al

garaje. Nunca le ha gustado conducir, pero esta
noche no hace otra cosa [...] (76-77)

Desde el punto de vista temâtico, el cuerpo es un elemento

omniprésente en la obra tanto en el abuso del nino como en la

violencia del hijo del juez Montero. Por otro lado, apoyando mi
interpretaciôn sobre la ausencia de cuerpos, senalemos que no hay
en todo el texto ninguna caracterizacion fisica: no son cuerpos



380 El cuerpo présente

visibles, destinados a ser encarnados, pero tampoco invisibles -
puesto que estân en escena— sino una alternancia de voces que se

engendran desde la escena para alojarse en la mente del espectador.
En este contexto, no podemos establecer una relaciön entre el cuerpo
y el espacio tal como lo venlamos haciendo hasta ahora, ya que el

espacio escénico esta manejado de manera diferente. Existe, eso si,
una correspondencia entre los cuerpos y los espacios imaginarios
que responden a lugares fâcilmente reconocibles por el

lector/espectador. Las tensiones generadas en el texto entre el cuerpo
y los elementos dramâticos de espacio son, pues, puramente
formales.

En cuanto a la retôrica corporal empleada en Hamelin, el

vocabulario relativo al cuerpo es relativamente escaso, sobre todo si

lo comparamos con el lenguaje institucional al que haciamos alusiôn
mâs arriba. En la escasez de palabras, el contacto fisico del nino con
el adulto es evocado en el marco del interrogatorio del juez y los

gestos son asumidos por el Acotador, que traduce el silencio del
nino:

Montero.—Banândote te toca. cuando duerme contigo?
^Te toca?

Acotador.—Se lo pregunta très veces mâs, hasta que
Josemari dice si con la cabeza.

Montero.—<,La colilla?
Acotador.—Se lo pregunta très veces. Josemari dice si con

la cabeza.

Montero.—^Te ha pedido que tù le toques?
Acotador.—Con la cabeza: si. (34-35)

El silencio, el miedo y la vergüenza se expresan a través de los ojos y
en la intensidad de las miradas —dificil de interpretar en situaciôn
dramâtica de corte realista—que cobra cuerpo y significado en los
discursos interiores expresados por el Acotador:

Acotador.—En los ojos le recuerda a Josemari. (53)

Raquel.—Asi es como ve ese hombre a su hijo. Fijate en la

cara del nino. En sus ojos. (58)



En busca del cuerpo dramâtico 381

Acotador.—[...] Josemari no mira a Feli a los ojos. (61)

En definitiva, por su hechura formal, Hamelin es una obra con
personajes sin cuerpos que los representen. Estamos en la vera

opuesta de la propuesta de Ultimas palabras de Copito de Nieve: de

una obra en la que la presencia flsica del Mono Blanco habla por si

sola, a una en la que los cueipos cobran volumen a través del

lenguaje en la Intima imaginaciön del espectador. Contando con la

fuerza evocadora del lenguaje y la participaciôn de un püblico activo

que debe posicionarse ante un argumento sin resoluciön, Juan

Mayorga logra llevar a la escena el espacio indecible del cuerpo
abusado.

5.4. Balance

Por la riqueza de los recursos dramâticos, su densidad formal y
argumentai, résulta arduo operar una sintesis que englobe las ideas
del cuerpo dramâtico en las obras analizadas de Juan Mayorga. Por
esta razôn, insistiré en los contrastes y en las diferencias encontradas

para acentuar lo que me parece ser el hilo conductor de la producciôn
del autor: la bûsqueda de una respuesta ética cuya complejidad se

plasma en la dificultad formai.
El planteamiento de Mäs cenizas es una polifonia que, como

Hamelin, emplea un recurso emparentado con el cine. Las secuencias
muestran los distintos afluentes de una misma historia. La ventaja del

teatro es que, a pesar de la narratividad cronolögica, ofrece una idea
de simultaneidad temporal gracias a la presencia de todos los cuerpos
en escena. En Mas ceniza, aun sin relacionarse directamente, los

personajes que integran las distintas secuencias de una misma
historia ejercen una influencia en los demâs por su sola presencia en

un mismo espacio fisico. En el publico, el paralelismo y la
coexistencia de las diferentes acciones en el escenario tienden a

plasmar la complejidad de la materia narrable, de lo que se cuenta y
de cömo se cuenta, atendiendo a los diferentes discursos con todos
los cuerpos présentes en escena. Este recurso pone en evidencia, a la

vez, la existencia de multiples y parciales verdades destinadas a

competir, unas con otras, en la mente del espectador/lector. La



382 El cuerpo présente

respuesta ética de la que hablâbamos mas arriba tiene lugar en el

esplritu del destinatario. En este sentido, los aspectos formales y de

contenido taies como la simultaneidad de las acciones, los procesos
de cambios interiores, la influencia de los otros y la incomunicaciön
se traducen en el tratamiento del cuerpo, considerado en la trama
como el lugar inalienable de la autenticidad.

Hamelin ocupa un sitio diferente en el mapa de la producciôn
dramâtica del autor. Las coordenadas espacio-temporales se dislocan
en virtud de una instrumentaciön dramâtica novedosa que emplea la

palabra para crear âmbitos urbanos y universos interiores. La obra
responde al cuento de Hamelin con una intensa narratividad que créa
los espacios y los cuerpos en la imaginaciôn del lector, eximiéndolos
de la representaciôn mimética en la escena.

En Ultimas palabras de Copito de Nieve, en cambio, la

fisicalidad del Mono Blanco no solicita la imaginaciôn del

espectador/lector, ya que se trata de un icono conocido por todos. El

dramaturgo se sirve de esta imagen original en un momento singular
de su vida —singular no en la actitud del mono, sino de los
humanos— para hacer coincidir dos extremos en principio
irréconciliables: la animalidad y la filosofia. Estos dos términos, que
parecerian corresponder a mono y humano respectivamente, se

invierten apenas comenzada la obra. Las palabras de Montaigne
adquieren una humanidad novedosa, ya que el verdadero punto de

contraste no es el obtuso Mono Negro que lo acompana, sino el

Guardian que vigila sus movimientos. La reflexion gira en tomo a la

muerte pero paralelamente se plantea el tratamiento de cuerpo del
animal como objeto de veneraciôn. Existen, pues, dos pianos que
parecen no tener ninguna comunicaciôn: lo que el pûblico quiere ver

y lo que el Mono Blanco dice. La espectacularidad del cuerpo que se

muere triunfa sobre la sabiduria de la muerte.


	Juan Mayorga : y el cuerpo se hizo verbo

