
Zeitschrift: Hispanica Helvetica

Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispánicos

Band: 12 (2001)

Artikel: Benito Pérez Galdós y el cuento literario como sistema

Autor: Peñate Rivero, Julio

Kapitel: El filósofo materialista

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-840902

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-840902
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EL FILÔSOFO MATERIALISTA

EDICIÔN Y ARGUMENTO

Segundorelato de la serie, apareciôuna semana después del anterior,

el 15 de marzo de 18681, el mismo dia que una "Revista de la
semana" sobre el desarrollo de las comunicaciones a nivel mundial y
la especulaciön economica en Espana (con alguna que otra alusiön
literaria)2.

Estos monölogos, segûn nos recuerda una introducciön, obede-
cen a la curiosidad de un filântropo que, en sus visitas a un manico-
mio, se dedica a copiar los soliloquios de algunos alienados. Quizâs
solo por una broma tengamos acceso al que sigue: con un violento
tirôn, un loco entierra hasta lanariz el sombrero del copista atareado
con el monölogo de un interno. Al recobrar la vision ya se le han
dispersado los papeles. Vuelveotro dia, "pero el loco no queriahablar
y se vio precisado el copista a entretener su pluma en otro maniâtico
de los mâs notables de la casa".

El alienado nos cuenta su conversion a la filosofïa materialista,
después de una época en que, desgarrado entre ilusiones, esperanzas
y presentimientos, vivia en continuo martirio. No se daba cuenta de
la gran majaderia que era "molestarse en pensar, en querer y en
sentir". La revelaciôn se produjoen forma gastronômica, durante un
banquete con un cartesiano furibundo, con quien, entre bocado y
bocado, define el principio de la filosofia: "Como, luego existo". A
partir de entonces, la claridad se instalö en el narrador: "Al fin
sorprendi todos los arcanos de la naturaleza y todos los misterios del

1

Recogido posteriormente por Shoemaker (1972: 458-461) e Izquierdo Dorta
(1994: 95-100).

2 El final de esa erönica acaba con dos lineas que pueden resumir toda una
valoraciön literaria sobre dos de los novelistas mâs populäres del siglo XIX en

Espana: "Dice que D' Israeli fiie mal novelista antes de ser hombre politico.
jHorror! [Pérez] Escrich y Ortegay Frias van a querer mandarnos" (vernuestros
comentarios sobre la novela por entregas en El viaje redondo y, sobre todo, en
La novela en el tranvla).



208 Galdôs: El cuento literario como sistema

aima y de la vida": el âtomo, materia prima de toda vida, tanto de

una piedra o de una flor como de un deseo. El aima no es mâs que una
posiciön especial de los âtomos. El corazön viene a ser una esponja
empapada en los diferentes sentimientos de amor, odio, celos y otros
liquidos, comparable a una bodega "donde el consumidor halla toda
clase de licores, los cuales se sirven también a domicilio".

Antes de poner en practica sus teorias, dice haber guardado su

aima cuidadosamente doblada, metido en un estuche al pensamiento
después de quitarle el polvo y envasado los sentimientos atândolos
cuidadosamente uno a uno. Los puso bajo Have, "con lo cual quedé

muy sosegado y satisfecho". Para poner en marcha su proyecto de

clasificary encerrar en sus respectivosfrascos todas las facultades del

alma, realiza un primer experimento de laboratorio que le permita
destilar el amor. Un criado suyo, locamente enamorado de la hija de
la portera, sera el material perfecto. Aprovechando que esta dormi-
do, lo pone a la temperatura conveniente para extraerle algunas
gotas de amor puro. El gato, a cuya piel aplica una, muere, segun nos
cuenta el investigador, "en un arrebato de pasiön", entre ayes lasti-
meros.

Para obtener algunas muestras de pensamiento, pone a disolver
en arsénico a un muchacho dedieciocho anos, bastante listo. Cuando
la idea empieza a precipitarse en el fondo del vaso y el sabio se

dispone a recoger algunas particulas de pensamiento, se présenta la

policia acusândolo ("jqué embuste!")de dobleasesinato. Pretendien-
do él analizar algunas gotas de aquelcraso error y descortesia, golpea
en la cabeza a uno de los agentes. El experimento termina ahi: el

investigador es detenido y encerrado en una jaula. Concluye su relato
tachando a la humanidad de loca, sonadora y visionaria: si lo hubieran
dejado, habria producido hombres tan fâcilmente como se fabrican
cerillas.

RASGOS GENERALES DE COMPOSICIÖN

El texto empieza recordandoal lector la complejidad de la auto-
ria de toda la serie: no se trata de soliloquios que llegan "directa-
mente" al destinatario sino que tenemos un emisor inicial, un
transcriptor (el "filântropo curioso que copié por taquigrafïa") y un
editor anönimo que ha publicado el texto. Este ûltimo se borra, no
dice nada de si mismo, como para hacernos olvidar su intervenciôn
en el proceso. De este modo, intensifica lasensaciôn de imparcialidad
comenzada con la informaciôn de queel texto fue transcrito a partir



El filôsofo materialista 209

de un discurso directoe ininterrumpido. Asi' la historiaha de resultar
creible en un doble sentido; por un lado, en cuanto a su literalidad: lo

que leemos fue dicho asi por el personaje; por otro lado, en cuanto
a la relaciön entre el autor emplrico del enunciado y éste mismo.
Retomando la distincion de Ducrot, el sujeto hablante es al mismo
tiempo locutor y enunciador, responsable del acto ilocutorio y autor
del punto de vista que se expresa en él, es decir, el filôsofo (al igual
que el neo, el espiritista y el donjuan) cree lo que dice y asume su

trayectoria hasta el momento de narrarla. Es pues, en este nivel de

relaciones donde se produce la distancia irônica comûn a los cuatro
textos de la serie. Esta no se situa entre discurso y personaje sino
entre éste, loco hasta el final y el lector, presumiblemente cuerdo y
consciente de la profunda disonancia entre dicho personaje (perci-
bido a través de su discurso) y el mundo en el que actua3.

Esa cuasi desaparicion de un narrador que parece querer limitarse
a los minimos datos posibles sobre el marco de la narraciôn viene a

cumplir la misma funciön de las estrategias que insisten mas explici-
tamente en la distancia entre el autor y el relato: se trata de hacer
creer, de hacer verosimil (dentro de lo convencional delà verosimili-
tud en el texto ficcional) que el relato original ilega al lector lo
menos manipulado posibley que, por lo tanto, lo que éste lee corresponde

literalmente o casi al texto primitivo. A ello se orienta la
clâsica evocaciôn del manuscrite original en obras tan diversas como
Don Quijote, La letra escarlata, Otra vuelta de tuerca, La nausea,
La familia de Pascual Duarte, La casa de los espiritus, con una
amplia gamade modalidadesno excluyentes entre si, porejemplo: la
recuperaciôn casual de los manuscrites (en particular la primera y la
ultima obra citada), la pérdida de una parte (las dos primeras paginas
de la declaraciôn del Dr. Yu Tsun en Eljardin de los senderos que se

bifurcan), las modificaciones aportadas por motivos de estilo {La
vida de Mariana) o de contenido (Prefacio a Delfna, donde Madame
de Staël dice habereliminado de las cartas originales lo relativo a los
hechos politicos), la acumulaciôn de documentes sonoros a los

3 Ducrot (1984: 191-204). Ducrot distingue también entre locutor en cuanto tal

y locutor en cuanto ser en el mundo. La ûnica caracteristica del primero es ser
responsable de la enunciaciôn. El segundo es una persona compléta, para quien
la responsabilidad del discurso no es mâs que una caracteristica entre otras.
Podriamos utilizar aqui esa distincion, teniendo en cuentasu carâcter abstracto
y meramente descriptivo. Reboul (1985: 79) ha senalado la equivalencia entre
esta distincion y la de Genette en Figures /// 1972), a propôsito de A la
recherche du temps perdu, entre Marcel en cuanto narrador y Marcel en cuanto
personaje.



210 Galdôs: El cuento literario como sistema

escritos (sirviéndose del magnetöfono en Yo el Supremo), la inclusion

del propio manuscrito dentro del texto narrado (Cien anos de
soledad).

De esa manera se consigue (siempre por convenciön), segûn lo
observa Tacca4, un estatuto diferente en relaciön con la narraciön
tradicional: en aquélla, la esencia precede a la existencia, el género al

texto, el autor a la narraciön. En ésta, en cambio, el documento
existe antes de alcanzar entidad literariay es esa pre-existencialo que
le otorga su credibilidad: ha sido leido antes de ser escrito5.

El grado de precision sobre el tratamiento que el manuscrito
original recibe entre los distintos niveles difiere ampliamente de unos
textos a otros, desde la explicitaciôn mâs detallada a su ausencia
total, pasando por un minimo de indicaciones, como en la serie que
aqui se analiza. Ignoramos de quémodo han intervenido en la confï-
guraciôn final del texto que leemos, tanto el filântropo como, sobre
todo, el autor de la informaciön preliminar: este ultimo, al no
decirnos nada al respecto, parece pretender limitarse a la funciôn de

editor, sin modificar el relato que formalmente nos llega narrado en

primera persona por su protagonista. Sin embargo, incluso en este
tipo de texto es siempre perceptible la presencia de un narrador
ficcional (aunque esa funciôn pueda ser asumida por el propio
autor6), segûn ha mostrado Gnutzmann7 en su detallado estudio sobre
Macario, de Juan Rulfo, analizando la sintaxis, las metâforas, las

analogias, los puntos suspensivos o el propio titulo, es decir, todos
los rasgos textuales no atribuibles al personaje, dadas las caracteristi-
cas de éste.

En nuestro caso, existe manipulaciôn en los soliloquios, ademâs
de por esos mismos puntos, por muchos otros que dan al conjunto
cierta uniformidad general: en todos hay una continuidad y una
coherencia narrativas no creibles en ese tipo de enfermos. Cada uno
narra el proceso de degradaciön mental del personaje como si, en ese

4 Tacca (1985: 57-58).
5

Augusto Roa Bastos (1976: 467) lo expresa perfectamente en Yo el Supremo
("Nota final del compilador"):

Ya habrâ advertido el lector que, al rêvés de los textos usuales, éste ha sido
leldo primero y escrito después. En lugar de decir y escribircosa nueva, no
ha hecho mâs que copiar fielmente lo ya dicho y compuesto por otros. No
hay pues en la compilation una sola pagina, una sola frase, una sola palabra,

desde el titulo hasta esta nota final que no haya sido escrita de esa
manera.

6 Genette (1972: 226).
7 Gnutzmann (1991).



El filôsofo materialista 211

aspecto, el alienado fuera perfectamente equilibrado. Todo esta
hecho para que, a medidaque se avance en ellos, aumente la distancia
irônica entre narrador y lector (intenciön que no debe de ser la del

personaje). Seterminan siempre con una conclusion del narrador, que
persiste en su alienaciön. Formalmente, hay incluso una serie de

pausas textuales (marcadas tipogrâficamente con estrellitas) para
indicar un nuevo paso en la historia8.

La intenciön primordial que las huellas del autor-fautor, como
llamaria Tacca al de nuestro relato, dejan entrever, es producir una
relaciön irônica entre lector y personaje a partir de la caricatura de

este ultimo mediante la exageraciôn de unacaracterlstica, su particular
ideologia filosöfica. Si laapasionada lectura de la prensa neocatô-

lica era el rasgo caricaturizador del neo y el motivo fundamental del
relato, aqui el texto insiste mâs bien en la inhibiciôn moral con que
el filôsofo enfoca y realiza sus expérimentas9. Para ello el texto se

articula en torno a dos tiempos fuertes, la presentaciôn de la nueva
filosofia del protagonista y su puesta en practica en el campo de la
experimentaciôn. A su vez, el primero se divide en dos fases, la
iluminaciôn (el descubrimiento de la verdad sintetizado en la nueva
version de la tesiscartesiana, "como, luego exista") y la reestructura-
ciôn de la vision del mundo en torno al descubrimiento de un nuevo
principio general: todo es materia, incluso el aima, el pensamiento
y los sentimientos. El segundo también constade dos fases, la
experimentaciôn, con las dos muertes que provoca, y sus consecuencias:
la detenciôn y el encierro en la jaula.

Asi pues, hay en el relato, por una parte, una estricta selecciôn
de las peripecias narrativasy, por otra, un riguroso encadenamiento
de etapas, tanto en la historia como en el discurso (éste sigue una
cronologia lineal). Ambos factores parecen destinados a mostrar lo
inevitable del desenlace teniendo en cuenta el punto de partida

Hipotéticamente, esas pausas y saltos adelante podrian corresponder, en el nivel
de la copia por el filântropo, a preguntas suyas para relanzar la narraciôn. Esta-
riamos entonces ante un diâlogo a dos voces, dirigido por el encuestador en un
sentido determinado (hacerse contar los puntos mâs significativos de cuatro
trayectorias humanas). Por consiguiente, habria manipulaciôn de la fuente
narrativa y se trataria de un diâlogo, no del soliloquio que pretende el editor.

9
Aquél incidia sobre todo en el elemento desencadenante del proceso; El
filôsofo, en sus consecuencias; en El Neo, la pretension de quemar la ciudad
estaba presentada como un corolario normal de las lecturas. Aqui, en cambio, se

insiste mucho menos en el factor desencadenante, el banquete con el
racionalista. Cada texto enfatiza un aspecto determinado, contribuyendo a la
variedad temâtica de la serie.



212 Galdôs: El cuento literario como sistema

inicial, el error del protagonista en su percepcion de la realidad. Por
lo tanto, podemos considerar que la estructura del relato, tal y como
nos llega a nosotros, se opone radicalmente al contenido que su

protagonista pretendla darle: el de un alegato frente a la incongruence
de su detenciôn por esa humanidad ignorante que le impide

fabricar hombres como cerillas10.

EL PROTAGONISTA Y SU CONFLICTO

Asi pues, la conclusion delo aquidicho séria que también en este
nivel del anâlisis aparece la dimension irônica del relato al oponer su
estructura formai a la intenciôn de su propio narrador y protagonista":

a medida que avanzala narracion, aumenta la distancia entre el
narrador y el lector. All! donde aquél pretende basarse en la pura
observaciôn como valor supremo, nosotros echamos de menos la
fuerza rectora de algûn principio moral. Lo que para él son pruebas
de su cordura cientifica, para nosotros lo son de su locura. Donde él

ve ignorancia supina por privar a la humanidad de un cientifico de su
talla, nosotros vemos con alivio la supresiôn de un grave riesgo para
ella.

Relacionando este punto con las funciones habituales del narrador,

diriamosque la informativa es aquide tipo instrumental, esdecir,
con el objetivo de mejor realizar la ideolögica (Justificar, explicar,
hacer comprenderla trayectoria del personaje). Pero en la medida en
que la informaciön se lleva a cabo, la funciön ideolögica fracasa,
puesto que el narrador manifiesta una indiferencia total frente a
valores (teoricamente) centrales en nuestra cultura como el respeto
por la integridad personal de los demâs o, simplemente, por la vida
humana. Él esta focalizado en un sölo aspecto de la realidad y esa
focalizaciön exagerada le convierte, precisamente a él, en una
caricatura de persona.

10 Cabe la posibilidad de que esa oposiciön se eneuentre en el soliloquio, tal y
como lo ha emitido el filôsofo; pero no es menos plausible que se deba a la mano
del copista o/y del editor ficcional.
La caracterizaciôn que recibeeste personaje, al igual que los del conjunto de la

serie, ha permitido a Schulman (1982:19) relacionarlo con el esperpento
valleinclanesco. Ello no significa descalificar al personaje y obviar su
descripciön: nosotros lo tomamos, al igual que a cualquier protagonista
narrativo, como un actante textual cuyo anâlisis es necesario para la com-
prensiôn del relato.



El filôsofo materialista 213

La sobriedad narrativa utilizada destaca frente al barroquismo
expresivo del relato precedente, donde funcionaba por sl mismo
como elemento distanciador (frases largasy ampulosas, adjetivacion
excesiva, reiteraciones, mezcla de lenguas y de cödigos culturales
como la literatura cristiana y la pagana, etc.). En efecto, a veces el
narrador parece estar describiendo en un cuaderno de notas: tanta es
la sobriedad estilisticay la monotonia de su expresiön. Sin embargo,
también ese factor juega en contra suya, ya que contribuye a dar la

impresiön de alguien insensible moralmente, interesado solo por el
resultado de su investigaciön e indiferente a las personas que utiliza
como mero instrumento clinico.

Por otra parte, contribuye también a nuestro rechazo el hecho
de que, en oposiciön al neo, una victima mäs de la influencia de
lecturas nocivas, el filösofo muestra estar situado en otro medio: su
familiaridad con corrientes ideolögicasdeimportaciön relativamente
reciente como la del materialismo12 lo situa enel polo opuesto a las

ideologias ultraconservadoras y también lo posiciona en un nivel
cultural mäs elevado y restringido, mâs bien proximo a la élite
difusora de ideas que a los meros consumidores reclutados por ella.
Por consiguiente, su capacidad de influencia y su nocividad son
mucho mayores que las del neo, mero seguidor fanatizado de ideologias

de las que solo conoce los töpicos mâs superficiales (aunque tal
vez, segün Galdös, la superficialidad sea precisamente su rasgo mâs

profundo). Esa capacidad nociva, ese negativo poder del antihéroe
sobre su entorno, se concreta en su acciôn prâctica: el personaje
dispone de medios para llevar a cabo sus proyectos y los lleva, al

menos parcialmente (con fatales consecuencias para sus dos victimas
mortales y menos graves para el policia herido en la cabeza).

A este respecto, importa destacar el funcionamiento de una
dimension caracteristica del relato, breve o extenso, como es el
conflicto. Lo que resalta e inquiéta en este caso es su ausencia alli
donde cabria esperarlo en primer lugar: por un lado, las victimas no
pueden crear el conflicto de oposiciön con su verdugo al carecer de
la mâs minima posibilidad de enfrentârsele. Por otro, tampoco la
conciencia de "cientifico" le plantea ninguna tension, ni antes ni
después de sus experimentos. El conflicto en este nivel no existe y
su ausencia es tan significativa o mâs que lo séria su presencia pues
nos indica el grado de amoralidad del personaje y alude a lo mons-
truoso de su acciôn si continuara en libertad. Y cuando por fin el

protagonista entra en conflicto (con los agentes que vienen a dete-

12 Comentamos este aspecto en la parte final de nuestro estudio sobre este relato.



214 Galdôs: El cuento literario como sistema

nerlo), el lector no lo siente como tal sino, al contrario, como el

regreso del mundo descrito a un equilibrio roto por la acciôn del
filösofo materialista.

TIEMPO, ESPACIO Y CIENCIA

El relato hace referenda a una amplitud temporal bastante
notable entre el inicio y el final de los acontecimientos. La fase anterior

a su iluminaciön filosöfica es evocada con cierta vaguedad
insinuando gran lejaniaen el tiempo ("En los tiempos que yo no era
filösofo mi vida era un continuo martirio"). Después evoca una fase
de reflexion que tampoco parece muy corta ("Principiaron mis
grandes especulaciones y al fin sorprendi todos los arcanos de la

naturaleza"), a la cual sigue la ultima, de puestaen practica ("Un dia
quise ensenar mis teorias"), en laque los acontecimientos por fin se
aceleran: el investigador realiza dos experimentos y el ultimo es

interrumpido por la policia. Si descontamos las râpidas alusionesa la

época anterior al descubrimiento del materialismo por el filösofo, el
discurso se centra en los très lapsos de tiempo pero sugiere que el
desarrollo de la historia contiene una amplitud temporal mucho
mayor. La acciôn del personaje se convierte asi en el fruto ultimo de

una evoluciön ideolögica que impide considerarle como simple
juguete de una propaganda momentânea y superficial y, por consi-
guiente (segûn hemos comentado), aumenta la gravedad de su praxis.

Es en el ultimo de los tiempos mencionados donde se concentra
la acciôn. En los anteriores el texto se limita a describirnos las fases
de la evoluciön interna del personaje. Ese ritmo bâsicamente lento,
en contraste con el del relato precedente, indica de nuevo que esta-
mos ante un personaje, un tipo de acciones y una problemâtica
diferente del anterior, notas todas que inciden en destacar la consis-
tencia del peligro representado por el filösofo, no tanto como
individuo particular y concreto sino como représentante textual de

una perturbadora corriente de pensamiento con cierta capacidad de

influir socialmente, con lo cual el relato remite casi explicitamente
a un referente social que enseguida precisaremos.

En relaciôn con EINeo, donde las menciones espacialeseran re-
petidas y abundantes, puede llamar la atenciôn su escasez en este
relato. Habria, quizâs entre otras muchas, al menos cinco razones que
se combinan para explicar esta sobriedad: en primer lugar, el personaje

habla desdeel mismo centro que elneo, un manicomio madrile-
no; por lo tanto, el teatro de sus operacionesse habrâ situado en esta



El filôsofo materialista 215

localidad o proximo a ella. Pero al margen de esta razön de orden
argumentai, existe otra relativa al ambiente propio de este texto: se

trata de un relato bâsicamente intimista, donde lo esencial es el

proceso interno del personaje y su acciön personal, limitada en lo
fisico a los cuatro muros de su casa(aunque con una onda expansiva
intelectualmente mucho mâs amplia). En conexiön con este punto
estaria el estatuto del narrador: se trata del mismo protagonista y
como se halla interesado ünicamente en su persona y en sus experi-
mentos, no se ocupa para nada del mundo circundante; es comprensi-
ble que en su narraciön ese mundo aparezca solo cuando hace

irrupciôn para exigirle cuentas de sus acciones. En cuarto lugar, dado
el aspecto novedoso que la filosofia materialista tieneparael filôsofo
(novedad que corresponde a la realidad extratextual de la época), se

puedededucirque estamos en un centra culturalmente privilegiado del
territorio espanol, por el cual circulan y en el que tienen aceptaciôn
las nuevas corrientes filosôficas extranjeras, circunstancia que limita
las posibilidades a pocas ciudades espanolas (Madrid, Barcelona,
Valencia, Sevilla...). Finalmente, el mismo alcance del medio en que
aparece el relato, un periôdico progresista con un publico bâsicamente

limitado a Madrid, puede ser otro factor que, sumadoa los anteriores,

permite comprender la ausencia de marcas espaciales mâs

explicitas en este relato (y en los siguientes de la serie).
Situândonos dentro del universo ficcional del texto, observemos

que si el espacio puede funcionar como signo revelador del personaje
cuando éste es visto a través de aquél13, la restricciôn de supresencia
a unos trazos minimos también ha de ser significativa. En este caso,
segûn hemos apuntado unas llneas mâs arriba, la limitaciôn de su

presencia a un discrete segundo piano, ayuda a caracterizar al
protagonista como alguiencentrado en si mismo, desconectado del mundo,
indiferente a él, encerrado en sus propias teorias, confundiéndolas
con la realidad, es decir, alguien que cae en lo mâs opuesto a lo que él

pretende ser, en el idealismo mâs simplificadorbajo apariencia de lo
contrario.

A este propôsito, conviene destacaralgunosde loscomponentes
de la actividad cientifica en la que se inscribe la acciön de nuestro
sabio quien, en principio, sigue las diferentes etapas del ciclo
experimental. Descritas por Claude Bernard14 très anos antes de la apari-

13 A este respecta, verlos comentarios deGarrido Domlnguez (1993: 216-218) y
de Bourneuf y Ouellet (1981: 122-123).

14 Bernard (1966: 54): "El sabio compléta es el que abarca a la vez la teorla y la
practica experimental: 1) constata un hecho; 2) a propôsito de ese hecho, nace



216 Galdôs: El cuenlo literario como sistema

ciôn de este texto, se pueden sintetizar de la manera siguiente: la
observaciön de los hechos de la cual nacen las hipôtesis como intentes

de explicaciôn; su confrontaciôn con la realidad mediante la
verificaciôn que se compone esencialmente de diversasexperimenta-
ciones; la formulaciön de leyes y teorlas (con sus diferentes categories

y clasificaciones) sobre la realidad observada, en lamedidaen que
la verificaciôn confirma las hipôtesis anteriores. Nuestro investiga-
dor parece adaptarse a esa progresiôn: parte de una observaciön
inicial de tipo gastronômico, de la cual saca una hipôtesis sobre la
realidad (su composiciôn unicamente de materia) y procédé luego a

una serie de expérimentes en laboratorio con la intenciôn de clasifi-
car "todas las facultades del alma y sus funciones particulares"'5.

Sin embargo, suconformaciôn a las reglas del ciclo experimental
no es masque aparente: cuandoel filôsofodecide experimentaren su

laboratorio, no lo hace paraponer a pruebasus hipôtesis, ya sean de

trabajo o teôricas (mâs elaboradas), sino demostrar que esta en la
verdad: "Mi intenciôn fue demostrar con ejemplos y con la observaciön

la verdad de mi sublime teoria". Es decir, su actitud es perfecta-
mente anticientifica: parte de que su teoria16 es indiscutible y la
finalidad de su experimentaciôn no es otra que ilustrarla. Suactividad
experimental es, por ese motivo, radicalmente opuesta a la que
permite el progreso del conocimiento: en la experimentaciôn, la
teoria deja de serlo para convertirse en hipôtesis fundada, no en
verdad incuestionable.La funciôn de la observaciön experimental no
es demostrar una teoria sino poner a prueba una hipôtesis17, admi-
tiendo la posibilidad de refutarla.

una idea en su espîritu; 3) a partir de esa idea, razona, instaura una experiencia,
imagina y realiza sus condiciones materiales".La primera ediciôn de su estudio,
refereneia fundamental para la ciencia moderna, es de 1865.

15 El orden de esos pasos no es en realidad tan riguroso como cabrla pensar. Las
distintas operaciones pueden ser mâs bien simultâneas que sucesivas, puesto
que estân en interacciôn a lo largo de todo el proceso. Como dice Bourdieu
(1968: 89) a propôsito de las diferentes etapas, "es en realidad todo el ciclo el

que esta présente en cada una". Pero lo notable es que aqul, a primera vista,
nuestro sabio se conforma a ellas.

16 Su teoria, en realidad, no es tal: no se basa en ninguna observaciön atenta ni
preparada ni, menos aun, sistemâtica. Precisemos que, ya anos antes, Auguste
Comte habla admitido la necesidad de apoyarse en algunas bases teôricas para
dar sentido a las observaciones aisladas, pero solo como punto de partida:
segûn el investigador francés, la auténtica teoria debe estar, necesariamente,
basada en las observaciones (1968). Sus Cursosfueronpublicados inicialmente
entre 1830 y 1842.

17 La hipôtesis, definida por Claude Bernard (1966: 67) como "una interpretaciôn



El filôsofo materialista 217

Por no respetar estos principios, los resultados de la investiga-
ciön, en el terreno estrictamente cientlfico (dejando de lado los

aspectos morales de la misma) carecen del mäs mlnimo valor: por
ejemplo, nada permite afirmar que las muestras recogidas poniendo
a su criado a 49 grados detemperatura sean esencia de amor puro (en
ese caso constituirlan una prueba) y no, sencillamente, gotas de

sudor. As! pues, estamos ante una profunda diferencia entre el

respeto aparente de la investigaciön cienti'fica y la oposiciön real a
la misma por parte del "investigador", oposiciön de la que él no
parece ser consciente pero que ha de imponerse a la reflexion del
lector.

EN TORNO A LA TEORÎA MATERIALISTA

Al contrario de El viaje redondo, de Necrologia o de El neo,
acabamos de ver que la intertextualidad mâs notable no se relaciona
aqui con textos literarios o religiosos sino filosoficos y cientificos.
Hablando del método cientlfico, hemos citado dos textos clâsicos,
uno referido al procedimiento cientlfico general (la Introduction de

Claude Bernard) y otro mâs precisamente vinculado a las ciencias
humanas (los Cursos de Comte). Se trata en ambos casos de textos
aparecidos antes del relato (très anos antes el de Bernard, veintiséis
el de Comte) y de autores lo suficientemente notables dentro de la
ciencia moderna como para ser conocidos en los clrculos intelectua-
les de laépoca y llegara Galdôsa través de lecturas, dediscusionesen
el Ateneo, en las redacciones de prensa y en las mismas tertulias de

café (recordemos, a este propösito, su habituai asistencia a latertulia
del Café Universal).

Antes de seguir adelante, conviene realizar brevemente algunas
consideraciones en torno al pensamiento materialista en general y a

su entrada en Espana. En algunos casos como en Raynal, el materia-
lismo se limita (lo cual no es poco) a someter al determinismo flsico
el orden moral, religioso y politico, admitiendo un dualismo en la
realidad (lo fisico, dominante, y lo espiritual, dominado). Pero la

tendencia que mâs se afirma (Helvetius, La Mettrie, Holbach) supri-
mirâ ese dualismo de forma radical: apoyândose en los fisicos y los

biölogos que sölo ven en la realidad un conglomerado de particulas

anticipada y racional de Ios fenômenos", debe ser racional, plausible, provisional

y operatoria (apta para ser puesta a prueba). Podemos, pues, preguntarnos
si la teoria de nuestro investigador merece siquierala categoria de hipôtesis...



218 Galdôs: El cuento Iiterario como sistema

elementales, de âtomos (el término aparece en el relato de Galdôs)
cuyas disposiciones varlan en cada caso, deduce la no existencia de

mâs seres ni de mâs mundo que el corporal o material y sostiene que
no hay finalidad providencial: Dios es sustituido por la Naturaleza
creadora cuyo desarrollo y leyes propias envuelven a la totalidad de
los seres. Elhombre, una vez que pénétra en ella, la puede utilizar en
su beneficio y lograr un progreso material de posibilidades infinitas
(a fin de cuentas, se viene a crear otra metafisica, en este caso no del
espiritu sino de la materia).

Dejando de lado los precedentes vinculados al pensamiento grie-
go18, el moderno materialismo filosôfico se desarrolla en el siglo
XVIII como respuesta al idealismo entonces dominante y también
como oposiciôn al poder religioso y politico establecido. Se afirma
en el siglo XIX con el triunfo de la teoria atômica en el dominio de
la Fisica y de la Quimica e incluso en el XX, diversos pensadores19 se

esfuerzan en mostrar algûn aspecto de su pertinencia cuando sostie-
nen la racionalidad de la materia, puesto que unas leyes tan teôricas
como las de las Matemâticas hallan su correspondenciaen la realidad.
Dicho en otros términos, tanto el materialismo como el idealismo
suavizan sus posiciones: el primero no niega la existencia del
pensamiento, pero se niega aaislarlo de un mundo exterior, independiente
de la conciencia. El segundo, ante los progresos de la ciencia, no
puede negar la existencia de un mundo exterior.

En el texto de Galdôs se juegasistemâticamente con loscompo-
nentes de la filosofia materialista: el protagonistadescubre"todos los
arcanos de la naturaleza" dândole el protagonismo esencial de la
realidad. Elnûcleo central de la naturaleza esel "âtomo fecundo", que
viene a ser "la materia prima del aima". Esta quedareducidaa un puro
asamblaje fisico, a una "posiciôn especial de los âtomos", como lo
son el deseoy el fôsforo, el afecto y el azufre, la sangre y la idea, "la
masa encefâlica y la aptitud para hacer versos alejandrinos". Para

generar el pensamiento, elcuerpo realizaoperacionesy movimientos
que recuerdan a los de una mâquina: "Cuando yo pienso, se desarrolla

18 Ya filösofos de los siglos VI y V antes de Cristo, como Taies, Heràclito o mâs
tardios como Epicuro, observan que todo es movimiento en la naturaleza. La
disputa entre materialistas e idealistas es intensa en los siglos XI-XII.
Posteriormente, Bacon (siglo XIII) y Locke (en la segunda parte del XVII)
destacarlan el papel fundamental del mundo exterior en la emergencia de
nuestras ideas. A partir de aqui encadenamos con el desarrollo del materialismo
en la Lrancia prerrevolucionaria y, a continuaciôn, con su amplia divulgaciôn
durante el siglo XIX.

19 Entre ellos Bachelard (1953), por otro lado muy vinculado a la creaciônpoética.



El filôsofo materialista 219

lentamente en mi cerebro lin hilo que va a enrollarse en una especie
de cilindro que tenemos debajo del casco". Ese aparato, convenien-
temente conectado a "una gran retorta con un alambique, un hornillo
y algunos tubos de vidrio" es capaz de producir, por reacciön qulmica,
tanto "medio cuartillo de amor puro" como unas "particulas de

pensamiento". Dichos elementos no son mâs que los primeros
componentes de otros cuerpos, fabricados por el cientifico si le
hubieran dejado hacerlo.

Para ver hasta qué punto es estrecha la correspondencia entre
el relato galdosiano y la fdosofia criticada, lo relacionaremos con
uno de sus textos mâs significativos(aunqueno de los mâs conocidos)
por ser uno de los primeros en llevar al extremo las tesis materialis-
tas: L'homme-machine, publicadoen 1747 por La Mettrieen Leiden.
Para el médico y filôsofo de Saint-Malo, al igual que para el protago-
nista galdosiano, es la Naturaleza, como realidad fundamental, laque
inscribe en el hombre la disposiciôn para sus habilidades, ciencia y
virtudes: "No tenemos cualidades inestimables sino por ella; a ella le

debemos todo lo que somos"20. El aima, en cuanto entidad espiritual,
solo es un término del que no se tiene la menor idea y que no debemos

usar sino para referirnos a la parte de nosotros que piensa. Se

trata de "una parte material sensible del cerebro que se puede mirar,
sin temor a equivocarse, como un resorte principal de toda la mâqui-
na, que tiene una influencia visible sobre todos los otros e, incluso,
parece haber sido hecho el primero"21.

La Mettrie insiste varias veces en la realidad del cuerpo como
una mâquina que monta ella misma sus resortes, imagen viva del
movimiento perpetuo, para concluir su tratado afirmando que el
Hombre es una Mâquina y que su tesis no obedece a prejuicios ni a su
sola razôn sino que se basa en las multiples experiencias de sus
sentidos: "Asi pues, laexperiencia me ha hablado por la razôn; es asi

como las ha reunidotodas juntas"22. Concluiremosobservando cômo
el usode lacomparaciôn aproxima y sépara a ambostextos: con toda
seriedad, La Mettrie describe asi el funcionamiento del cerebro para
producir las palabras:

Como una cuerda de violin o una tecla de clavecin gime y produce un
sonido, las cuerdas del cerebro, golpeadas por los radios sonoros, son ex-

20 La Mettrie (1921: 88). La traducciôn es nuestra.
21

Idem, pâg. 123.
22

Idem, pâgs. 142-143. A tenor de lo que hemos visto mâs arriba, el filôsofo
galdosiano podria firmar sin pestanear todas y cada una de estas tesis.



220 Galdôs: El cuento literario como sistema

citadas para dar o decir las palabras que las tocaban23.

Se dirîa que Galdôs tiene présente ese texto para describir las ac-
tividades corporales y que lo utilizacomo falsilla compositiva pero,
y aqui esta la diferencia, en clave de humor:

Las facultades del alma son debidas a la repercusiôn intima de unos âto-
mos contra otros. Cuando yo quierose verificaen mi unacosa semejante
a la que se observa en uncepillo de dientes cuando las crines, frotândose
unas con otras, producen una vibraciön casi imperceptible.

Lo que en el texto de La Mettrie se afirma con total seriedad,
cobra en el galdosiano un evidente tono de burla por el simple
elemento de comparaciôn empleado. El filôsofofrancés utiliza violin
y clavecin, instrumentes que evocan actividades nobles, artisticas casi
diriamos "espirituales", para conquistar al lector con un nivel de

referencias atractivo. El filôsofo galdosiano, en cambio, no tiene
otra ocurrencia que la de un instrumente vinculado a lo prosaico, a

lo desechable, a la suciedad cotidiana, sin olvidar que el efecto musical
de ambos instrumentes dista mucho de ser equiparable. El lector
queda mâsatento a lo llamativo delà comparaciôn que a su finalidad,
por lo que la tesis pierde toda posibilidad de ser valoraday aprobada.

Posiblemente la critica expresada en este relato tenga en su pun-
to de mira a las primeras manifestaciones, aûn muy timidas, del

positivismo en Espana; muy timidas porque, si creemos a Lopez
Aranguren 1875 séria, junto con el establecimiento de la Restaura-
ciôn, el ano de la recepciôn oficial del positivismo en el pais de tal
manera que se convertiria en el tema de moda en las discusiones
ateneisticas tanto en Madrid como en Barcelona y también uno de

los asuntos preferidos de dos influyentes publicaciones, la Revista
Contemporânea, fundada en 1875 por José del Perojo a su vuelta de

Heidelberg, y los Anales de Ciencias Médicas, aparecidos un ano
después (ambas son buenos indices de la amplitud de los debates, una
en el campo mâs estrictamente filosôfico, la otra en el de las ciencias
médicas)2 Pero ya en anos anteriores hay muestras suficientes de

su apariciôn en Espana como, por ejemplo, este mismo texto de

Galdôs, el gran revuelo armado en 1869 a propôsito del folleto
titulado Dios, del médico catalan Suner y Capdevila; los articulos y

23
Idem, pâg. 83.

24
Lopez Aranguren (1965: 164).

25 Nunez Ruiz (1975: 41-59).



El filôsofo materialista 221

traducciones detendencia materialista publicadosdurante 1870 en la
revista Justicia Social y el discurso de Patricio de Azcârate pronun-
ciado el mismo ano en la Sociedadde Amigos del Pais de Leön: "Del
materialismo y positivismo".

LA REACCIÖN KRAU SI STA

La doctrina positivista, asociada como se ve en este titulo al

materialismo, ya estaba lo suficientemente introducida como para
hacer reaccionar a los tenores del Krausismo, tendencia filosöfica
prédominante en la década de los sesenta26. Asi, en 1871, Urbano
Gonzalez Serrano redacta su memoria de doctorado en torno a Los
principios de la moral en relaciôn con la doctrina positivista y
Francisco de Paula Canalejas publica el ano siguiente sus Estudios
crlticos de Filosofîa, Politico y Literatura, en los cuales el materialismo

y el escepticismo son considerados ni mâs ni menos que como
los dos males del siglo en el terreno de las ideas27.

El Krausismo no puede quedar indiferente ante un movimiento
que da absoluta preferencia a los hechos observables sobre los principios

morales, que proclama como ûnicaviametodolôgica laobserva-
cion y la experiencia, y que al monismo metafisico opone el
monismo naturalista. Pero la inquietud krausista se concentra esen-
cialmente en las consecuencias de la doctrina materialista sobre un
punto preciso, el de la cuestiôn moral y sus implicaciones concretas

ya que el Krausismo concibe la vida social como un organismo
sustentado en bases morales. Situada en el terreno de la ética, la
critica que el positivismo hace de la metafisica puede implicar "la
desfundaciôn del edificio moral con sus inevitables consecuencias en

26 Diaz (1983: 46-47), siguiendo a Jobit (1936), divide el desarrollo del
Krausismo en dos grandes etapas, de 1854 a 1869 (muerte de Sanz del Rio) o
1875 (Restauraciôn) y de 1875 a 1915. La primera séria mâs doctrinariamente
compacta y centrada en Sanz del Rio. La segunda, centrada en Giner y en la
Instituciôn Libre de Ensenanza, incorporariatendencia hegelianas, positivistas
y kantianas y se caracterizaria por un cierto talante comûn o, como dirian los
mismos krausistas, por una inquietud compartida ante la vida, por una cierta
manera comûn de sentir y de pensar.

27 Los ataques vinieron también de otros ângulos, bastante diversos: desde el

hegelianismo por medio de Antonio Maria Estapé y su Examen del
materialismo moderno (1875), hasta la Iglesia a través del cardenal Ceferino
Gonzalez: en su articulo "El positivismo materialista", aparecido en el primer
numéro de La Defensa de la Sociedad (1872), se levanta contra una doctrina
para la que el aima es una quimera y el pensamiento un afecciôn del cerebro.



222 Galdôs: El cuento literario como sistema

todas las esferasde laconducta humana, tanto juridica como poh'tica
y social"28.

El relato de Galdôs viene a incidir exactamente en ese mismo
punto del desarreglo al que lleva unaactitud indiferente a la moral y
movida ûnicamente por la observaciôn y la experiencia: el protago-
nista nos detalla su vision materialista del mundo y del ser humano
antes de poner en practica sus postulados mediante la experimenta-
ciôn en laboratorio. La brevedad del relato permite que el lector
contemple inmediatamente las consecuencias de una actividad
cientifica desprovista de fundamentos éticos: el ser humano deja de

serlo para convertirse en una simple materia prima de experimentos.
La coincidencia, como sabemos, no es casual, puesto que Galdôs, sin
ser krausista, compartia suficientes puntos de vista con esta escuela,

ya fuerapor su formaciöno pensamiento anterior^9, ya fuera por sus

contactos, muy numerosos y continuos con personalidadeskrausistas:
su amistad respetuosa con Giner a través del Ateneo, los cursos
universitarios deLâzaro Bardôn y de Fernando de Castro, sus contactos

con Yaleriano Fernandez Ferraz en la tertuliadel Café Universal,
etc.

Aunque Galdôs no compartiera el Ideal de Humanidad, ni la es-
casa capacidad operativa de muchos de los presupuestos de la escuela3

siempre mantuvo con ella algunas coincidencias fundamentales
como la importancia de la educaciôn, la tolerancia, la libertad de

pensamiento, de prensa, el rechazo de la violencia y todos los
elementos que implicaran la secularizaciôn y la modernizaciôn de la
sociedad espanola, modernizaciôn dentro de la cual la literatura
deberia tener una funciôn no desdenable abandonando la insustancia-
lidad que la dominaba, por lo menos desde mediados de los anos
cuarenta, para ocuparse de los problemas de su tiempo y de los
cambios sociales que lo caracterizaban31.

Limitândonos a los dos relatos aquiestudiados, llama la atenciôn
como en cada uno de ellos alude a uno de los dos principales enemi-

28 Son términosdeNünez Ruiz(1975: 39) resumiendolas valoracioneskrausistas.
29 Beyrie (1980, I: 248-252) insiste en este punto aunque referido mâs bien al

campo de la producciön literaria: ya en sus primeros ensayos de Las Palmas,

aparecen numerosas convergencias con los escritos de Giner, mucho antes de

que Galdôs conociera la existencia de este pensador y de su escuela.
30 Recordemos el magistral estudio de Lôpez Morillas (1972: 79-118) en torno a

La familia de Leôn Roch asi como la aproximaciôn general de Jongh-Rossel
(1985: 60-84). Sobre los fundamentos estéticos de la escuela en arte y literatura:

siguesiendo ûtil la antologia detextos realizadapor LôpezMorillas (1990).
31 Tunôn de Lara (1973: 41-42).



El filôsofo materialista 223

gos del Krausismo senalados por Sanz del Rio ocho anos antes en el

prefacio al Ideal de Humanidad: el tradicionalismo apasionado y
agresivo de la filosofïa escolâstica sostenida por el ultramontanismo
(que logrô hacer incluir el texto de Sanz del Rio en el indice roma-
no32) y el positivismo estrechamente aliado con las ciencias
expérimentales. Es el segundode ellos el que socavariael predominio de la
escuela krausästa precsamente porqus, como observa Lopez Morillas,
atacaba donde menos se lo esperaba: "La sorpresa de los krausistas al

oirse tildarde retrögrados—ellos, que sejactaban de iren la vanguar-
dia del progreso—contribuyö en gran parte a lodesmayadoe inhâbil
de su defensa. Era precisamente el género de ataque para el que no
estaban preparados"33.

En cualquier caso, los dos textos galdosianos toman por diana a

los mismos enemigos que el Krausismo define como el mayor peligro
para la sociedad espanola (y para él mismo). Y los combate acudien-
do las dos veces a una exposiciön de tipo argumentai. En la primera
estariamos ante un argumenta ad personam; diriamos que Galdös

parece atacar desdearriba, desdeuna posiciôn desuperioridad intelec-
tual, descalificandoal adversariopor la incoherencia entre el discurso
del personaje y lo que él demuestra ser. En la segunda, diriamos que
ataca de frente, a un rival mucho mâs considerable, con un argumenta

ad consequentialn, bastante mâs elaborado, destacando lo negati-
vo de las consecuencias a las que inevitablemente llevan los
planteamientos del contrario.

No es que Galdös se identifique con la escuela krausista pero si

parece compartir su punto devista a la horade définir a los adversaries.

La diferencia principal entre el Krausismo y Galdös séria que
para el primero esos enemigos lo eran de la sociedad espanola y
también de la propia escuela. En cambio, para Galdös esos enemigos
lo eran, simplemente, de la sociedad espanola34. Otra ensenanza de

32 Esa prohibition se debiô, en gran medida, a la campanade un periôdico que ya
hemos visto en el relato anterior, El Pensamiento Espanol: los ataques de
Navarro Villoslada y de Orti y Lara se caracterizaban por su enorme capacidad
de amalgama: iban dirigidos contra los que no apoyaban "la causa del Sumo
Pontifice, que es la causa del Catolicismoy porconsiguiente de la civilization
y la libertad verdaderas" (Navarro Villoslada). Valgacomo segundo ejemplo el
de uno de sus redactores que no duda en identificar espanolidad, catolicismo
e hidalguia: "Todo lo catôlico es esencialmente espanol, y espanol es todo lo
generoso, todo lo hidalgo, todo lo caballeresco" (Jongh 1985: 21-22).

33
Lopez Morillas (1980: 74-75).

34 Todavia relativizaria mâs la identidad entre Galdös y la escuela el hecho de que,
al menos la inquietud ante el materialismo era compartida por la Iglesia. El



224 Galdôs: El cuento literario como sistema

estos dos relatos séria la conveniencia de tomarlos en cuenta a la
hora de estudiar a fondo las relaciones de nuestro autor con el Krau-
sismo, al menos en su primera fase, de doctrina mâs estricta y
unitaria.

cardenal Ceferino Gonzalez, ya citado, maxima figura del tomismo espanol,
publica en 1872 cinco artlculos en la revista La Defensa de la Sociedad
atacando al materialismo por lasconsecuencias sociales y morales que comporta
y solicitando la cooperaciôn del Krausismo para combatira un enemigo comûn
(Nunez Ruiz 1975: 69).


	El filósofo materialista

