
Zeitschrift: Hispanica Helvetica

Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispánicos

Band: 9 (1996)

Artikel: Estudios de poesía translingüe : versos italianos de poetas españoles
desde la edad media hasta el siglo de oro

Autor: Canonica, Elvezio

Kapitel: 8.: Los dos sonetos italianos de Francisco de Quevedo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-840955

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-840955
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


8. LOS DOS SONETOS ITALIANOS DE FRANCISCO DE QUEVEDO

8.1. Introducciön

En la ingente producciön poética quevediana se encuentran también dos

sonetos escritos en lengua italiana que hasta la fecha, en lo que se nos alcanza,

no han sido estudiados. Fueron publicados por primera vez en la ediciön
pöstuma de sus obras poéticas, el Parnaso espanol, que vio la luz en Madrid el

ano 1648194. En época moderna, fueron reeditados por José Manuel Blecua en
su ediciön critica de la obra de Quevedo, cuyas versiones ligeramente revisadas

por el propio Blecua en una ediciön posterior adoptamos para este estudio195.

Antes de entrar en el anälisis sincrönico de los dos textos, nos parece
importante hacer algunas observaciones acerca de los contactos de Quevedo
con la lengua y la literatura italianas. Sobre este tema poseemos ahora el
estudio exhaustivo y bien documentado de Encarnaciön Juârez, al que nos
remitimos196.

Ante todo, como en la mayoria de los precedentes autores estudiados, el

contacto de Quevedo con Italia procédé de un conocimiento directo de la
Peninsula. En efecto, el poeta madrileno pasö seis anos en suelo italiano, entre
1613 y 1619, en Palermo y en Nâpoles, al servicio del duque de Osuna. De su
buen conocimiento de la lengua italiana es testimonio la traducciön que hizo de

una biografla histörica —Romolo, 1629, compuesta por un escritor bolonés, el
marqués Virgilio Malvezzi, a quien conociö en Espana—, traducciön que
Quevedo dedica al Duque de Medinaceli (El Rômulo, 1631). No se olvide,
ademâs, que el poeta espanol compuso un Poema heroico de las necedades y
locuras de Orlando el enamorado, en cuyo tltulo parecen estar fundidos los dos

194 Hemos consultado la segunda ediciön de esta obra, publicada en Zaragoza, por Pedro
Esquer, en 1649 [sigla: P2],

195 Cfr. Francisco de Quevedo, Obra poética, ed. de José Manuel Blecua, tomo I, Madrid,
Castalia, 1969, pp. 427 y 506-507. Los dos sonetos se encuentran en el primer tomo de
dicha ediciön, y llevan los numéros 227 y 326. La ediciön posterior, en la que nos
fundamos, es la que el propio Blecua publico en la colecciön Autores Hispânicos de la
editorial Planeta, con el tltulo: Francisco de Quevedo, Poesia original compléta, Barcelona,
Planeta, Autores Hispânicos n. 22, 19903, pp. 254-55; 337.

196 Cfr. Encarnaciön Juârez, Italia en la vida y obra de Quevedo, Peter Lang, New York,
Bern, Frankfurt am Main, Paris, 1990.



142 Estudios de poesi'a translingüe

poemas épicos italianos, el Orlando innamorato de Boiardo y el Orlando
furioso (es decir 'loco') del Ariosto197.

Entre las otras fuentes italianas de sus obras, aparte de las mas o menos
obvias como las de Dante y de Petrarca198, se han estudiado los contactos entre
la obra de Quevedo y la de autores mäs modernos, como Frugoni, Marino,
Berni, Boccalini, Groto y Ciro di Pers199, senal a la vez del buen conocimiento

que tenia Quevedo de la literatura italiana moderna y de la influencia que
ejerciö su obra en Italia. No se olvide tampoco su participaciôn activa en la
Academia de los Ociosos, la asociaciön culta mas prestigiosa en Nâpoles,
fundada por el Conde de Lemos y animada entre otros por su secretario,
Lupercio Leonardo de Argensola. A ella pertenecieron todos los escritores
napolitanos mas importantes de la época, como Giovan Battista délia Porta,
Giulio Cesare Capaccio, Giovan Battista Basile, Giovan Battista Marino y
Tommaso Campanella200. Por el lado espanol, destacan los nombres de los dos

Argensola y de Juan de Tassis, es decir el Conde de Villamediana. Como anota
Juârez, «este circulo era un lugar de intercambio cultural entre espanoles e

italianos» y en las publicaciones de la Academia «aparecen composiciones en

espanol, algunas escritas por italianos»201. Por ultimo, cabe mencionar la
presencia de la lengua italiana en un entremés atribuido a Quevedo, y dado a

197 La ediciôn del poema, con abundances notas y correspondencias con el de Boiardo, ha sido
publicada por Maria Malfatti (Barcelona, 1965). Cfr. ademâs los trabajos de E. Alarcos,
«El poema heroico de las necedades y locuras de Orlando el enamorado», en: Mediterrâneo,
IV (1946), pp. 25-63; G. Caravaggi, «Il poema eroico de Las necedades... de Quevedo»,
en: Letterature moderne, IV (Bologna, 1961), pp. 445 y ss. Sobre la influencia del Ariosto
en Quevedo y en la literatura espaiiola en general, cfr. Oreste Macri, «L'Ariosto e la
letteratura spagnuola», en: Letterature moderne, III (1952), pp. 515-543.

198 Sobre la influencia de Dante, principalmente en los Suenos, cfr. Eduard von Jan, «Die
Hölle bei Dante und Quevedo», en: Deutsches Dante-Jahrbuch, Weimar, XXIX-XXX,
1951, pp. 19-40; J. M. Rodhe, «Dante en don Francisco de Quevedo» en: Boletin de la
Academia Argentina de Letras, Buenos Aires, 39 (1974), pp. 101-220; sobre Petrarca y
los petrarquistas, cfr. Joseph G. Fucilla, Estudios sobre el petrarquismo en Espaiia,
Madrid, CSIC, 1960, pp. 195-209.

199 Sobre el contacto entre Quevedo y Frugoni, cfr. Antonio Garcia Berrio, Espana e Italia ante
el conceptismo, Madrid, 1968, pp. 201-230; para Marino, cfr. J. Fucilla, «Riflessi
AtW'Adone di G. B. Marino nelle poesie di Quevedo», en: Romania. Scritti offerti a
Francesco Piccolo, Napoli, 1962, pp. 279-287; sobre la influencia de Francesco Berni en
un pasaje de El Buscôn, cfr. J. Fucilla, «A passage in Quevedo's Buscön», en: Italica,
XXIII (1946), p. 102; de la rivalidad entre Quevedo y Traiano Boccalini da cuenta Robert
H. Williams, Boccalini in Spain. A Study of his Influence on Prose Fiction of the
Seventeenth Century, Menasha, Wisconsin, 1946, 139 pp.; la influencia esporâdica, pero
patente, del poeta véneto Luigi Groto, llamado también «il cieco d'Adria», es estudiada por
J. Fucilla, «La fortuna d'un madrigale di Luigi Groto», en: La Bibliofilia, LVII (1955),
pp. 42-46; para el poeta véneto Ciro di Pers, cfr. los trabajos de Mario Pinna, «Quevedo e
Ciro di Pers», en: Filologia Moderna, Madrid, 1965, pp. 211-221 e «Influenze della lirica
di Quevedo nella tematica di Ciro di Pers», en: Annali di Ca' Foscari, Venezia, V, 1966,
pp. 105-114.

200 Sobre los contactos de Quevedo con el «herético» Campanella, cfr. las interesantes y
novedosas observaciones de E. Juârez, op. cit. pp. 66-72.

201 Cfr. E. Juarez, op. cit. p. 56.



Francisco de Quevedo 143

conocer por Eugenio Asensio202. Sin embargo, el texto que se ha conservado
esta muy estragado por la copia, lo cual impide cualquier juicio critico acerca
de los efectivos conocimientos lingiii'sticos italianos de Quevedo.

8.2. El soneto contra el cardenal Richelieu

En el Parnaso espanol encontramos una serie de très sonetos que tratan
de Richelieu como cardenal y como valido de Luis XIII. La serie se abre con el
soneto en italiano que vamos a estudiar a continuaciön (n. 227 de la ediciön
Blecua), prosigue con el soneto titulado «Figurada contraposiciön de dos
valimientos» (n. 228) y se cierra con otro soneto: «Parenética alegoria»
(n. 230), ambos dirigidos a Luis XIII, exhortândole a desconfiar de su
favorito.

Se trata, pues, de textos poéticos que se refieren a la realidad polltica
del momento. En efecto, la oposiciön de los franceses a los Austrias alcanza en
estos anos su punto culminante, y se concretiza en el apoyo militar a los
catalanes que desembocarâ en la conquista de la provincia del Rosellön en
1642.

Fundândose en estos datos, James O. Crosby establece para estos très
sonetos un terminus a quo en 1624, es decir cuando empezô la privanza de

Richelieu y como terminus ad quem el 4 de diciembre de 1642, dia de la
muerte del cardenal francés203.

El primera de los très sonetos, el que mas nos interesa por estar escrito
en italiano, lo situa Crosby con mâs precision antes del 9 de septiembre de

1642, «dia en que los franceses ganaron la provincia de Rosellön, y ya no se

podt'a hablar propiamente de las amenazas de Francia»204.

Como se ve, el hecho de estar en italiano no guarda en principio
ninguna relaciön con el destinatario, puesto que éste era de lengua materna
francesa y no tenemos noticias de sus conocimientos de la lengua italiana205.
Vamos a reproducir el texto del soneto fijado por José Manuel Blecua en la
ediciön citada:

202 Se trata del «Entremés de dona Barbara», publicado por E. Asensio en apéndice a su
estudio: Itinerario del entremés, Madrid, Gredos, 1971, pp. 346-363.

203 Cfr. James O. Crosby, En torno a lu poesîa de Quevedo, Madrid, Castalia, 1967, p. 131.
204 Cfr. op. cit. ibid.
205 No se olvide, sin embargo, su largo trato con Maria de Medici, la reina de Francia, de

origen florentino. Segûn un testimonio de la época, Vassal-Reig, el cardenal hablaba en
cambio «un castillan très pur» (citado por Hanotaux, Histoire du cardinal Richelieu, Paris,
1932-1947, t. VI, p. 71).



144 Estudios de poesia translingüe

227

AL CARDENAL DE RUCHELI,

MOVEDOR DE LAS ARMAS FRANCESAS,

CON ALUSION AL NOMBRE «RUCELI»

QUE ES «ARROYO» EN SIGNIFICACION ITALIANA,

POR ESTAR ESCRITO EN ESTA LENGUA

SONETO

Dove Ruceli andate col pie presto

Dove sangue, non purpura conviene;

per tributari il fiume, il mar vi tiene;

i Ruceli nel mar han fin funesto.

Et hör Ruceli, onde procédé questo, 5

che senza il Rosignuolo il Gallo vene,

et rauco grida, et vol batere le pene
nel nido, che gli a stato mai infesto?

Credo che il Ciel ad ambi dui abassi,

che vi attende la mente di Scipioni 10

e gli occhi mai nelle vigilie lassi,

un'Ocha; se riguardi ai tempi buoni,

scacciö i galli de i tarpei Sassi,

hör che faranno l'Aquile e i Leoni.

Antes de entrar en el anälisis propiamente literario, nos parecen
necesarias algunas observaciones de tipo lingüi'stico y ecdötico. Como se ve, la

lengua italiana sufre a veces de errores lingüi'sticos y gramaticales que no
sabemos hasta qué punto hay que atribuir al propio Quevedo. En un caso no
tenemos mâs remedio que imputârseios, y precisamente en el término pene,
por rimar con vene. Ya Crosby habt'a notado este desliz cuando afirma: «El
lector observarâ que en el verso 7 [...] la palabra "pene", aunque impresa asî

en la edition principe de 1648, y en las de Astrana y Blecua, debe corregirse
"penne"»206. Aunque concordamos con este juicio critico —pene es el plural de

pena, o sea esp. penas, mientras que aqui tiene el valor de 'plumas'— no hay
que olvidar que la calidad fönica de la e no es la misma en sflaba abierta que en
sflaba trabada, como en penne, en que la geminada abre de un grado la vocal,
de manera que la rima penne : vene no es perfecta. La elecciön de la forma
verbal de présente de indicativo sin diptongo vene en lugar del normativo
viene se explica por su uso literario, difundido por los petrarquistas, puesto
que fue empleada por Petrarca, en alternancia con la forma diptongada. Se

podria conjeturar una forma verbal distinta, para recuperar la rima perfecta,
concretamente la del «passato remoto» (indefinido): venne. Sin embargo, todas
las demâs formas verbales estân en présente de indicativo {procédé, grida, vol,

206 Cfr. ibid. n.65.



Francisco de Quevedo 145

etc.), lo cual hace muy improbable esta hipötesis. La misma despreocupaciôn,
tan hispânica, hacia el valor fonolögico de las geminadas italianas, se advierte
en el infinitivo apocopado bater, que hay por lo tanto que corregir en batter.

Aparte de estos casos palmarios, los demâs «errores» plantean serios

problemas ecdôticos. Empezando por el primer cuarteto, el tercer verso parece
estar falto de una preposiciön entre tributari e ilfiume, por ejemplo: «tributari
del fiume». En efecto, el sustantivo tributario es empleado correctamente aquî
en su acepciön geogrâfica de 'afluente', compartida por las dos lenguas. Sin
embargo, salta a la vista que el endecasflabo se alargarîa en una silaba. Como
se ve, no es fâcil encontrar una enmienda a este verso, que parece ser de

responsabilidad del propio poeta.
Si pasamos al segundo cuarteto, los problemas se intensifican. El mâs

grave es sin duda la acumulaciôn de dos verbos principales que se refieren al

mismo sujeto: procédé y vene. Creemos que una posible explicaciôn estaria en
dar al pronombre demostrativo questo en el sintagma: «onde procédé questo»
una funciôn de pronombre neutro, proximo al esp. esto, y que en italiano
podrfamos traducir con: «donde procédé il fatto / che». Una ultima
observaciôn sobre el cuarto verso, en el que salta la vista la errata en a stato,
que hay que enmendar en è staw, en cuanto al participio infesto en lugar de

infestato, se trata de un uso posible en el lenguaje literario. Siempre en este
mismo verso, plantea dificultad deslindar la funciôn exacta del che.
Volveremos sobre este punto concreto en el anâlisis del contenido del poema.

El primer terceto creemos que forma una unidad lôgica cerrada, y por
lo tanto habrîa que poner un punto después de lassi y empezar en mayuscula el

segundo terceto. En éste, séria mejor poner un punto doble después de sassi y
un signo de admiraciôn después de Leoni. También habria que hacer la
contracciôn en de i tarpei sassi, enmendando la preposiciön de en da, que
expresa el origen, la procedencia. En este caso, de es probablemente un
hispanismo. Se habrâ notado, ademâs, la falta de la concordancia plural en
attende, verbo que posee dos objetos directes, uno de ellos ademâs en plural {la
mente; gli occhï). Podria tratarse de un anacoluto, es decir un acercamiento al

lenguaje hablado, que sin embargo en el marco de un soneto no es muy
probable. Por ultimo, el che del primer terceto tiene exactamente el mismo
valor causal que en el verso 6. Proponemos pues esta ediciön de los dos
tercetos:

Credo che il ciel ad ambi dui abbassi,

chè vi attende la mente di Scipioni
e gli occhi mai nelle vigilie lassi.

Un'oca, se riguardi ai tempi buoni,
scacciö i galli dai taipei sassi:

or che faranno l'Aquile e i Leoni!



146 Estudios de poesfa translingüe

Un râpido examen de la versificaciön muestra un Quevedo bastante

seguro en el manejo del verso italiano. Aunque los encuentros vocâlicos no son

muy numerosos —se pueden calcular en un promedio de uno por verso— sin
embargo se resuelven casi todos con normales sinalefas. Hemos dicho «casi»

porque en un caso, en el v. 13, es mas difîcil establecer correctamente el ritmo
del verso. En efecto, si leemos este verso en italiano correcto, no pasamos de

las nueve sflabas. Probablemente, Quevedo hacia diéresis en tarpei y al no
contraer de i, los contaba como dos sflabas.

Pasando ahora al anâlisis propiamente literario de este soneto, parece
claro que todo él se funda en la figura del equfvoco. Ya empezando por el
titulo, Quevedo hace una serie de asociaciones a partir del apellido del cardenal
francés: de Richelieu pasa al italiano ruceli, que probablemente es mal
interpretado por el impresor, ya que seguramente Quevedo pensé en la forma
correcta ruscelli, que contiene la misma consonante palatal africada sorda que
el francés Richelieu. Es interesante notar que la deformacién del apellido del
odiado cardenal francés goza de una larga tradicién que llega hasta bien
entrado el siglo XIX. En efecto, en su novela I promessi sposi (1827-1840)
ambientada en la segunda década del siglo XVII, el novelista milanés
Alessandro Manzoni se complace en ironizar sobre dicho significante. En una
discusién de sobremesa es llamado Riciliù (cap. V, §58), mientras que un
mercader alude a él en estos términos: «quel cardinale là di Francia, sapete chi
voglio dire, che ha un certo nome mezzo turco» (XVI, 54). No podemos
excluir que detrâs de estas deformaciones esté el estîmulo de algûn texto
satfrico de la época.

Volviendo al soneto de Quevedo, constatamos ante todo que este juego
de palabras bilingiie es revelador de una pronunciaciön castellana bastante

aproximativa del término francés. Ademâs, este doble sentido es explotado por
el poeta tan sélo en el primer cuarteto del soneto, donde se amplifica el campo
semântico siguiendo la progresién conceptual de menor a mayor: arroyo, rîo,
mar. En este contexto politico, las metâforas manriquenas del rîo como vida y
del mar como muerte adquieren un valor adicional. En efecto, la bajada de los
franceses de norte a sur sigue la misma direccion que los rlos, situândose
Espana en la posicién que le corresponde al mar. En otras palabras, mar es

aqut un équivalente de Espana, por lo que este primer cuarteto dene el valor de

una advertencia a Richelieu, para que tenga cuidado en bajar hacia la mar, es

decir hacia Espana, donde encontrarâ la muerte. Para terminar con el anâlisis
literario de este primer cuarteto, notemos la alusion a la purpura (hispanismo o
latinismo para el it. porpora) slmbolo de los cardenales, en contraposicion al

sangue, de color afin y que alude a la crueldad del cardenal para con sus

enemigos. El empleo de presto como adjetivo con el significado de 'râpido',
procédé de Petrarca y de la escuela petrarquista.

A partir del segundo cuarteto, el juego equlvoco inicial es abandonado

para dejar paso a otros, que tienen mâs desarrollo. El nuevo campo semântico
aducido es el de las aves, y se mantiene hasta el final del soneto. Las dos



Francisco de Quevedo 147

primeras que aparecen son el ruisenor y los gallos. Si el valor simbölico de los
segundos esta claro, en cuanto se basa en el pueblo de los Galos, su asociaciôn
con el primero no deja de ser sorprendente. Creemos que esta fundada en la

oposicidn de la voz y del canto de las dos aves. En efecto, el gallo, es decir el

francés, se dirige hacia Espana con su grito ronco y afônico, todo lo contrario
del ruisenor, con su voz elegante y refinada. Lo que plantea dificultad a esta
lectura es la asociaciôn del gallo con el nido, que mas bien se adaptaria al
ruisenor. El hecho de sacudir las plumas dénota agresividad, aunque el nido
tendria que ser mâs bien un gallinero. Es posible que nido esté tornado en su
valor simbölico de 'casa', en este sentido de 'patria'. La dificultad estriba en
determinar de qué casa se trata, si de Francia o de Espana. Pareceria mâs

lôgica la segunda soluciön, pero el che relativo del v. 8 nos inclina hacia la
primera. En efecto, se nos dice que el nido en el cual aletea el gallo no ha sido

nunca «infestado», mientras que este ultimo se apresta a infestar el de los
demâs, es decir de los espanoles. No podemos excluir del todo la presencia de

un juego de palabras entre Rosignuolo y el topônimo Rossellôn, que se

fundaria en la semejanza de los dos étimos, LUSCINIOLU, diminutivo de

LUSCINIUS, para el primer término, y RUSCINO, RUSCINONIS, nombre
romano de esta ciudad de la Gallia Narbonense, que se extendiô a toda la

region. Efectivamente, el francés (Gallo) llega sin Rosellôn (rosignuolo),
puesto que quiere conquistar esta provincia. Ademâs, la llegada del gallo es

abrupta, puesto que no esta anunciada por el canto del ruisenor, que
generalmente precedîa al del gallo207. No se olvide ademâs, que en la tradiciôn
poética francesa, el ruisenor es a menudo un sfmbolo negativo, el del
enamorador enganoso y por ende el de la falsa amistad. Esta tradiciôn literaria
habfa penetrado en el romancero espanol, como lo muestra claramente el
romance de «Fontefrida», donde el ruisenor quiere cortejar a la nina con
palabras «llenas de traiciôn», y ésta le rechaza violentamente llamândole
«traidor», «enemigo», «malo», «falso», «enganador».

El primer terceto plantea un grado de dificultad comparable al que
acabamos de experimentar, aunque aqui la lectura es mâs probable. El primer
verso (v. 9) parece referirse a las dos aves mencionadas en la estrofa
precedente, el ruisenor y el gallo, aunque una de ellas, la primera, era
declarada ausente. De todas formas, el sentido parece claro y podri'amos
traducir este verso de esta manera en espanol moderno: «el cielo, es decir la
divina providencia, os harâ a los dos bajar los humos». Los dos versos
restantes explican el porqué de la derrota anunciada. Los dos se refieren a la

habilidad y al valor militar de los espanoles, cuya inteligencia es comparada a

la de los Escipiones, famosos generates romanos, llamados comûnmente con el

apodo de «africanos» y que se habian convertido en sfmbolos de inteligencia

207 Recuérdese a este propôsito las palabras de Julieta en la tragedia de Shakespeare Romeo
and Juliet (III, 5): «Wilt thou be gone? It is not yet near day. / It was the nightingale, and
not the lark, / That pierced the fearful holow of thine ear. / Nightly she sings on yond
pomegranate tree. / Believe me. love, it was the nightingale.» (cursiva nuestra).



148 Estudios de poesi'a translingüe

estratégica por sus numerosos éxitos militares. Recordemos ademâs que el
primero de ellos, Publius Cornelius Scipio, fue el que conquistö Espana en 206
a.C. En el tercer verso de este primer terceto, es posible que esté escondida
otra alusiön a los «gallos», puesto que los espanoles, al velar todas las noches
sin cansarse, no necesitarân gallos para despertarse.

El segundo terceto continua ensanchando el mismo campo semântico
echando mano de nuevos elementos, como las ocas y las âguilas. En esta parte
final del soneto es habituai colocar la agudeza mas llamativa y sorprendente, y
asf ocurre en éste. Efectivamente, Quevedo alcanza la cumbre de su sâtira
mencionando un episodio de la historia romana, en el que unas ocas
consiguieron ahuyentar a los soldados galos que querfan entrar en el Capitolio,
al despertar con su ruido a Marcus Manlius Capitolinus. Quevedo, sin
embargo, confunde el lugar en el que ocurrio este episodio, situândolo en la
roca Tarpeya, probablemente porque es al Ii donde muriö Marcus Manlius, que
fue arrojado por dicha roca. Se capta muy bien el valor de este episodio en
comparacidn con la situaciön présente: si unas ocas consiguieron ahuyentar a

los gallos, tanto mas fâcil les serâ a las âguilas y a los leones, es decir a los
soldados imperiales, simbolizados por estos dos animales.

En conclusion, creemos que la principal motivacion del empleo de la
lengua italiana en este soneto es de tipo esencialmente fonético. En efecto, esta

lengua le proporciona al autor un término fénicamente afin al que quiere
deformar y que no encuentra en su lengua materna. Sin embargo, hay que
advertir que la elecciôn de dicha palabra (ruscelli) no tiene en si nada de
satlrico ni de burlesco: es el tratamiento que recibe el que define su funciön.
En otras palabras, Quevedo, al querer componer un soneto satlrico sobre
Richelieu, y al no encontrar en su lengua materna un término comparable al

apellido del cardenal francés, propende hacia la lengua que mejor conocla, el
italiano, en la que encuentra una palabra afin y a partir de la cual teje su tela
burlesco-satlrica. El hecho de que el campo semântico relacionado con el
término escogido se agote después de un solo cuarteto, es una senal de la
prioridad del sonido sobre el sentido, cuyas posibilidades no habla explorado
de manera exhaustiva. Este soneto es interesante también desde el punto de
vista de la evolucidn fonética del castellano, puesto que demuestra bien a las
claras la desapariciôn del fonema prepalatal fricativo sordo, que hasta la
segunda parte del Quixote de 1615 estaba aün vigente, como lo demuestran las
traducciones de esta novela al francés (Quichotte) y al italiano (Chisciotte).

8.3. El soneto amoroso

En la primera secciön de la «Musa IV» del Parnaso espahol, toda ella
de tema amoroso, aparece el siguiente «soneto en toscano»:



Francisco de Quevedo 149

326

A UNOS OJOS HERMOSOS QUE VIO AL ANOCHECER

SONETO EN TOSCANO

Diviso il sole partoriva il giorno,

languido nella tomba d'occidente;

risorse dal sepolcro il lume ardente

di bionde stelle coronato intorno.

Era di maestà imperiosa adorno 5

il mio signor, che co '1 pensier cocente

la mia vita depreda egra, giacente,

per far incinerir il suo soggiorno.

La vita che diè al giomo, a me la toise,

prodiga a lui di luce ed a me avara, 10

donna la amai, e riverilla dea.

Ligommi il core il biondo crin, che sciolse,

che dal suo sguardo ad esser crudo impara,

e vedi fulminante Citherea.208

En opinion de Fernandez Murga, es muy probable que este soneto lo
escribiera Quevedo estando en Italia y que lo leyera en la Academia de los
Ociosos, con una pronunciaciön no muy buena209. Por lo tanto, su composiciön
es de varios anos anterior a la del soneto precedentemente estudiado.

Ante todo algunas observaciones gramaticales. Hay dos puntos
conflictivos: el uso ench'tico en riverilla (v. 11) y la forma verbal vedi
(v. 14). Empezando por esta ultima, parece evidente que es una errata,
posiblemente de imprenta, en cuanto se trata a todas luces de la primera
persona singular del «passato remoto» del verbo vedere, o sea: vidi. El propio
Blecua édita vedi pero traduce vi. El primer caso, en cambio, es mâs

complicado. La enclisis del pronombre personal âtono es un fenômeno que
existiö en la antigua poesîa italiana, donde estaba aün en vigor la ley de Tobler-
Mussafia, segûn la cual al principio de la oracion, después de las partfculas e y

208 Reproducimos, para mayor comodidad del lector, la traducciön de este soneto llevada a

cabo por José Manuel Blecua en nota a su ediciôn. Tenemos que advertir, sin embargo, que
se trata de una traducciôn literal, que no resuelve los puntos conflictivos:
«Dividido el sol paria el dîa / languido en la tumba de occidente; / resurgiô del sepulcro el
luminar ardiente / coronado de rubias estrellas alrededor. / Estaba adornado de imperiosa
majestad / mi senor, que con el pensamiento abrasador, / asola mi vida, enferma, yaciente, /
para hacer cenizas su morada. / La vida que dio al dîa, me la quitô a mf; / prodiga para él de
luz y para mî avara, / la amé mujer y la veneré diosa. / Me ligô el corazôn la rubia crin que
ella soltö, / que aprende de su mirada a ser cruel, / y vi a Citerea, fulminante.» (trad.
Blecua).

209 Cfr. Fernandez Murga, «Francisco de Quevedo, Académico Ocioso», en: Homenaje a
Quevedo. Actas de la II Academia Renacentista, Universidad de Salamanca, 1988, pp. 45-
52, esp. p. 51.



150 Estudios de poesia translingiie

ma y después de las subordinadas explicitas, es obligatoria la enclisis de los

pronombres âtonos. Asi por ejemplo en Dante encontramos: «Ruppemi l'alto
sonno ne la testa» (7n/.IV 1), «Poi si rivolse e ripassosxi '1 guazzo» (Inf.XXX
11), etc. Pero, contrariamente al espanol, la observaciön de esta régla se limité
a los primeras siglos de la lengua, de manera que a estas alturas ya estaba

prâcticamente en desuso. Con todo, séria un error tomar como término de

comparaciön para el italiano de Quevedo el italiano de su época. En efecto, la
escuela petrarquista habia recuperado muchas estructuras sintâcticas y
gramaticales propias de la lengua de Petrarca pero que ya no se usaban en la de

los siglos XVI y XVII. Efectivamente, en Petrarca encontramos casos de

enclisis con formas verbales en «passato remoto», como hace Quevedo, por
ejemplo: vid.il (RVF 128, 8), mirommi (Trionfo di Amore, 4, 16). La
diferencia esencial con estos ejemplos, estriba en que la primera persona
singular del «passato remoto» del verbo riverire toma dos (es: riverii o riverî,
con lo cual la enclisis queda prâcticamente excluida. Como se ve, si bien este

uso peculiar se podria justificar en relaciön con el cödigo petrarquesco, a la
vista de la incorrection gramatical y del uso muy extendido en espanol, es

mucho mâs probable que en Quevedo se träte de un hispanismo sintâctico.
En cuanto a la versification, como en el soneto precedente es en general

correcta, aunque en un caso Quevedo aplica las leyes de versificaciön
espanolas, al hacer el hiato en maestà (v. 5), cuando lo normal en italiano séria
la sinéresis. En cambio, en amai (v. 11) hace sinéresis, conforme al uso
espanol e italiano, igual que en la rima dea : Citherea, en que el hiato es

obligatorio por la position de las palabras en rima.
Pasando ahora al aspecto ecdötico, creemos que el texto, tal y como esta

editado, présenta graves problemas de comprensiön, que pueden llegar hasta el
contrasentido. Nos referimos especialmente al primer cuarteto, que en la
version actual, al relacionar el primer verso con el segundo mediante la coma,
produce una contradicciön, puesto que el sol que esta pariendo al dia no puede
encontrarse en la tumba de occidente, lugar donde al contrario da muerte al
dia. Si en cambio ponemos un punto al final del primer verso, esto nos permite
separar temporalmente las dos acciones del sol: la de parir al dia, en el alba, y
la de morir, en el anochecer. A partir del segundo verso se abriria una nueva
oraciön que abarcaria los très versos siguientes, de manera que el punto y
coma introducido por Blecua al final del segundo verso no tiene ya motivos de

ser. En la ediciôn del Parnaso espanol que hemos consultado no hay signos de

puntuaciön hasta el punto que cierra el cuarteto al final del v. 4. Proponemos
pues esta lectura del primer cuarteto:

Diviso il sole partoriva il giorno.

Languido nella tomba d'occidente

risorse dal sepolcro il lume ardente,

di bionde stelle coronato intorno.



Francisco de Quevedo 151

De esta manera creemos que no sôlo se resuelve dicha incoherencia,
sino que se da también a entender la diferencia sustancial entre el sol del
primer verso, que tiene valor denotativo —el astro— y el del segundo verso,
que es usado en sentido metaförico y connota a la mujer. En concreto, il lume
ardente viene a significar el rostro de la amada, que esta «coronado» por las

rubias estrellas, es decir la melena. Pero hay mas: en efecto, al emplear el
verbo risorse Quevedo alude claramente a la resurrecciön de Jesucristo, de

manera que la apariciön de la mujer en el anochecer es comparada con el
dogma central de la fe cristiana. En este contexto, la corona de estrellas asume
también un valor simbölico, puesto que la Virgen es frecuentemente
representada con una aureola hecha de estrellas.

En resumen, el proceso mental en el que se funda este cuarteto es el

siguiente: a partir del piano denotativo en que el sol como astro da la vida al
dia y muere cada noche, el poeta pasa al piano metaförico y, puesto que la
mujer se le apareciö al anochecer, afirma que es el propio sol que se ha
levantado de su tumba de occidente. Como se puede apreciar, estamos en pleno
conceptismo, y Quevedo lleva hasta sus extremas consecuencias las metâforas
petrarquistas, fenömeno bien estudiado en su Urica amorosa210.

A partir del segundo cuarteto, el sujeto es la mujer, aunque recibe
diversas apelaciones. En un principio es el équivalente del dios de Amor, si

podemos dar este valor al sintagma il mio signor (v. 6), que en Petrarca
siempre tiene esta significaciön. Aquf sin embargo, el hecho de que dicho
«signor» aparezca adornado «di maestà imperiosa», clara alusiön a la corona
de rubias estrellas, parece prolongar el campo semântico religioso. No
olvidemos, a este propösito, que signor con mayûscula es también el
équivalente de Dios.

La segunda parte de este segundo cuarteto en cambio récupéra la
metâfora solar para expresar la crueldad de la mujer. Puesto que ésta se

identifica con el sol, su actividad consiste en abrasar al amante, quitândole la
vida poco a poco, enfermândole y obligândole a quedarse acostado, para
terminar haciendo cenizas su existencia.

El primer terceto vuelve a recuperar la ambivalencia entre el sol como
astro y como mujer, llegando a su fusion. En efecto, el que dio la vida al dfa,
como queda dicho en el primer verso, es al mismo tiempo el que le quitö la
vida al yo lfrico. La concordancia femenina de los dos adjetivos antönimos
prodiga y avara da a entender bien a las claras que se trata de la mujer-sol,
cuyas acciones ahora se confunden con las del astro-sol. Es por esta razön que
la mujer se convierte en diosa, apelaciön töpica de la mujer, pero que aquf
récupéra su significado primitivo. En efecto, las acciones que se le atribuyen
tienen todos los rasgos propios de los dioses, como el dar y el quitar la vida a
su antojo. Tenemos pues en este terceto una intensificaciön del proceso de

210 Nos referimos esencialmente al libro de José Maria Pozuelo-Yvancos, El lenguaje poético
de la Urica amorosa de Quevedo, Murcia, 1979.



152 Estudios de poesi'a translingüe

«desautomatizaciön» de los töpicos mâs trillados de la Urica amorosa. Por esta
razön, nos pareceria mâs efectivo este terceto en ultima posiciön, con lo cual
creemos que el soneto ganari'a en intensidad, cerrândose en su punto
culminante. En efecto, si miramos el contenido del segundo terceto, notamos
una clara disminuciön de la tensiön Urica. La descripciön de la diosa de amor
en esta actitud, es decir soltândose el cabello, es töpica y nos recuerda el
cuadro de Botticelli que retrata «el nacimiento de Venus». Un soneto como el
célébré «En tanto que de rosa y de azucena» de Garcilaso puede considerarse
como la version poética de aquel cuadro no menos famoso. Quevedo
simplemente se limita en el ultimo terceto a dar un nombre a la mujer-sol que
se convierte en diosa solar y por ultimo en diosa de Amor: Citherea.

No se olvide sin embargo que la primera descripciön de la mujer
contenta una clara alusiön cristiana. Quevedo pasa pues del piano sagrado al

profano, identificando a la mujer-Cristo, es decir la mujer-Dios, con la mujer-
diosa, o sea Citherea. Como sabemos, la temâtica de la divinizaciön de la mujer
y de la «religio amoris» goza de una larga tradiciön en la Urica amorosa.
Recuérdese que en Petrarca, Laura recibe con cierta frecuencia la apelaciön de

dea. Pero al mismo tiempo, Laura es la beatrice, es decir la que le ensena al

poeta «la via de salir al ciel» (RVF, 68,4). En el âmbito hispânico, hay
ejemplos de esta actitud en algunos poemas de Ausiàs March211, mientras que
en prosa el ejemplo mâs famoso es sin duda el de la Celestina, en las palabras
de Calisto cuando Sempronio le pregunta: «^Tû no eres cristiano?» y él le
contesta: «^Yo? Melibeo soy y a Melibea adoro y en Melibea creo y a Melibea
amo». En la Urica amorosa de los petrarquistas, por ejemplo en la de un
Gregorio Silvestre, esta fusion de lo sagrado con lo profano es bastante
corriente212. Con todo, nos parece advenir en este soneto un proceso de

profanaciön bastante atrevido, aunque quede parcialmente encubierto por el
constante entrecruzamiento de los distintos pianos metaföricos. Sin pretender
ser exhaustivos, de un râpido sondeo en la poesia amorosa quevediana en
castellano parece deducirse una actitud mâs tradicional en este campo. El
propio Pozuelo-Yvancos, en el capîtulo dedicado a la «desautomatizaciön» del
töpico del Dios de Amor, no trae a colaciön ningün texto comparable con este
soneto en cuanto a intensidad provocativa, que se acerca a la de un Marino. No
séria la primera vez que un autor se atreve a decir cosas en una lengua
extranjera que no diria en la materna.

En conclusion, el empleo del italiano en este segundo soneto représenta
mâs bien un ejercicio de estilo en la lengua mâs importante de la tradiciön
Urica amorosa, y concretamente la de la escuela petrarquista. A la vista del
contenido antifrâstico con respecto a los principales töpicos vehiculados por

211 Cfr. el poema n. XXXVI, vv. 27-32, y el poema XXXVII, vv. 37-40 de la ediciôn crltica
de: Les obres d'Auzias March, a cargo de Amadeu Pagès, vol. I, Barcelona, 1912.

212 Sobre este tema, cfr. el trabajo de Alberto Blecua, «^Signos viejos o signos nuevos? ('fino
amor' y 'religio amoris' en Gregorio Silvestre)», en: José Romera et al., La literatura,
signo histôrico-literario, Madrid, Playor, 1980, pp. 110-144.



Francisco de Quevedo 153

esta escuela, el uso del italiano asume también una funciön ironica, puesto que
Quevedo se vale del mismo cödigo lingüfstico de aquellos poetas cuyos töpicos
pretende «desautomatizar». En este sentido, la utilizaciön del italiano puede
considerarse como un recurso adicional en el proceso de crftica de aquella
tradiciön poética amorosa.

8.4. Conclusion

Al terminar este anâlisis de los sonetos que Quevedo compuso en lengua
italiana, podemos afirmar que, si bien no se esmera en demasîa el autor en lo

que a correccion lingih'stica y gramatical se refiere, dejando cojeante mâs de

una vez a la lengua italiana, sin embargo sabe infundir incluso en una lengua
extranjera su inconfundible vena satlrico-burlesca y su peculiar tratamiento
«desautomatizador» de los principales töpicos de la Urica amorosa.

Nuestra interpretaciön mâs bien negativa sobre la correccion de estos
dos sonetos italianos de Quevedo encuentra una buena confirmation en la
opinion de un autor italiano de la época, el genovés Francesco Fulvio Frugoni.
En efecto, en su obra Del cane di Diogene, publicada pôstumamente en Venecia
en 1689, «Il tribunale délia critica», tras ensalzar la obra espanola de Quevedo,
décréta: «Ordino che venissero cancellati dalle Poesie del lodato, due Sonetti
Italiani, ch'erano due grossi nei, deformatori di quelle fattezze cosi belle, che

traspiravano l'ammiratione dalle Compositioni Hispane»213.

213 Del cane de Diogene, Venezia, 1689, (Quinto latrato. Racconto decimo), p. 328. Para
mayor comodidad del lector traducimos este pasaje al espanol: «Ordenô que se borrase de
las Poestas del [poeta] elogiado, dos sonetos italianos, que eran dos gruesos lunares,
deformadores de aquellas facciones tan bellas, que rezumaban la admiraciôn de las
composiciones hispanas». Debo esta information a Sofia Armanini, a quien doy las gracias
püblicamente.




	Los dos sonetos italianos de Francisco de Quevedo

