
Zeitschrift: Hispanica Helvetica

Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispánicos

Band: 8 (1996)

Artikel: Literatura de matrimonio : Península Ibérica, s. XIV-XVI

Autor: Brandenberger, Tobias

Kapitel: La contribución de Antonio de Guevara a la literatura de matrimonio
iberorrománica

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-840953

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-840953
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


II. 6. LA CONTRIBUCIÖN DE ANTONIO DE GUEVARA
A LA LITERATURA DE MATRIMONIO IBERORROMÀNICA

Las traducciones portuguesas del Livre des Trois Vertus de Christine de

Pizan y el Jardin de nobles doncellas de Fray Martin de Cördoba habfan sido
dedicados por sus autores a futuras reinas, centrando su interés primordial
sobre el papel de la mujer noble en la sociedad. Pero en la Peninsula Ibérica
también hubo, como en otras partes de Europa, autores que escribieron textos

anâlogos para varones. Durante toda la Edad Media y el Renacimiento flore-
ce la tradiciön de los espejos de principes a la que ya hemos remitido, doctrinales

que tratan de transmitir normas de comportamiento para los poderosos,
centrândose sobre las esferas econömica y politica.

Antonio de Guevara223, el autor que consideramos ahora, no solamente

participé con varios textos suyos en la tradiciön de la literatura doctrinal para
principes; el tema que nos ocupa en este trabajo fue, ademas, uno de los que
tratö con especial ahinco en sus obras, de amplisima difusiön dentro y fuera
de Espana.

A continuaciön, analizaremos de qué forma se trata la temâtica del matri-
monio y de los papeles de los sexos en las très obras guevarianas que se dedi-

223 La literatura crftica sobre Antonio de Guevara es tan copiosa que solo podemos mencionar

aquî algunos de los trabajos mâs importantes. Son de consulta obligatoria los estudios de

Grey (1976), Rallo Gruss (1979) y Concejo (1985), pero sobre todo el libro magistral de

Redondo (1976a; para nuestro tema, cf. sobre todo pp. 623-630). Como introduccidn puede
servir el libro de Jones (1975). Para la biografladel autor, cf. sobre todo los capitulos I a VIII
de Redondo, (1976a: 19-462). Son de interés para el tema que tratamos y los textos que estu-
diaremos los trabajos de Marquez Villanueva (1972), Concejo (1978), Walz (1984), Bigalli
(1985), Blanco (1993; 1994a; 1994b; 1994c). Ofrecemos una breve ojeada sobre très textos
guevarianos que se ocupan del matrimonio en un articulo que saldrâ en los pröximos meses

(Brandenberger, en prensa-1).



172 Literatura de matrimonio

can a ella: el Libro âureo de Marco Aurelio224 (1528), el Relox de principes225
(1529) y algunas de las Epîstolas Famiiiares226 (1539; 1541); detallaremos las

diferentes posiciones que se defienden en los textos e intentaremos evidenciar
a qué factores se deben las divergencias entre ellas.

El Libro âureo de Marco Aurelio, el Relox de principes y las Epîstolas
Famiiiares no solo tienen en comün la particularidad de interesarse por el

matrimonio y los papeles de los sexos; curiosamente, son asimismo las obras

guevarianas que mayor éxito tuvieron en su época. Una breve ojeada sobre la
suerte editorial227 de estos très textos prueba con toda evidencia el impacto que

provocaron aquende y allende los Pirineos.

Desde la primera publicaciön del Libro âureo de Marco Aurelio, en 1528,
hasta el afio siguiente, en el que Guevara dio a la imprenta la nueva version228,

el Relox de principes que habfa elaborado sobre la base del Libro âureo, el

primera se publico por lo menos très veces mas dentro y fuera de la Peninsula. A
partir de 1529, tanto el Marco Aurelio como el Relox de principes se convir-
tieron en verdaderos best-sellers que no dejaron de publicarse en varias ciu-
dades de la Peninsula misma y al otro lado de los Pirineos. Las Epîstolas
Famiiiares, por su parte, también lograron un éxito rotundo: entre la primera
ediciön de su primera parte, en 1539, y la publicaciön en conjunto de las dos

224 Utilizamos la ediciön de Emilio Blanco.

225 Nos basamos sobre el texto que ofrece la ediciön crftica de Emilio Blanco; existe otra edi¬

ciön, sin aparato crftico, del mismo editor (cf. «Bibliograft'a»).

226 Utilizamos la ediciön de José Maria de Cosst'o (Fray Antonio de Guevara: Libro primero de

las epîstolas familiäres. Madrid; Real Academia Espanola; 1950 y 1952. Pese al titulo, los
dos tomos ofrecen el texto completo de las epîstolas guevarianas.

227 Vista la enorme difusiön que tuvieron los textos de Guevara, no admira que las bibliografî-
as que intentan abarcar la totalidad de su obra disten de ser complétas. El repertorio biblio-
grâfico de Foulché-Delbosc (1915) fue completado en 1946 por Gömez Canedo. Anadiduras
de relevancia se hallan en Redondo (1976a). Varios bibliögrafos han estudiado la suerte de

la obra guevariana fuera de Espana. Véanse, para Alemania, Schweitzer (1960; 1977); para
Italia, Vaganay (1915-16), desfasado después por Mancini Giancarlo (1949), y, en lo que se

reftere a los dos primeros textos que nos interesan, sobre todo por Brunori (1979); para
Inglaterra, Thomas (1927-30) y Fellheimer (1947); para las ediciones neerlandesas, van

Praag (1936); para Hungrfa, Karl (1933). Solîa admitirse que, en Portugal las obras de

Guevara habrfan circulado, durante mucho tiempo, sölo en su versiön original, siendo las

primeras traducciones (manuscritas) conocidas sölo del siglo XVIII (cf. Lopes 1946); sin

embargo, existe una reelaboraciön portuguesa inédita del Relox de principes, conservada en
la Biblioteca da Ajuda, O Paragon de vertudes como nos indica amablemente nuestra cole-

ga Ana Isabel Buescu, que la estudia en su tesis sobre los espejos de principes (Buescu, en

prensa).

228 Conviene advertir ya aquî que es importantîsimo no confundir las dos obras, ni mezclar los
comentarios acerca de cada una de ellas: son dos obras emparejadas pero distintas, como
veremos.



La contribution de Antonio de Guevara 173

partes, dos anos mâs tarde, aparecen varias versiones en diferentes ciudades

espanolas; a partir de ahi, el epistolario guevariano comienza una marcha
triunfal por toda Europa que solo muchas décadas mâs tarde perderîa sus fuer-
zas.

La primera obra de Antonio de Guevara, el Libro âureo de Marco Aurelio,
se publico clandestinamente en 1528, sin referencia alguna al nombre de

Guevara. Las circunstancias exactas que condujeron a su apariciön son diiïci-
les, si no imposibles, de determinar con certeza, ya que los ünicos datos sobre
la historia del texto de los que disponemos se deben al autor mismo. Poco des-

pués de que el Libro âureo se imprimiera por vez primera, Antonio de Guevara

conto, en los preliminares de su Relox de principes, lo siguiente:

Yo comencé a entender en esta obra en el ano de mil y quinientos y dezio-
cho, y hasta el ano de veynte y quatro ninguno alcançô en qué yo estava

ocupado; luego el siguiente ano de veynte y quatro, corao el libro que tenia

yo muy secreto estuviesse divulgado, estando Su Magestad malo de la

quartana me le pidiö para passar tiempo y aliviar su calentura. Yo servi a

Su Magestad entonces con Marco Aurelio, el quai aun no le tenia acabado

ni corregido, y supliquéle humilmente que no pedia otra merced en pago
de mi trabajo sino que a ninguno diesse lugar que en su Real Câmara tras-
ladasse el libro; porque en tanto que yo yva adelante con la obra y que no
era mi fin de publicarla de la manera que entonces estava, si otra cosa fues-

se, Su Majestad séria muy deservido y yo prejudicado. Mis pecados que lo
uvieron de hazer, el libro fue hurtado y por manos de muy diversas perso-
nas trayldo y trasladado [...] {Relox, pp. 78s.)229

Se ha dudado —y es completamente I ici to hacerlo, maxime considerando
la enorme popularidad de la que gozaron, en la época que consideramos, pro-
cedimientos taies como la introduction de una historia textual ficticia u otras
tâcticas de enmascaramiento— de la sinceridad de nuestro autor respecto a

estas explicaciones sobre el extravio y la impresiön pirata de su primer libro.

229 Guevara nombra en la Epistola Familiar 1/42 a los responsables de este extravio: «En lo que
deci's de Marco Aurelio, lo que pasa es que yo lo traduxe, y le di a César, aûn no acabado, y
al Emperador le hurtô Laxao; y a Laxao, la Reina; y a la Reina, Tumbas; y a Tumbas, dona
Aldonza; y a dona Aldonza, Vuestra Senorfa; por manera que mis sudores pararon en vues-
tros hurtos.» (Epistolas Familiäres, p. 269). El que esta carta al condestable don liiigo de

Velasco tenga la fecha del 6 de enero de 1524 (por lo tanto, mâs de un ano anterior al ale-
gado robo del manuscrito) no tiene por qué invalidar ya de por si' las afirmaciones del autor;
interesa sobre todo en el contexto del problema de la ficcionalidad de las Epistolas y en el
de la discusiôn sobre si Guevara las concibiô ya de antemano para la publicaciön impresa —
aspectos que nos ocuparân mâs adelante.



174 Literatura de matrimonio

Sin embargo, hay que tener en cuenta asimismo un hecho que apoya la
version del propio Guevara. El autor no solo se moströ preocupado por los pla-
gios, sino que también se apresurö230 a oponer al Libro âureo de Marco
Aurelio un équivalente mas serio, el Relox de principes, que se publico (al
contrario del Libro âureo) bajo el nombre de su autor y en cuyos preliminares
Guevara se distancia claramente de la publication de su primera obra. Mas
abajo veremos cuâles serian, a nuestro parecer, los motivos que causaron tal

procedimiento.

Hemos aludido mas arriba a la dificultad de separar nftidamente las obras

literarias en sentido estricto de los textos pragmâticos. En el caso del Marco
Aurelio, el dilema se nos présenta con toda nitidez. No es nada fâcil decidir
cuâl es el objetivo perseguido por el autor: ^prodesse o delectarel El texto

parece inclinarse, mas bien, hacia los dos lados.

El Libro âureo de Marco Aurelio consta de dos partes: en el «Libro pri-
mero» se sigue un esquema narrativo biogrâfico que va del nacimiento del

protagonista, el emperador romano Marco Aurelio, hasta su muerte y que
présenta a los lectores hitos importantes de su vida231, en una especie de flashs
intermitentes y anecdöticos que permiten ojedas sobre la vida del biografiado;
en el «Libro segundo» se hallan «muchas cartas por Marco Aurelio, XVII
emperador de Roma, por él embiadas a diversas personas, en las quales mues-
tra la subtileza de su ingenio y la profundidad de su doctrina.» (p. 207). Estas

cartas tratan temas muy diversos: en las que Guevara calificaria mas tarde de

«morales y de buenas doctrinas»232 se habla, por ejemplo, sobre la resignation
ante la muerte u otros golpes del destino, sobre el comportamiento adecuado

para personas mayores, o sobre la decadencia de Roma; otras, sin embargo,
son cartas que el emperador dirige a sus enamoradas o invectivas contra las

cortesanas. El libro como conjunto constituye, pese a las aseveraciones del

autor, una mezcla de fuentes histöricas y fabulaciones propias.

La combination de narration y epistolario favorece la doble intention que
atribuirfamos a esta obra. Tanto la biograffa narrada de un personaje ética y
moralmente ejemplar como la epfstola con su forma aparentemente inmediata

por la que el lector cree escuchar la propia voz del emperador, permiten mez-
clar lo divertido y lo didâctico hasta formar una unidad amalgamada.

230 Cf. Redondo (1976a: 498-522).
231 Es un procedimiento al que Guevara recurre, mâs tarde, también en su Décoda de Césares.

Para la técnica de la narraciön biogrâfica en el Marco Aurelio y en la Década, cf. Rallo Gruss

(1979: 269-289).

232 Epîslolas familiäres, p. 451.



La contribution de Antonio de Guevara 175

Las declaraciones del propio autor tampoco ayudan a determinar en qué
relaciön o proporciön se encuentran las dos intenciones. Es cierto que Guevara

subraya, en los preliminares, sobre todo su propösito didâctico. Leemos en el

«Prölogo»:

En fee de saçerdote hablo: [...] veoque todos los prinçipes, como sois unos
de los hijos de este siglo, no podéis bivir sino a la manera del siglo [...].
Los que desean ser principes buenos miren a otros que fueron muy buenos.
Es loado [...] Marco Aurelio, porque supo mas que todos y fue muy amigo
de sabios. [...] Yo ni digo, Cesârea Magestad, que un emperador de los
présentes esté obligado a cumular en sf todas las hazanas de los passados; pero
también digo que, como un principe seguir a todos en todo le serfa impo-
sible, assf no seguir a ninguno en ninguna cosa le séria infamia. [...] Ha
sido mi intençiôn, Serenfssimo Prfnçipe, persuadiros a imitar y seguir no a

todos, no a muchos, no a pocos, sino a uno; y si a uno, a este solo Marco
Aurelio, con las virtudes del qual igualaron pocos o ninguno. [...] Los
prinçipes tenéis neçessidad de muchos avisos. [...] Yo pido a mi Dios,
Serenfssimo Principe, que la doctrina de este libro tanto provecho haga en

vuestra vida quanto dano me ha causado en la salud corporal de mi persona.

(pp. 9-12)

El Libro âureo se présenta aquf como una especie de doctrinal de principes.

Por otro lado, también se alude, si bien solo implfcitamente, a un objeti-
vo de entretenimiento, cuando Guevara afirma no solo haber traducido, sino
ademâs reelaborado el texto que habfa encontrado en la biblioteca de Cosimo
de Medicis:

[...] no quiero negar que quité algunas cosas insfpidas y menos utiles, y
entretexerf otras muy suaves y provechosas. (p. 20)

Y subraya esta combinaciön de los dos aspectos el tftulo intercalado entre
«Argumento» y «Libro Primero», que reza:

Comiença el libro llamado âureo, que tracta de los tiempos de Marco
Aurelio, decimoséptimo emperador de Roma, sacado de muchos antiguos
historiadores, corregido, emendado y en suave estilo puesto por el reve-
rendo padre fray Antonio de Guevara, predicador de la capilla de la sacra,
cessârea, cathölica magestad, en el quai libro se contienen muy exçellentes
doctrinas morales y peregrinas historias. (p. 21)



176 Literatura de matrimonio

Con esto, se remite probablemente a géneros narrativos ficcionales que
desempenaron un papel importante en la literatura espanola del siglo XVI y

que solfan contener peregrinas historias en gran abundancia233. Efectiva-
mente, se nota en el Libro âureo de Marco Aurelio un componente de entrete-
nimiento al que cabe dar la debida importancia a la hora del anâlisis, precisa-
mente porque tal particularidad influye en el tratamiento del tema que aquf nos
interesa.

No admira, por lo tanto, que Antonio de Guevara présente a su Marco
Aurelio no solamente como principe modélico y hombre integérrimo en lo
moral, sino también como hombre y marido con sus propios sentimientos,
relaciones interhumanas y problemas de familia. Es lögico que en este con-
texto interesen la convivencia de hombre y mujer en el matrimonio, los pape-
les de los sexos y su reglamentacion; temas éstos que afloran una y otra vez
en pasajes del Libro âureo de Marco Aurelio que tratan de puntos concretos
relacionados con este complejo temâtico, como, por ejemplo, la educacion de

los hijos, la election del yerno para la hija, la necesidad de un comportamien-
to recatado para la mujer. Sin embargo, no lo tenemos que ver aquf como un
texto tratadfstico coherentemente estructurado, sino como digresiones dispersas

que se dedican a nuestro tema. Ello constituye un paralelismo a la técnica

flash utilizada por el autor en la biograffa de su protagonista; lo episödico, dis-

perso, que a menudo roza la arbitrariedad y que caracteriza la narracion bio-
grâfica, halla un correlato en el tratamiento de los temas que nos ocupan.

Al lado de toda una serie de pasajes dispersos que tratan, de paso, del
matrimonio y de los papeles de hombre y mujer, existe, sin embargo, también

una secciön de tamano considerable en que la relation entre marido y mujer y
los papeles asignados a los dos sexos tienen una relevancia especial y llegan
a plasmarse en un episodio que parece haber despertado ya en su propio tiem-

po la atenciön de los lectores234: la discusiön entre Marco Aurelio y su esposa
Faustina por las Haves del gabinete de estudios del emperador (capftulos 19 a

233 Habrfa que pensar, en primer lugar, en las novelas sentimentales. Augustin Redondo 1976b)
ha demostrado que Guevara se sirviö, para la redaccidn de las cartas 16, 17 y 18 del «Libro
segundo» del Marco Aurelio, de la novela sentimental Tratado de Arnalte y Lucenda de

Diego de San Pedro.

234 El autor mismo atestigua indirectamente el éxito del pequeno diâlogo marital al mencionar

que la disputa entre Marco Aurelio y Faustina fue intercalada en otra obra por el autor de

ésta, como si fuese creaciôn suya (Relox, p. 80: «Otra cosa conteciö con Marco Aurelio la

quai he vergiiença de la dezir, pero mas la avian de tener los que la osaron hazer, y es que
[...] en sus escripturas enxerian parte délia como por suya propria, laquai parece en un libro
impresso do el auctor puso la plâtica del Villano y en otro libro también impreso puso otro
la habla que hizo Marco Aurelio a Faustina quando le pidiö la Have.»). Redondo (1976a:
501) identified al plagiador: fue Alonso Venero quien trasladö el episodio a su Enchiridion
de los tiempos.



La contribution de Antonio de Guevara 177

21) —todo un tratadito de matrimonio en miniatura dentro del Libro äureo,

que, ademâs, se reviste de interés especial por aparecer de nuevo, reelabora-

do, en el Relox de principes y prestarse asf a un anâlisis contrastivo con la
primera version del episodio que presentamos en lo que sigue.

Después de un capftulo que refiere el horario de Marco Aurelio y su asi-

duidad en las actividades intelectuales, se relata un suceso curioso. El empe-
rador tiene «un apartamiento çerrado con Have, la quai él traya y jamâs hasta
el dfa de su muerte la fiö de alguno [...]. En aquel retrete tenia él muchos y
muy diversos libros en todas las lenguas escriptos, griegos, latinos, caldeos,
hebreos, y tenia historias muy antiguas.» (p. 82). Nadie, excepto él mismo,
esta autorizado a entrar. Cierto dia, la emperatriz Faustina, que esta embara-

zada, desea ver el despacho de su marido, legitimando su pretension con la
referencia a una antigua ley que manda no negar nada a las prenadas; caso de

que no la deje ver el estudio, no podrâ menos de pensar que su marido escon-
de allf a una amiga. El deseo de la esposa provoca una larga réplica de Marco
Aurelio: se queja primero de su suerte como marido y critica después con todo
detalle las debilidades, los vicios y la peligrosidad de las mujeres en general y
de Faustina en particular. De haber sabido de antemano lo que vivirfa en su

vida conyugal, no se habrfa casado nunca; ahora no le queda mas remedio que
sufrir y callar. Por fin, anade algunos consejos para otros maridos:

El que es prudente, si quiere vivir en paz con su muger, esta régla ha de

guardar: amonéstela mucho, reprehéndala poco y no ponga las manos en
ella nunca porque de otra manera ni él délia fidelidad, ni ella dél buen trac-
tamiento, ni los hijos de entrambos buena criança, ni los dioses algûn ser-

viçio, ni los hombres algûn provecho pueden esperar. (p. 89)

Acaba por declarar que la ley romana que obliga a satisfacer los antojos
de mujeres embarazadas vale ünicamente para mujeres virtuosas...

El episodio que acabamos de resumir no ofrece las «muy exçellentes doc-
trinas morales» que su autor prometfa en el tftulo antes citado. El discurso
sobre el matrimonio en este pasaje no es de cariz didâctico. En la vision
particular y subjetiva del protagonista Marco Aurelio que éste présenta mediante
su perorata, domina un componente misögino y, a la vez, misögamo que tien-
de a descalificar el matrimonio, recurriendo a los estereotipos de una tradition
aneja. Durante todo el episodio, el discurso sobre el matrimonio se mueve pri-
mordialmente en el campo de estos antiguos argumentes misöginos y misöga-
mos, limitândose a una exposition detallada del topos del onus matrimonii;
solo al final aparece un elemento didâctico.



178 Literatura de matrimonio

En este ultimo pasaje, por cierto, la perspectiva cambia radicalmente; la

regia que Marco Aurelio facilita a sus companeros de infortunio contrasta con
lo anterior en très aspectos. Por un lado, desaparece la misoginia que habia
dominado todo el episodio. Por otro lado, es ahora el marido (como receptor
de la doctrina) sobre el que el discurso se concentra. Por ultimo, se esbozan

aquf, aunque solo sea tâcitamente, la reciprocidad y la dependencia mutua
como elementos inherentes a la relation conyugal, cuando el protagonista
opina: «de otra manera ni él délia fïdelidad, ni ella dél buen tractamiento, ni

los hijos de entrambos buena criança [...] pueden esperar.».

La tendencia de favorecer la misoginia y la misogamia en perjuicio de la

instrucciön, se hace patente también en otros pasajes del Libro âureo, en los

que las relaciones entre los sexos llegan a tratarse. Un ejemplo especialmente
instructivo es la décima cuarta carta del «Libro segundo» («Embiada por
Marco Emperador a Bohemia, amiga suya antigua, porque le embiö a dezir

que se queria con él ir a la guerra»): en tono âspero, el emperador reprocha a

su amante de otros tiempos su liviandad y déclara no querer volver a sus peca-
dos juveniles. No se priva de insultarla por haber osado, a su edad y con su

pasado no demasiado inmaculado (del que él mismo, por cierto, también
forma parte...), contactar de nuevo con él:

^Dexâstete cortar en agraz y quiéreste agora vender por vino? ^Veniste

temprana con las cerezas y quiéreste detener como membrillo?
^Comimoste en pâmpanos y quieres paresçer razimo? ^Las uvas fueron

dulçes, mas el rampojo esté ya duro. A poder de pulgadas te maduraron
siendo moça y veniste temprana como breva, iy piensas que estas madu-
ra? Que no estâs sino podrida, y si podrida, aborresçida. No te contentas

que de quarenta anos que has, los veinte y çinco se te han passado en gus-
taduras, como vino de pregonero, como melones calados y estragados. ^Tû
no eres Bohemia, la que tienes dos dientes menos, los ojos hundidos, los

cabellos blancos, la cara arrugada, una mano enclavada de gota y un lado
tornado de yjada? ^Adonde quieres ir, pues, aunque te metas en pipotes y
te heches en escaveche, vernâs toda molida? ^Comimos allâ el pescado
fresco y quiéresme traer las espinas en adobo? (p. 305)

Pero al contrario de lo que sucede en la discusiön con Faustina, aquf no

queda sin contestaciön el sermon: la carta XV («De la dicha, su amiga
Bohemia, en respuesta de_ la a ella embiada. Y es letra de notar») hace una

réplica implacable a las injurias y a la misoginia en general. Bohemia tilda a

su ex-amante de cobarde y tibio por criticar a las mujeres y huir de los horn-



La contribucion de Antonio de Guevara 179

bres y le deniega la autoridad de juzgar en asuntos femeninos. Defiende que
los hombres inconstantes e imperfectos no pueden esperar de las mujeres nada

mas que lo que ellos mismos son capaces de ofrecer:

(Quieres tu conçierto en los amores, no siendo tü fiel en los serviçios?
(Quieres tü servir de burla y que te amen de veras? (.Quieres tü gozar de la

persona sin costa de tu hazienda? (Quieres tü ayan fin nuestras quexas no

atajando tü tus maliçias? Mal conosçes mugeres. Hâgote saber que ni

somos tan locas como pensâis ni vosotros tan cuerdos como hos loâis.

(p. 309)

Al mismo tiempo, desenmascara la hipocresfa de sus censuras, ya que él

mismo causé su conducta «inmoral» y se aprovechö de ella:

Yo erré con la ignorançia simple, mas tü con la malicia pensada. Yo erré no
sabiendo que errava, mas tû sabfas lo que hazias. Yo me fié en la fee de tus

palabras como de cavallero, y tü me enganaste con mill mentiras, como
mentiroso. Dime: [...] (Tû no iuraste de ser mi marido y después alçâste-
te a tu mano como malo y adültero? [...] ;0!, Marco maligno, (tü no me

cortaste en hoja, offresciéndote a mis padres de guardarles su vina segura?

(p. 311)

Queda bien patente que la confrontation de posiciones misoginas y anti-
misoginas desbanca, en la correspondence de Marco Aurelio y Bohemia, la
discusién del matrimonio. El discurso prescinde de la instruction que domina
en otros textos (y que todavfa se puede detectar, aunque en grado muy limita-
do, en el episodio que antes analizâbamos) recurriendo ahora a un tipo de

argumentation caracteristico de los escritos que pertenecen a la Querelle des

femmes: el que contesta a asertos misoginos con otros misândricos, o vicever-
sa, pagando con la misma moneda a la hora de replicar235.

Hay mas aün. El discurso que aquf parece independizarse llega a sabote-
ar hâbilmente lo didâctico de esta correspondence y contrarresta asf la inten-

235 Nötese, de paso, que éste es un caso muy instructivo en lo que se refiere a la necesidad de

reflexiones criticas acerca de la terminologîa utilizada en el momento de estudiar textos o

pasajes que se pueden adjudicar al discurso debatîstico. Vemos aquî que la misoginia no
tiene por qué oponerse a lo que se ha venido llamando profeminismo y que nosotros prefe-
rimos denominar filoginia: Bohemia no se defiende con una alabanza de las mujeres, sino
con una refutaciön antimisögina de las ofensas y con reproches propios en direcciön al hom-
bre.



180 Literatura de matrimonio

ciön pretendidamente séria del autor. La misoginia y la actitud hipöcrita del

emperador frente a la mujer a la que parece haber amado en su tiempo y a la

que sedujo, lo descalifican moralmente. Un personaje cuya doblez y cuya par-
cialidad en el manejo de sus argumentas quedan patentes para cualquier lector

no demasiado lerdo, se priva de credibilidad y no tiene ningun valor como
autoridad didâctica.

El intercambio de cartas entre el protagonista y su antigua amante, que
desacredita a aquél, se tendrîa que considerar también en cuanto a su conteni-
do humorfstico. Se nos présenta aquf el motivo del sabio que queda en ridfcu-
lo, motivo que se plasma, entre otras historias töpicas, por cjemplo en la de

Aristoteles y Filis. En el Libro âureo, aparece, sin embargo, en una constela-
ciön diferente: no es el sabio, que por sus amores llega a ser la vfctima de una
mujer desconsiderada, sino el hombre que estuvo enamorado y que ahora, en

su papel de sabio, se hace el misogino y, con esta, el ridfculo.

La correspondence entre Marco Aurelio y Bohemia, pero también la anterior

«Carta XIII embiada por Marco Emperador a las enamoradas romanas

porque, estando él en Rhodas, representaron dél una farsa en unas fiestas en

Roma», que constituye otro conglomerado de töpicos misöginos puestos en
boca del protagonista, pueden valorarse como claro indicio de una intenciön

no exclusivamente didâctica por parte del autor. Demuestran cuân cerca esta
el Libro âureo de otros textos, textos poéticos, en los que la narraciön de rela-
ciones amorosas también se combina con la critica y defensa de la mujer2-16.

En el segundo libro del Marco Aurelio, la misoginia y su refutaciön se bastan.

La guerra de los sexos sirve como entretenimiento y campo de batalla retori-
ca. Las cartas amorosas invalidan, en definitiva, el objetivo didâctico alegado;
de modo que la finalidad de entretener aparece aquf como intenciön principal.

Pero el Libro âureo contiene, en su «Libro Primero», aün otros pasajes

que tratan del matrimonio y de los papeles de los sexos: asf, el capftulo 10

explica «como Marco Emperador criava a las infantas, sus hijas, y quanta dili-
gençia ponfa en buscar graves matronas para ensenarlas» (p. 56); los très

siguientes y el 38 se dedican a la elecciön de los yernos, mientras que el 34,
el 36 y el 37 revelan «quanta bien o mal se sigue las mugeres ser honestas y
dissolutas» (p. 141).

236 Especialmente en la tradiciôn de la «novela sentimental» (una de cuyas représentantes habi'a

utilizado Antonio de Guevara como cantera, cf. supra) se contraponen con frecuencia misoginia

y alabanza de la mujer (pocas veces critica del hombre), en la mayoria de los casos, en

favor de la segunda.



La contribuciön de Antonio de Guevara 181

Observamos en todos ellos un procedimiento semejante al que ya cono-
cemos del episodio de la Have: un suceso o una opinion que desagrada a

Marco Aurelio le provoca un pequeno discurso en el que expone sus ideas —
la doctrina es motivada por una narraciön episödica.

No creemos que sea una pura casualidad que en todas ellas vuelva a apa-
recer Faustina. En très ocasiones, la emperatriz se présenta como figura que
desencadena un razonamiento edificante de Marco Aurelio. En el capftulo 10,

«movida con el coraçon blando de muger y con el amor visçeral de madré»

(p. 57), quiere educar a una de sus cuatro hijas en casa en vez de entregarla a

una grave matrona que la crie fuera de Roma. Esto ocasiona una âspera res-
puesta que acaba enseguida con la «importuna (aunque piadosa) petition de la
madré» (p. 58).

En el capftulo 38, es el plan de la emperatriz para casar a una hija con un
candidato el que no consigue el beneplâcito de Marco Aurelio; y, en los capf-
tulos 34 a 37, el comportamiento demasiado liviano de madre e hija en la
celebration de un triunfo da lugar a reprimendas por parte del emperador. Llama
la atenciön que en el segundo caso sea el autor mismo quien asume el papel
de la instancia que articula la doctrina: antes de concéder la palabra a su prota-
gonista, Guevara comienza en un modo solo implfcitamente normativo en ter-
cera persona, enumerando siete cosas que evitaban las mujeres romanas y ana-
diendo luego, ya en présente, que «las senoras generosas no pueden conservar
la reputaçion de su estado sino teniendo a sus personas en mucho retraimien-
to» (p. 135). Pero después se asiste a un cambio brusco hacia un yo que no es

otro que el del propio Guevara:

Quiero dezir una cosa, porque muchas nobles senoras tomen aviso délia, y
es que no sé quai fue mayor: la dissoluçion que trayan Faustina y Lucilla
en andar por las calles y plaças, o la osadfa que tomavan los malos en
hablar de sus personas y famas. El retraimiento de las mugeres es un freno

para las lenguas de los hombres. (pp. 135s.)

En estas pocas frases y en las que siguen, hallamos, en forma condensa-
da, un tipo bastante complejo de argumentation que el autor utilizarâ mâs
veces a lo largo del Libro âureo: la crftica de la mujer se relativiza por la insertion

de una censura, aun implfcita, del comportamiento masculino; pero al
mismo tiempo se las déclara responsables de una falta que cometen los hombres

ya que el debido retraimiento evitarfa el chisme.

El cuarto episodio que recurre a Faustina para rematar el episodio, pre-
sentândola, ex post, también como la responsable del discurso que su marido



182 Literatura de matrimonio

pronuncia237 (contrariamente a lo que se dice al comienzo del episodio donde

los que causan la oratoria imperial son «unos cavalleros romanos, padres de

un mançebo, al quai querfan casar con una de las infantas»; p. 61), no hace

sino confirmar el esquema distributivo de los papeles de los sexos en el Libro
âureo. En la narration, hombre y mujer se nos presentan en relaciones con-
flictivas, independientemente de si se trata de una relaciön amorosa (Marco
Aurelio-Bohemia), matrimonial (Marco Aurelio-Faustina) o paterno-filial
(Marco Aurelio-Lucilla). En lo que se refiere al matrimonio, los problemas se

deben, en primer lugar, a la rebelion de la mujer contra la autoridad masculi-

na. La relaciön de los dos sexos serfa jerârquica; pero la jerarquia no funcio-
na porque la mujer (y, por extension, también la hija) es insumisa. Se podria

pensar, dadas las constantes referencias al modelo de las graves matronas

romanas, que los conflictos causados por la insumisiön femenina sean un

rasgo individual de la relaciön conyugal entre Marco Aurelio y su esposa; no

obstante, el carâcter general de las reglas que el emperador ofrece para mari-
dos y mujeres y de su misogamia en el episodio de la Have prueban que
Faustina es aquf, efectivamente, la représentante de todo su sexo. No es solo

Marco Aurelio el que tiene que luchar por imponerse, cualquier marido y
padre es una vfctima potencial de la insubordination femenina.

Queda bien claro que lo que aquf parece un mayor empeno didâctico

adquiere, al mismo tiempo, tintes mâs polémicos: la generalizaciön que con-
vierte los defectos de Faustina en vicios femeninos confiere un matiz misögi-
no a todo el tratamiento de la temâtica. Por consecuencia (y ya que el Libro
âureo no se limita a imâgenes descriptivas de hombres y mujeres), también los

modelos que se ofrecen a los lectores se basan en un fundamento ideolögico y
argumentativo cuyo componente principal es la misoginia, latente o patente.
Para la parte femenina, la estrategia argumentativa que acabamos de esbozar

asigna a la mujer la obligation de remediar, a través de un comportamiento
ejemplar, los errores a los que se inclinan los hombres; al marido se reco-
mienda, por el contrario, una postura resignada y estoica, lo que no deja de ser

curioso. Frente a otros autores que incitan a la represiön o domestication de

mujeres rebeldes o tercas, Guevara defiende {(faute de mieux!) un ideal de

resignation masculina, no exento de una buena dosis de misoginia.

Una apreciaciön final del Libro âureo de Marco Aurelio respecto a la

temâtica del matrimonio y de los papeles de los sexos nos ayudarâ a esclare-

237 «Acabado este razonamient'o, el Senado, que ay! estava, quedö muy edificado, y los cava¬

lleros patientes del moço muy espantados, y Faustina la Emperatriz asaz confusa, porque por
induimiento délia se avîa movido esta plâtica» (p. 66).



La contribution de Antonio de Guevara 183

cer los motivos que llevaron al autor a contrarrestarlo con el Relox de principes.

Nos evidenciarâ cuâl era la funciön del primer libro y en qué aspecto dife-
ria de la de la nueva version reelaborada, el Relox, a cuya publicacion se ade-

lantö la aparicion del Libro âureo —una cuestion crucial si queremos explicar
las discrepancias entre diferentes posiciones acerca del mismo tema en un solo

autor.

Guevara no habria pensado publicar su Marco Aurelio. En los prelimi-
nares del Relox de principes aduce, para ello, varios motivos. Por una parte, la

primera version, el Libro âureo, parece no haber satisfecho las pretensiones
estéticas, estih'sticas de su autor. Pero esto no parece haber sido el ünico moti-
vo:

En esto verân que Marco Aurelio no estava corregido, pues agora se le

damos muy castigado; en esto verân que no estava acabado, pues agora
sale perfecto; en esto verân que le faltava mucho, pues agora le verân ana-

dido; en esto verân que no fue mi principal intento de traduzir a Marco
Aurelio, sino hazer un Relox de principes por el quai se guiasse todo el pueblo

christiano. {Relox, p. 80)

No habfa planeado, por lo tanto, solo un retoque estilfstico del Marco
Aurelio, sino la publicacion posterior de un texto con una intenciön distinta238;

no una especie de novela biogrâfica con la correspondence ficticia del prota-
gonista anadida, sino una obra didâctica, politica. El Libro âureo es funda-
mentalmente un texto literario que quiere entretener y no ensenar, a pesar de
las afirmaciones del autor que subraya sus propösitos didâcticos. Y asf tam-

poco sorprende que toda una serie de temas que suelen hallarse en textos pare-
cidos sean preteridos, precisamente porque parten de una perspectiva funda-
mentalmente didâctica. En el Relox de principes, sin embargo, el verdadero

designio del autor es la instrucciön de sus lectores.

Otro punto (que el autor no refiere) habrâ tenido asimismo una cierta
importance. Algunos pasajes, en concreto, las seis carias del «Libro segundo»
a sus enamoradas y a las damas de la corte romana, no convenfan, por supues-
to, en absoluta a los intereses del autor en cuanto figura publica con indiscu-
tibles obligaciones de edificacion y ejemplaridad moral. Ello tal vez no tuvie-
ra tanta importancia en el caso de un cfrculo muy reducido de lectores, pero sf

238 Disentimos totalmente de la opinion de ciertos investigadores que subrayan que los dos
libros coineiden en su intenciön, atribuyendo ya una funciön primordialmente didâctica al
Marco Aurelio (asf, por ejemplo, Redondo [1976a: 527]: «L'intention reste fondamentalement

la même que dans le Libro âureo: conduire Charles-Quint à se comporter en vrai prince

chrétien, lui montrer comment il doit se régir et gouverner la république.»).



184 Literatura de matrimonio

habrfa podido tener consecuencias fatales para Guevara en el momento de una

recepciön por un publico vasto. Al mismo tiempo, también es cierto que el

toque picante que ofrecfan las cartas frivolas o amorosas contribufa al éxito
del Libro âureo, y con ello a la fama de Guevara como autor239. Solo por esta

situaciön dilemâtica se explica la reaction ambigua y, en todo caso, poco deci-
dida del «predicador de la capilla de la sacra, cessârea, cathölica magestad»:

por una parte, no tardo en declarar su desaprobacion y su arrepentimiento y
opto, naturalmente, por no transferir las cartas en cuestiön al Relox de princi-
pes2i0\ por otra parte, es bien posible que el éxito cada vez mayor de su libro
primerizo no haya dejado indiferente su orgullo.

Es hoy imposible decidir con seguridad hasta qué punto Antonio de

Guevara apoyö o, por lo menos, no impidiö la difusion de su libro, pero no es

menos cierto que no quiso asumir la responsabilidad de la publication, aun-

que tal vez si de la redaction. A pesar de que el texto manuscrito no deje nin-

guna duda sobre la identidad del que lo escribiö, el Libro âureo siempre se

imprimiö sin nombre del autor. Creemos que esta actitud se deberfa al carâc-

ter poco edificante, a la falta de pondération (por ejemplo en el tratamiento de

la temâtica matrimonial) y de religiosidad241 que acusa el texto, y a la falta de

coherencia y estructura en lo didâctico, fâcilmente visible también en los pasa-
jes que se dedican al matrimonio y a los papeles de los sexos que se hallan dis-

persos por todo el libro, siendo el principio estructurante linicamente la cro-
nologfa en la biograffa del emperador. En todo caso, Antonio de Guevara era
consciente de que el Libro âureo de Marco Aurelio no era un libro de edification,

por mas éxito que tuviese. Las cartas amorosas y el tono polémico que
una y otra vez aflora invalidan el alegado objetivo didâctico y nos muestran

muy bien que el autor habfa concebido su Marco Aurelio efectivamente como
libro de entretenimiento poco conveniente para un publico general. Se evi-
dencia aquf la importancia de una de las categorfas que, una vez mas, hay que

239 Lo afirma el autor mismo, en carta a don Fadrique de Portugal (la Epîslola Familiar 1/64):
«Para deciros, senor, verdad, a mî me quedaron pocas cartas de Marco Aurelio, digo de las

que son morales y de buenas doctrinas; que de las otras que escribiö, siendo mozo, a sus ena-
moradas, aûn tengo razonable cantidad délias, las cuales son mâs sabrosas para leer que no

provechosas para imitar. Muchas veces he sido importunado, rogado, persuadido y aun
sobornado, para que publicase estas cartas, y a ley de bueno le juro que no ha faltado Caballero

que me daba una muy generosa mula porque le diese una carta de alguna enamorada,
diciéndome que se la habia pedido una dama y le iba la vida en complacerla.» (Epîstolas
Familiäres, p. 451).

240 Decision que, sin embargo, fue desbaratada poco después por impresores codiciosos: las car-
tas vuelven a aparecer a partir de la ediciôn pirata de Lisboa.

241 Al contrario de la tendencia a la cristianizaciön de los contenidos que se puede verificar en
el Relox de principes, cf. infra.



La contribuciôn de Antonio de Guevara 185

subrayar para llegar a una cabal valoraciön de los textos que nos ocupan en
este estudio: el problema del receptor. El destinatario del Libro âureo coinci-
dfa, en el caso concreto, con el publico deseado por el autor: se trata de una
obra pensada para la lectura del emperador (en un momenta en que necesita-
ba «passar tiempo y aliviar su calentura») o, a lo sumo, de un ci'rculo selecto

y muy reducido de lectores en la corte. Receptor y funciön del Marco Aurelio
guardan una clara relation de interdependencia.

Acabamos de apuntar que los objetivos perseguidos por Antonio de

Guevara en el Relox de principes son, segün sus propias declaraciones en los
dos prölogos y en el «Argumenta» de su segundo libro, distintos del designio
de entretener que habria dominado en la redaction del Libro âureo de Marco
Aurelio.

La diferencia que va del Libro âureo al Relox en lo que se refiere a la
intention del autor y, por consiguiente, a la funciön del texto y al publico deseado

se hace palmaria ya en el «Prölogo general». Esta primera section preli-
minar del Relox, completamente nueva, informa detalladamente acerca de los

objetivos y receptores en los que el franciscano pensaba al publicar su nuevo
libro. En una primera declaration de propösitos, Guevara afirma que

[...] no es mi fin de dezir en este libro a los principes y grandes senores

qué taies son, sino amonestarles qué tales deven ser; no dezirles lo que
hazen, sino avisarlos de lo que deven hazer; (p. 14)

E insiste en su propösito mâs adelante, con un gesto de rebajamiento
humilde:

[...] si me he atrevido a componereste libro, no ha sido con presunciön de

aconsejar a Vuestra Magestad, quanta con toda humildad avisar a Vuestra

Majestad, porque para dar consejo confiéssome no tener crédita, mas para
dar aviso abâstame ser vuestro criado. (p. 19)

Y mâs evidente aün queda la intenciön didâctica que détermina el Relox,
oponiéndolo al carâcter recreativo del Marco Aurelio, cuando Guevara vuelve
a declarar:

[...] no ha sido mi intenciön, Serenissimo Principe, componer este libro

para que passéys tiempo, sino para que aprovechéys el tiempo. (p. 25);



186 Literatura de matrimonio

—por lo tanto, exactamente lo contrario de lo que habia querido algunos anos

antes, al entregar a Carlos V el manuscrito de su Libro âureo.

No sorprende en absolute que el cambio en la intencion del autor y en la

funciön del texto conlleve otra modification, en la categorfa de la instancia

receptora. Si Guevara sugiere al emperador Carlos V abrigar y promocionar el

Relox, résulta lögico que no le desagradaria una difusion ulterior de su obra.

El Relox de principes no se dirige, por lo tanto, solo a un reducidisimo grupo
de potenciales lectores como el de las personas que habrian tenido acceso a la

biografia novelada que es el Libro âureo. Independientemente de si Guevara

esperaba aprovechar con el Relox el éxito de su Libro âureo, o si, por el

contrario, el segundo texto constituye efectivamente un correctivo de una obra

primeriza demasiado frfvola, el libro que en abril de 1529 saliö de las oficinas
de Nicolas Tierri en Valladolid aspira a un publico mas vasto: era, segün las

palabras de su propio autor, un «relox por el quai se guiasse todo el pueblo
christiano» (p. 80) y «la doctrina avi'a de ser para muchos» (p. 81

Una comparaciön de los dos libros emparentados nos révéla las conse-
cuencias de la reelaboraciön y demuestra que, de hecho, el Relox de principes
no es solamente una segunda version retocada del Marco Aurelio, sino una
obra distinta.

La diferencia mas visible entre el Libro âureo y el Relox es, sin duda, la

extension de éste, très veces mayor que la de aquél. Se debe a la introduction
de nuevo material (en especial dentro del «Primer Libro», que ofrece la teorfa

poh'tica de Guevara), a la mayor minuciosidad en el tratamiento de sus temas

y a ampliaciones prolijas en la microestructura textual que no siempre resultan

muy favorables a la concision y al estilo.

Sufre cambios también la estructura general, de acuerdo a la nueva intencion,

puramente didâctica. Mientras que, en el Libro âureo, el camino vital del

protagonista era el hilo por el que se encadenaban, episödicamente, los temas,
anadiéndoseles el epistolario de la segunda parte, en el Relox de principes se

ordena el contenido segün el ejemplo de otros espejos de principes242, obede-

ciendo la estructura a criterios didâcticos:

Este Relox de principes se divide en très libros: en el primera se trata que
el principe sea buen christiano; en el segundo, cômo el principe se ha de

aver con su muger y hijos; en el tercero, cômo ha de governar su persona

y republica. (p. 81)

242 La estructura conceptual haBi'a entrado en la literatura espanola de la Baja Edad Media por
via del comentario de Juan Garcia de Castrojeriz al De regimine principum de Egidio
Romano. Cf. Redondo (1976a: 524-531).



La contribuciôn de Antonio de Guevara 187

Por esta reestructuraciön se hace patente un cambio de conciencia genéri-
ca al que el mismo autor alude en los pasajes antes citados: de la biograffa
novelada con discursos edificantes al espejo de principes. La temâtica de las

relaciones familiäres y matrimoniales queda situada asf en el segundo libro y
forma un bloque compacto, al contrario de lo que se vefa en el Marco Aurelio.

Pero Guevara no solo reestructura y amph'a, sino que también corta.

Desaparecen seis cartas amatorias y satfricas de las que habi'an figurado en la

segunda parte del Libro âureo —lo que sin duda se puede explicar por el

designio del autor de ofrecer a su publico un texto que ya no fuera divertido y
edificante, sino ahora sobre todo instructivo y util.

También otros cambios significativos se explican por ello mismo. Asf
notamos en la nueva version el esfuerzo de cristianizar aûn mas la ejemplari-
dad del héroe. Ya en el «Prölogo» del Libro âureo, Guevara habfa justificado
la election de un emperador pagano como modelo de virtudes mediante un

recurso algo confuso a la dicotomfa cristiano vs. gentil243. En los preliminares
del Relox alude asimismo al paganismo de Marco Aurelio, pero acentua mas
bien el hecho de que reunfa en si los oficios de politico y erudito. Mas tarde,
sin embargo, queda particularmente palmaria la tendencia cristianizante: en el

primer libro del Relox que no en vano senala en su tftulo «quanta excelencia
es en el principe ser buen christiano» (p. 85), de cuarenta y siete capîtulos (de
los que tan solo cinco proceden del Marco Aurelio primitivo) varios se dedi-

can al loor y a la defensa de la fe cristiana.

Asimismo, queda patente el cambio hacia una mayor seriedad (en la inten-
ciön del autor y en la funciön del texto) por el tratamiento de la tradition de

la literatura de fiction a la que el Marco Aurelio, en cierto modo, todavi'a per-
tenece. Como supo demostrar Augustin Redondo244, Guevara se habfa servido,
para la confection de dos cartas amorosas del Marco Aurelio, de material
provenante de la novela sentimental Tractado de amores de Arnalte y Lucenda
de Diego de San Pedro. Estas cartas, y, por consiguiente, las huellas de la
tradiciön sentimental no solo desaparecen de la segunda version de su texto sino

que incluso encontramos alii una tajante condena de la lectura de taies obras:

243 «Yo confieso que en la sagrada religion Christiana fueron tantos y taies muchos emperado-
res en la tierra que fruyen oy de Dios en la gloria; pero quanto éstos me combidan a ser
bueno, tanto Marco Aurelio me espanta en no aver sido malo. Por çierto éste para seguir la
virtud o apartarse del viçio, ni temia infierno, ni esperava paraiso. La vida de éste que fue

gentil, y no la vida de otro que fuese christiano, quise, Senor, escreviros, porque quanta gloria

en este mundo tuvo este pagano por ser bueno, tanta infamia en éste y tanta pena en el

otro temà Vuestra Magestad siendo christiano, si fuerédes [sic] malo.» (Libro âureo, p. 11).

244 Cf. Redondo (1976b).



188 Literatura de matrimonio

Compassiön es de ver los dias y las noches que consumen muchos en leer
libros vanos, es a saber: a Amadis, a Primaleön, a Duarte, a Lucenda, a

Calixto, con la doctrina de los quales osaré dezir que no passan tiempo,
sino que pierden el tiempo, porque allf no deprenden como se han de apar-
tar de los vicios, sino qué primores ternân para ser mâs viciosos. (pp. 38s.)

Vemos que, al menos después de la apariciön de Marco Aurelio y a partir
de la publicaciön del Relox, para Guevara, las letras deben ser provechosas. O

bien, si no fue ajeno a la publicaciön del Marco Aurelio nuestro autor, perse-
gufa al mismo tiempo dos grupos de lectores: los despreocupados que se entre-
tendrian con el Libro âureo y los seriös que él instruiria y edificarfa en el

Relox.

Al examinar la disposition argumentativa y comunicativa en el Relox,
también nos percatamos de un procedimiento distinto del que se puede obser-

var en el Libro âureo. Allf era, con poqufsimas excepciones, el protagonista
quien ensenaba, valoraba y transmitfa los mensajes. Varios pasajes del Relox
de principes revelan, sin embargo, una estrategia mâs sofisticada, con un des-

doblamiento de la instancia que instruye al lector: primero se pronuncia Marco
Aurelio sobre un determinado tema, luego aparece la voz del autor mismo. Por

un lado, el paso del primer nivel discursivo al segundo opone dialécticamen-
te dos posiciones, sintetizândolas después; pero, asimismo, contribuye a una

mayor personalizaciön de la instancia que pronuncia la doctrina y reduce la
distancia entre ella y el lector; la doctrina no llega a éste desde una remota

Antigüedad Clâsica, por la boca de un personaje ejemplar pero lejano, sino
ahora también a través de las consideraciones inequfvocamente personales de

un autor que no vacila en dar su opinion sobre los temas tratados con un «yo»
decidido.

Si dedicamos ahora nuestra atenciön al libro segundo del Relox, cuyo tftu-
lo promete informaciones acerca de «la manera que los principes y grandes

senores se han de aver con sus mugeres y de como han de criar a sus hijos»
(p. 401), la coherencia logica en su estructura se hace patente desde un inicio.
A una primera parte (caps. 1-3) que defiende, en teorfa, el valor ético y polfti-
cosocial del matrimonio, sigue una secciön (caps. 4-8) que ofrece avisos générales

para la mujer, en concreto para la mujer noble. La tercera parte (caps. 9-

17) gira en torno a las mujeres embarazadas y constituye un paso logico a los

restantes capftulos (18-40), que se dedican al amamantamiento y a la education

de los hijos y que ofrecen, ademâs, un excurso bastante prolijo sobre la

capacidad intelectual de las mujeres (caps. 27-31).



La contribuciön de Antonio de Guevara 189

Los très primeras capftulos (todos ellos nuevos) justifican y delimitan teö-

ricamente el tema elegido. Guevara enumera y comenta cinco bienes del

matrimonio: la perpetuaciön (proles procreanda), la fornicatio vitanda, la
«loable y amigable companfa que ay entre los casados» (p. 405), el aumento
de autoridad y la paz y reconciliaciön entre enemigos que se consigue por
medio del matrimonio.

El caräcter filögamo de estos capftulos y su vertiente social o incluso psi-
cosocial se hacen manifiestos en un pasaje que pertenece a la explicaciön de

la societas entre los casados. Guevara no solo comienza su segundo libra con
una defensa del matrimonio por razones de lögica o conveniencia argumenta-
tiva; el afân propagandfstico del autor parece deberse a su propia conviction:

Un hombre triste, un hombre solo, un hombre sacudido y apartado, yo no
sé qué provecho puede él fazer en el pueblo; porque si cada uno se encie-

rra a estar solo en su casa, en breve tiempo perescerâ la repûblica. Es mi
intention de hablar contra los hombres solteros y vagabundos que sin

tomar estado se les han passado quarenta y cincuenta anos, los quales no

quieren ser casados por andarse toda su vida viciosos. Afrenta y vergûença

y conciencia es de muchos hombres que jamâs acaban en determinarse a

elegir estado de ser casados, o continentes, o seculares, o ecclesiâsticos,
sino que como un corcho sobre agua se van en pos de la sensualidad do los

lleva. (pp. 405s.)

Con ello, tropezamos por vez primera en la obra de Guevara con el dis-
curso parcial que habfamos denominado discurso social: estas explicaciones
que, al mismo tiempo, no esconden su orientation cristiana persiguen la esta-
bilidad de la comunidad social y polftica, a la par que insisten en la ejempla-
ridad del principe, que tiene la obligation de casarse.

Si los très primeras capftulos enfocan el matrimonio como estado importante

para hombres y mujeres (y, en especial, para los principes), a partir del

capftulo cuarto Guevara se dedica ya exclusivamente a los deberes de la mujer.
Amor y obediencia son las virtudes clave que ella debe perseguir para hacer
se logre la vida conyugal. Bajo la luz de un examen atento, se révéla que la
diferencia entre los dos no es tan grande. El amor conyugal que se pide a la

esposa no tiene que ver en primer lugar con los sentimientos individuales que
esta expérimenta por su esposo; mas que nada, se cristaliza en el esfuerzo de

adaptarse al natural del consorte y sufrirlo —un precepto que solo en escala
limitada se impone al marido:



190 Literatura de matrimonio

Daria, pues, yo por saludable y aun necessario consejo a las princesas y
grandes senoras, y a todas las otras mugeres plebeyas, que (pues con sus

maridos han de corner, han de dormir, han de conversar, han de tratar, han

de hablar; finalmente han de vivir y morir) pusiessen gran solicitud en

saber sus condiciones llevar; porque (hablando la verdad) la muger deve en

todo seguir la condiciôn de su marido y el marido deve en algo comportar
la condiciôn de su muger. (p. 422)

Guevara deja claro que no es lo mismo lo que se pide al marido y a la

esposa, aunque la intenciön y el resultado deseado eoineidan en el buen fun-
cionamiento de la vida social:

Ora que ella con su paciencia sufra los dessabrimientos dél, ora que él con
su prudencia dissimule las importunidades délia, de tal manera tengan tan
concertada y acordada la armonia de su vida, que todos huelguen de su

vida y prosperidad en la repûblica; porque los hombres casados que son
bulliciosos y reboltosos y renzillosos en lugar sus vezinos de llorar, pi'den-
se albricias unos a otros de verlos muertos. (p. 422)

La distribucion de papeles résulta clara: el precepto de amor conyugal
implica que la mujer se adapte totalmente al natural del marido y tolere abne-

gada y resignadamente sus defectos y vicios. Lo sorprendente es, con todo,

que aquf se esboce, después de hablar de las importunidades de la mujer que
el marido debe disimular, también una imagen bastante negativa de toda clase

de potenciales defectos del esposo (prâcticamente un escenario del worst
case), presentândonoslo bajo una luz poco halagiiena, y ello pese a la premi-
sa anterior de que «el uno es hombre y la otra es hembra, él es rezio y ella es

flaca» (p. 422):

Caso que el marido sea en el gastar avaro, sea en el gesto feo, sea en la
condiciôn duro, sea en linaje fnfimo, sea en el hablar inconsiderado, sea en las

adversidades tfmido y sea en las prosperidades incauto; al fin al fin siendo

como es marido no le podemos quitar que en su casa no sea senor ônico,

por cuya razôn es necessario que demos agora a las mugeres algûn saludable

consejo mediante el quai ellas puedan llevar tan importuno y tan largo
trabajo; porque no ay oy marido tan virtuoso ni tan amoroso en el quai no

halle su muger algûn mal siniestro. (pp. 422s.)



La contribution de Antonio de Guevara 191

Todo este catâlogo se facilita, sin embargo, con buenas razones, para dejar
absolutamente claro que la mujer deberâ sufrir todos los posibles defectos por
amor —un consejo de cuyo dureza es muy consciente el autor245. Pero este

amor conyugal que se espera de la mujer es debido a razones jerârquicas, pre-
cisamente porque «al fin al fin siendo como es marido no le podemos quitar
que en su casa no sea senor unico». Se aproxima asf a la obediencia prescrita:
tanto ésta como el amor presuponen la abnegation total de la mujer en favor
del marido.

El aspecto jerârquico de la relation entre esposo y mujer llega a ser deci-
sivo asimismo para la segunda de las virtudes femeninas en el matrimonio: la

obediencia. El autor contrasta diferentes opiniones de los antiguos sobre el

tema, para después ordenar a la mujer la obediencia al marido, combinando

argumentos religiosos y biolögicos:

[...] (fablando la verdad) cosa monstruosa parece mandar mas la muger
que el marido en casa.

En nuestra sagrada religion Christiana no ay ley divina ni ay ley humana

que en todas las cosas el varön a la muger no se prefiera [...]; no puede ser

cosa mas vana y aun Iiviana que el senono que a las mugeres negö natura-
leza se le quieran dar con alguna ley humana. Vemos por experiencia que
naturalmente las mugeres todas son flacas, son timidas, son encogidas, son

atadas, son delicadas, son tiernas y aun para governar no muy sabias. Pues

si las cosas del mandar y governar requieren en si no sola sciencia y espe-
riencia, mas aun esfuerço para emprender cosas arduas, prudencia para
conocerlas, fuerças para executarlas, solicitud para perseguirlas y pacien-
cia para sufrirlas, medios para sustentarlas, y, sobre todo, muy grande
ânimo para acabarlas, <^por qué quieren privar al hombre del senorio, pues
en él concurren todas estas cosas, y darle a la muger, pues la vemos priva-
da délias?
Es nuestro fin de dezir todo lo sobredicho para rogar, aconsejar, amonestar

y persuadir a las princesas y grandes senoras que se tengan por dicho de

ser obedientes a sus maridos si quieren ser bien casadas con ellos.

(pp. 434s.)

Toda la argumentation confluye en la exhortation de la mujer para que,
en ningün caso, se atreva a subvertir o siquiera cuestionar la jerarquia conyugal.

Y, en este empeno, va mas lejos Guevara en su Relox que la mayoria de

245 Relox, p. 423: «Bien conozco, y assi lo confiesso, que es consejo muy âspero esto que a las

mugeres aconsejo, es a saber: que una muger virtuosa ame al marido vicioso, una muger
honesta ame al marido dissoluto, una muger prudente ame al marido simple, y una muger
sabia ame al marido loco; [...]».



192 Literatura de matrimonio

sus contemporâneos: no se considéra ninguna relativizaciön del mandado de
obediencia.

La cuestiön de jerarqufa y poder nos lleva otra vez al problema del publico.

Guevara habla aquf, sin decirlo demasiado explicitamente, sobre todo de

problemas de poder y poderîo polfticos y sociales; y estos problemas surgen,
naturalmente, con preferencia entre esposos de la clase dominante. También
ciertas apelaciones indirectas y algunos tftulos de capftulos dejan muy claro a

quién se dirige Guevara. Que las receptoras de sus directivas no sean todas las

mujeres, sino muy concretamente las nobles, queda patente, ademâs, cuando
Guevara trata, en contadas ocasiones, de las mujeres de otras capas sociales

para las que contempla también escenarios distintos que discrepan de los con-
cebidos para las nobles246 —con lo que se ve claramente que doctrina y recep-
tor(es) son categorfas interdependientes.

Se vislumbra, por lo expuesto, que el Relox de principes tiene en mira
efectivamente a los principes (y princesas), pese a las afirmaciones del autor
sobre su publico deseado. Ello mismo se ve también por el tratamiento de los

pröximos temas: el comportamiento de la mujer en publico y las considera-
ciones acerca de la mujer embarazada.

Las aclaraciones sobre el papel de la mujer en publico no admiten dudas

acerca de la opinion de nuestro autor a este respecto: el lugar de las représentantes

del bello sexo es la casa. Los argumentos con los que se defiende esta

opinion derivan de preocupaciones éticomorales por un lado y de considera-
ciones prâcticas del discurso economico, por otro. También se recurre a viejos
topoi misöginos para sostener, a veces mediante racionamientos harto soffsti-

cos, el recogimiento de la mujer: la envidia (la mujer séria capaz de gastarlo
todo en vestidos porque no toléra que la vecina vista mejor y agredirâ al mari-
do por ello; entonces mejor que se quede en casa) y la locuacidad (las reunio-
nes femeninas se dedican solo al chisme).

En un aparte, Guevara explica que el recogimiento es aün mas necesario

para princesas y grandes senoras. En primer lugar, porque lo pide la autoridad;

por otra parte, porque no tienen por qué salir de casa; y finalmente, porque
séria un comportamiento que puede causar infamia:

Dirfa yo que son obligadas las princesas y grandes senoras a residir y estar-

se en sus casas mucho mas que no las mugeres baxas y plebeyas, y esta

246 Cf., por ejemplo, pp. 437s.: «Las mugeres baxas y plebeyas no es maravilla que algunas
vezes estén con sus maridos'desavenidas, ca éstas tienen poca hazienda que perder y menos
honra que aventurar; pero las princesas y grandes senoras que se aventuran a mandar a

muchos, £,por qué no se umillarân a obedecer a uno?».



La contribution de Antonio de Guevara 193

obligation les viene por alcançar mâs auctoridad y tener menos necessi-
dad. Y no sin causa digo que consiguirân mâs auctoridad: porque no ay vir-
tud con que una muger alcance tanta reputaciön en la republica con que
vean todos que se esta retrayda en su casa, digo también que una senora
deve estar muy retrayda a causa que bive con menos necessidad que otra;
porque la muger pobre y plebeya, si sale, no sale sino a buscar de corner,

pero la muger rica y generosa, sis sale, no sale sino a se passear y regalar.

no se maravillen las princesas, no se maravillen las grandes senoras, si en
soltando ellas los pies a andar y en derramando los ojos a mirar, luego los

enemigos y vezinos con coraçones danados las juzguen y con lenguas
enconadas las infamen; (pp. 440s.)

También en los capftulos siguientes, que ofrecen doctrina especffica para
la mujer embarazada, se evidencia otra vez cuânta importancia tiene el publico

deseado para el tratamiento de la materia. A pesar de que la prenez sea un
tema de interés general para todas las mujeres, las explicaciones del francis-
cano revelan que Guevara tiene en mira lectores y lectoras nobles. Se trata,
mâs que nada, de garantizar que el hijo por nacer no corra peligro; para esto,
se recomienda la renuncia a cualquier actividad fïsica —un postulado que solo

podrian llevar a cabo las mujeres ricas.

A través del tema de la prenez, se llega al episodio de Faustina que cons-
tituye el primer fragmento coherente del segundo libro del Relox que procédé
del Libro âureo. Pero veremos enseguida que en la reelaboraciön (que confie-
re otro contexto y otra funciön al episodio que nos interesa), la discusiön entre
Marco Aurelio y Faustina y las consideraciones que a través de ella se ofrecen
al lector, se presentan profundamente modificados.

Si consideramos primero solamente la disputa conyugal, proveniente del
Libro âureo pero revisada, constatamos, de acuerdo con la técnica perseguida
en todo el Relox, una ampliation del texto. Pero no son solo los razonamien-
tos de Marco Aurelio sobre el matrimonio y las mujeres los que se hacen mâs

largos: en la nueva version, también a Faustina se le concede la oportunidad
de pronunciarse con todo detalle en un discurso androcritico sobre cuyo sig-
nificado para el contexto hablaremos enseguida.

Por otra parte, no hay que olvidar que la refundiciön del Libro âureo en
un espejo de principes hace que el episodio de Faustina reciba otro lugar y otro
valor. Se coloca dentro de una serie coherente de argumentaciones didâcticas
o pedagögicas y deja de ser un episodio ameno, pero no imprescindible para
el contenido total, que Guevara intercala a propösito de los estudios de Marco
Aurelio. En el Relox, la historia de la Have pertenece al complejo temâtico de



194 Literatura de matrimonii)

los problemas especiTicos de la prenez. Por ello, y por la censura de Faustina
contra los hombres que se intercala, la diatriba misögina y misogama del

emperador ya no se halla, como en el Libro âureo, aislada e indiscutida; por
el contrario, se relativiza y se coloca dentro de un contexto didâctico que per-
mite deducir que la reprimenda no es sino la consecuencia de una falta.

También dentro del discurso de Marco Aurelio se distingue un mayor
empeno persuasivo o instructivo. Este queda particularmente visible en el

pasaje en que el emperador orienta a los hombres sobre la forma de convivir
pacfficamente con sus mujeres. En el Libro âureo se habia esbozado una breve

regia con très avisos algo vagos; en el Relax encontramos ahora todo un catâ-

logo con dieciocho elementos, y ello pese a la opinion del emperador, quien
cree, por su propia experiencia, que es imposible dar a un hombre casado con-
sejos a este respecto247.

Con mas ahfnco que en el Libro âureo se insiste aqui en la importancia de

una vida conyugal paciTica para el funcionamiento del orden publico:

[...] quiero poner alguna régla de como se compadecerân los casados en

sus casas; y cömo, si quisieren, evitarân entre si muchas renzillas; porque
teniendo los maridos y mugeres guerra, impossible es aya paz en la repû-
blica (p. 495)

Si analizamos estas dieciocho nuevas reglas llama la atenciön no sola-

mente su minuciosidad. En primer lugar, admira que las reglas se destinen de

nuevo, como en el Libro âureo (y al contrario de lo que prometen las frases

que acabamos de citar), unicamente al marido —es él el receptor de los pre-
ceptos acerca de un comportamiento adecuado, y no la mujer, pese a que esto

constituya, en realidad, un desatino contra la lögica interna del marco que
Guevara construye, ya que el emperador pronuncia un discurso para su espo-
sa y no para otros maridos. Pero mas sorprendente aün es la manera en que el

emperador instruye a los otros hombres. No se trata de ordenar a los hombres

que vigilen o dirijan el comportamiento de sus mujeres, ni tampoco de otor-
garles la responsabilidad a este respecto; aqui se dice efectivamente al hombre

lo que él mismo debe hacer u omitir.

Sin embargo, la doctrina para el hombre se légitima casi siempre por el

comportamiento o la naturaleza de la mujer: el marido debe hacer o ser X, por-

247 Cf. p. 495: «Muchas vezes he pensado entre mî si podria dezir o escrevir alguna buena régla

para que guardândola viviessen los hombres en paz en su casa; y hallo por mi cuenta y aun
lo he experimentado contigo, Faustina, que es impossible dar a los hombres casados régla,

pues las mugeres viven sin regia.».



La contribution de Antonio de Guevara 195

que (o si) la mujer es o hace Y. Las intervenciones de él son, por lo tanto, pro-
filâcticas o reactivas. Un ejemplo:

Lo décimo, deve el marido ser tan sufrido, que si viere a su muger come-
ter algün delicto por ninguna manera la corrija sino en secreto; porque no
es otra cosa castigar el marido a su muger delante testigos sino escupir a

los cielos y lo que escupe caerle sobre los ojos. (p. 496)

AI comparar la controversia sobre la Have del gabinete de estudios del
Relox con su version primitiva del Libro âureo, notamos que Guevara intenta

mitigar la acritud misögina que, sin embargo, no desaparece del todo.

Consigue este su objetivo mediante cinco procedimientos distintos.

En primer lugar, la diatriba imperial se atenua en cuanto a su contenido

misögino y misögamo por el simple hecho de que los pasajes anadidos o

ampliados en el Relox son de indole mas bien reflexiva que polémica, o enfo-
can antes el sufrimiento de los hombres que los defectos femeninos. La dife-
rencia es nitida: en vez de una imputaciön hecha a las mujeres se da lugar a un
discurso quejoso que se centra sobre el hombre y mueve a compasiön. Un
ejemplo instructivo es la alusiön al recién casado Drusio, completamente
desesperado por sus problemas matrimoniales248.

En otros pasajes, se atribuyen efectos positivos a los defectos de las mujeres.

Pueden compensar los vicios masculinos o hacerlos desaparecer incluso:

Si el hombre es sobervio, vosotras lo humillâys; porque no ay hombre (por
mucha sobervia que tenga) que no le trayga a sus pies una muger brava. Si

el marido es loco, vosotras le metéys en acuerdo; porque no ay en el mundo

igual cordura con saber el hombre llevar a una muger rezia. Si el marido es

renzilloso, vosotras le tornâys muy manso; porque es tanto el tiempo que
vosotras os ocupâys en renir, que no le queda a él aun tiempo para hablar.

[...] Si el marido es muy parlera, vosotras en pocos dfas le tornâys mudo;

porque son tantas las glosas y respuestas que days a cada palabra, que ya
no tiene otro remedio sino echar un freno a la boca. (pp. 483s.)

En segundo lugar, es el mismo Marco Aurelio el que en el Relox justifica
sus asertos misöginos. Queda claro que no importa lo que se dice, sino la

248 Cf. p. 493: «Drusio, como honbre muy lastimado, alçando los ojos al cielo y de lo profundo
del coraçôn dando un sospiro, dixo: «[...] por los inmortales dioses juro yo quisiera mâs

casar con una muger de las negras de Caldea que no aver casado como me casé con una

muger romana y hermosa; porque no es ella tan hermosa quanto es negra y triste mi vida.»
Bien sabes tu, Faustina, que quando Drusio dixo esta tan lastimosa palabra yo le enxugué las

lâgrimas de la cara [...].».



196 Literatura de matrimonio

intention del que lo dice —una actitud que se podrta elevar al rango de prin-
cipio para todos los textos sobre el matrimonio de este autor:

Bien sé, Faustina, que lo que he dicho y por lo que quiero dezir, tû y otras

semejantes gran enemistad me avéys de cobrar, y es la causa que mirâys
las palabras que digo y no la intention con que las digo; pero a los inmor-
tales dioses juro en este caso que no es otro mi fin sino avisar a las buenas

(que ay muchas buenas) y castigar a las malas (que ay muchas malas).
(p. 495)

Un tercer recurso mediante el cual se relativiza la misoginia en esta parte
del Relox es la introduction, al principio de la respuesta de Marco Aurelio, de

un largo pasaje autocrftico del emperador con el que prueba que su actitud

reprobatoria no apunta solo a su esposa; los errores propios no se pasan por
alto.

Ademâs, las censuras que Marco Aurelio dirige a Faustina y a las mujeres
en general son mas motivadas en el Relox que en el Libro âureo, y ello por el

comportamiento distinto de Faustina. En el primer texto habia rogado que su

esposo le dejara echar una mirada a su gabinete249; en el Relox pide en segui-
da la Have, y ello no por primera vez250. Pero hay mas aûn: en el lugar del
breve ruego encontramos ahora una crftica tan detallada como severa a los

hombres, veinte veces mas larga que la intervention de la emperatriz en el

Libro âureo. Con ello, el discurso de Marco Aurelio recibe un contexto
argumentative radicalmente distinto. Su reprensiön ya no es una salida de tono a

un ruego comprensible, sino por una parte el rechazo de la petition de la Have

(que équivale a un control definitivo de su vida privada) y, por otro lado, la

réplica al sermon misândrico de su mujer. El protagonista se hace mas ejem-
plar precisamente porque desaparece una gran parte de la parcialidad en el tra-
tamiento de su esposa.

Al mismo tiempo, el acoplamiento de misandria y misoginia, la recipro-
cidad de las quejas, provocan una revaloraeiön. Las posiciones se relativizan

249 Libro âureo, p. 83: «[...] acontesçié que un di'a Faustina, la Emperatriz, importuné con todas

las maneras de importunidad que pudo le amostrasse aquella câmara, diziéndole estas palabras:

«Déxame, senor, ver tu câmara.» (cursiva nuestra).

250 Relox, pp. 476s.: «Acontecié que un dia la Emperatriz Faustina, estando prenada, importu¬
né con todas las maneras de importunidad que pudo tuviesse por bien de darle la llave del
estudio, [...], diziéndole estas razones: «Muchas vezes te he rogado me diesses la llave de

tu câmara y tu siempre lo has echado en burla, y no lo devrias, senor mio, hazer, acordân-
dote que estoy prenada; porque muchas vezes los maridos lo que oy echan en burlas, rnana-
na lo lloran de veras. [...] Agora pienso que tu amor era fingido, [...]; que, si otracosa fuera,
impossible fuera negarme la llave que yo te pidi'a;» (cursiva nuestra).



La contribution de Antonio de Guevara 197

y se compensan; ya no es sölo el hombre el que padece los disgustos del matri-
monio y del sexo femenino, representado en su esposa; también la mujer
puede ahora evidenciar cuânto y cömo sufren ella y todo el bello sexo a causa
de los hombres y puede defender que «en ellos y no en ellas es la culpa de ser
malcasados» (p. 476).

En el Libro âureo el lector presenciaba algo semejante en la carta de

Bohemia; aquf, empero, no se trata de un ataque por motivos personales, 11e-

vado a cabo por una mujer insultada y despreciada. Faustina deja claro que
intenta, primordialmente, convencer a su marido de la legitimidad de su petition

y explicarle cömo deberfa comportarse en este caso. No se trata de ata-
carlo ni de insultarlo, como hace constar explfcitamente, al final de su pero-
rata: «[...] no ha sido mi intention enojarte, sino persuadirte; y al fin al fin lo

que entre muger y marido passa loco es el que dellos lo toma por injuria.»
(p. 480). Hallamos aquf, por lo tanto, intenciones didâcticas incluso dentro de

los pasajes androcriticos pronunciados por la emperatriz —de acuerdo con la
funciön de todo el libro, y al contrario de la correspondencia entre Marco
Aurelio y Bohemia en el Libro âureo, que seguramente no servia a la instruction

por entretenido que fuese.

Sinteticemos: la narration de una discusiön matrimonial del Libro âureo,

cuya parte mas importante es una queja misögama y misögina del marido,
ofreciéndose solo un breve aviso didâctico para la convivencia de los esposos,
se convierte, en el Relox, en una disputa mas o menos equilibrada que ilustra
los defectos y errores de los dos sexos y donde se proporciona al marido toda

una serie de reglas para aliviarle la vida conyugal. Los avisos para la mujer se
habian facilitado en los capftulos inmediatamente anteriores; asf, la doctrina
matrimonial forma todo un sector coherente cuyo objetivo llega a ser, al
contrario de lo que se verifica en el Libro âureo, primordialmente didâctico.

Tanto la misoginia como la misogamia se atenuan, se motivan y se

compensan; el matrimonio y las mujeres son enfocados ahora bajo una perspecti-
va mas didâctica que valorativa. En cuanto a los papeles de los sexos, obser-

vamos una incipiente tendencia hacia la equiparaciön: tanto el hombre como
la mujer tienen sus obligaciones.

Las diferencias entre las dos versiones se pueden explicar por un cambio en
la funciön del texto que, a su vez, se funda en modificaciones de la intention
autorial y del publico deseado. En el Marco Aurelio, el componente recreativo
esta omniprésente, por mas que el autor insista en sus objetivos didâcticos. No
en vano, se ha dicho de esta obra que es una «biograffa casi novelesca»251, de

251 Rallo Grass (1979: 277).



198 Literatura de matrimonio

indole «semi-romanzesca ed aneddotica»252, llegando al extremo de clasificarla
como «unquestionably a novel»253. Es una combinaciön de biografi'a narrada y
doctrinal con una colecciön de cartas ficticias, de las que no todas son tan morales;

un libro que en esta forma (todavi'a) no estaba destinado a una publication,
sino al entretenimiento del rey (y eventualmente de algunos lectores mâs).

No para la diversion, sino para la instruction del rey, y no solo de él, se

escribiö, sin embargo, el Relox de principes, donde se poda o se cambia todo
lo que pudiese contrarrestar las pretensiones didacticas del autor. Es una obra

nueva que ofrece una imagen distinta del matrimonio y de los sexos, de acuer-
do a su nueva funciön y al nuevo publico. Es cierto, Carlos V sigue siendo el
destinatario de este espejo de principes, pero como publico se pretende un cfr-
culo de lectores mäs amplio. En vez de entretenimiento con ensenanza por via
indirecta tenemos ahora un libro que ensena directamente, aunque no prescin-
da tampoco del entretenimiento de sus lectores.

No menos éxito que las dos obras que acabamos de estudiar tuvieron las

Epîstolas Famiiiares guevarianas, que nos ocuparân a continuaciön. Se trata
de un conglomerado bastante heterogéneo de 112 pequenos textos que recu-
rren a la forma de la carta para transmitir los mas distintos contenidos y cuyos
modelos se encuentran en las obras de Plutarco, Séneca, Hernando de Pulgar,
entre otros. Las Epîstolas fueron publicadas en dos volumenes por su autor en

1539 (69 cartas) y 1541 (43 cartas); entre todas ellas, algunas son de gran inte-
rés para el tema que estamos estudiando.

Un problema muy parecido al que se nos habfa presentado con el Marco
Aurelio y el Relox se nos plantea asimismo en el momento de enfrentarnos con
las Epîstolas. <(Para qué fines fueron escritos estos textos? /.Son auténticas

misivas personales mandadas a los destinatarios por Guevara? son crea-
ciones literarias, concebidas de antemano para la publicaciön? La asombrosa
abundancia de incongruencias obvias y equivocaciones paladinas en cuanto a

fechas y lugares de redaction, corresponsales y otros elementos254 que contra-

252 Mancini (1949: 149).

253 Jones (1975: 133) que la cree «influenced by the form of the then popular fictional biograp¬
hies of heroes of chivalry».

254 Senalada cada vez por los cnticos que se ocuparon de las Epîstolas guevarianas. Cf., por
ejemplo, Costes (1925a: 19s., 44), Costes (1925b: 136-142), Lida de Malkiel (1945: 355-
357, 376). Como ejemplo particularmente flagrante entre los textos que analizaremos aquf
mencionariamos el de las epîstolas 1/34 y 1/35. La primera tendria que ser, por razones de

lôgica interna, anterior a la 1/35; no obstante, aquélla lleva la fecha del 7-8-1529, mientras

que la segunda (que por su contenido se supondria algo posterior) esta fechada en Burgos,
el 24-2-1523.



La contribution de Antonio de Guevara 199

dirfan la autenticidad pero que no parecen haber inquietado a Guevara en lo
mâs mfnimo cuando las publico, sugeriria mas bien la segunda opciön. No
obstante, présenta sus textos, en los preliminares del primer tomo, como ver-
daderas cartas que habria escrito a los destinatarios sin pensar en una publication.

Mas aün, de nuevo se nos dice255 que solo se vio forzado a publicar las

Epîstolas porque éstas comenzaron a circular bajo otros nombres y, por
supuesto, sin autorizaciön del autor mismo —una aseveracion que nos recuer-
da lo que el franciscano afirmö sobre la suerte de su Marco Aurelio.

Es, a nuestro parecer, simplemente imposible defender o negar la autenticidad

de todo el conjunto de la colecciön. En el mejor de los casos, se podria
examinar para cada una de las Epîstolas los argumentos que apoyan o que
rebaten la pretendida autenticidad. Pero lo que para nosotros es mas importante

que una irrefutable confirmacion del grado de autenticidad de cada una
de las ocho cartas que ahora examinaremos, es la peculiaridad de que cada

misiva tiene, potencialmente, dos püblicos distintos y dos funciones diferen-
tes. El publico primario (que coincide con el destinatario de la carta que en
esta se nombra) y la funciön primitiva que se puede postular para la misiva en
su contexto comunicativo original, serân siempre hipotéticos, ya que solo se

basan sobre la afirmaciön de Guevara de que se trata de escritos efectivamen-
te enviados a sus destinatarios. La publication de los textos créa luego un
publico diferente y convierte las misivas pretendidamente personales y priva-
das en textos con funciones distintas que cabra elucidar en el anâlisis de cada

una de las cartas que nos ocupan.

Hemos podido demostrar que en el camino del Libro âureo de Marco
Aurelio al Relox de principes se asiste a un cambio desde una funciön del texto
que aspira al entretenimiento a otra que se propone, mâs que nada, edificar y
ensenar. Un empeno didâctico aün mayor se observa en la primera de las car-
tas guevarianas que examinaremos ahora.

Séria de suponer que una de las peculiaridades formales mâs evidentes de
la carta como tipo de texto, su brevedad, favoreciera tanto la concision en el
tratamiento del tema elegido como también una mayor concentration en la
instruction. Esto se verifica, de hecho, en el caso de la Epfstola 55 del Libro
Primero, la Letra para Mosén Puche, valenciano, en la cual se toca larga-
mente como el marido con la mugery la muger con el marido se han de haber.
Es letra para dos recién casados, y es la que mâs claramente révéla el objeti-
vo fundamentalmente didâctico del autor.

255 Cf. Epîstolas Familiäres, pp. 3s.



200 Literatura de matrimonio

Llama la atenciön la cohesion estructural de esta carta. Con la unidad
temâtica se combinan una estructura clara (la epfstola se divide en una intro-
ducciön que apostrofa a los destinatarios y diez reglas), la renuncia casi compléta

a digresiones narrativas o descriptivas y detalles eruditos, la fijaciön de

reglas a semejanza de formulas, fâcilmente evocables, y una sorprendente
homogeneidad del modo de escribir que caracterizaremos mas abajo. Todo

ello contrasta vivamente no solo con las caracterfsticas y estrategias textuales
del Marco Aurelio y del Relox, sino también con la disparidad formal y
conceptual de otras de las Epistolas que se distinguen precisamente por las nume-
rosas rupturas en el nivel de la instancia que escribe y por su falta de profun-
didad. Aquf, la brevedad del texto (aunque sea nftidamente mas largo que otras

Epistolas Famiiiares) tiene un correlato en el carâcter conciso y concluyente
de la argumentation y de la transmisiön. Se dice solo lo necesario, en su lugar,

y sin divagaciones. Esta unidad convierte la epfstola 1/55 en un auténtico

pequeno tratado de matrimonio, independiente y autosuficiente256.

Antonio de Guevara escribe al joven Puig, hijo de un amigo, y a su no

menos joven novia Marina Gralla; vista la tierna edad de los dos prometidos
(diecisiete y quince anos, respectivamente), Guevara no habrfa aprobado
bodas tan prematuras257.

^Asunto decidido, consejo perdido? Aun acudiendo con el agua cuando la

casa ya esta ardiendo, Guevara se muestra dispuesto a ayudar con su saber y
sus consejos que, «si no les aprovecharen para vivir mas contentas, a lo menos

aprovecharles han para ahorrar de muchos enojos.» (p. 367) Y la carta ofrece,
efectivamente, instruction pura para la vida conyugal; solo pocos pasajes se

256 No admira que también haya sido publicada como tal, mas tarde y fuera del contexto de las

otras Epistolas. Ya antes de aparecer dentro de los Güldene Sendtschreiben alemanes, tradu-
cidos por Aegidius Albertinus (1598), la «Letra a Mosén Puche» fue traducido por Johann

Beat Grass bajo el ti'tulo «Misive oder Sendbrieff des Hochwürdigen Hochgelehrten Herrn

Anthonij von Gueuara. Bischoffen zu Mondoneto / an den Edlen Gestrengen Herrn Moises
Pusch von Valentz Rittern / etc. In welcher / wie vnd was gestalt / sich die Ehepersonen /
gegen einander verhalten sollen / der lenge nach tractiert / vnd angezeiget wird.» y publica-
do junto al Ehzuchtbüchlein de Johann Fischart en 1591. Después de las traducciones ingle-
sas del siglo XVI, John Stevens anadiö a su traducciön inglesa de la Carta de guia de casa-
dos del portugués Francisco Manuel de Melo (el ti'tulo inglés es, sintomäticamente, The

Governement ofa Wife), publicada en 1697, la Epfstola 1/55 en traducciön inglesa: «A Letter
written by D. Antonio de Guevara, Bishop of Mondonedo, Preacher, Historiographer, and of
the Council to the Emperour Charles V. to Mosen Puche of Valencia, touching the Behaviour
of a Man towards his Wife, and a Woman towars her Husband» (cf. Thomas 1927-30: 577).

257 «[...] me pesa de veros en tan tierna edad casado, y de tan gran carga cargado [...]. Los
danos que se siguen de casarse diez y siete anos con quince anos, Mosén Puche y dona
Marina Gralla los sabrân mejor contar que yo escrebir, porque yo, si algo digo, sera de sos-

pecha; mas ellos podranlo afirmar como testigos de vista.» (pp. 363ss.).



La contribuciôn de Antonio de Guevara 201

dedican aün a la ilustraciön descriptiva de la doctrina expuesta o a la de un
comportamiento por evitar.

Dentro de esta perspectiva, llama la atenciön que el incremento en el gesto
didâctico coincida con un cambio en la instancia normativa que instruye, de

acuerdo con la forma personal e inmediata de la carta. Si en el Marco Aurelio
faltaba un «yo» identificable con la instancia del autor y si en el Relox tal «yo»
sölo aparecfa muy de vez en cuando, combinândose y contrastândose a veces

con las opiniones del protagonista, en la Letra para Mosén Puche la instancia
neutral en tercera persona como pronunciadora de la instrucciön es reempla-
zada con frecuencia por un «yo» directo. Ofmos la voz del autor mismo (o la

que él quiso que fuese tenida como tal), que pronuncia consejos o habla de sus

propias experiencias en la materia, aun relativizando su competencia, ya que

Yo no he sido casado, ni aun he tenido tentaciön de serlo; mas por lo que
he visto en mis deudos, por lo que he lei'do en los libros, por lo que he sos-

pechado de mis vecinos y por lo que he oi'do a mis amigos, hallo por mi
cuenta que los que aciertan a casarse bien, tienen aqui paraiso, y los que
aciertan mal, hicieron su casa infierno. (p. 365)

Guevara tampoco tarda en apostrofar directamente a los receptores de sus

consejos, logrando asf una transmisiön mas inmediata:

Mira, marido, lo que te digo, y es: que o tu muger es cuerda, o tu muger es

loca; [...] porque has de saber, amigo, que si la muger no se corrige por lo

que le dicen, nunca se emendarâ por lo que le amenazan. (p. 377)

Un segundo punto interesante y que en algo modifica el didacticismo, si

lo comparamos con los dos textos antes analizados, es la preponderancia de lo
prâctico, de lo real. Disquisiciön y discusiön teörica de la instrucciön se redu-
cen en favor de una mayor atenciön hacia los aspectos de lo cotidiano. AI
mismo tiempo, se encuentran algunos de los viejos topoi con los que tropeza-
mos en muchos escritos misögamos y textos sobre el matrimonio que recurren
al discurso debatfstico, como la demostraciön de cömo cada rasgo positivo de
la esposa encuentra su contrapeso en un defecto, o las detalladas quejas de los
casados descontentos. Pero estos elementos töpicos no desdicen en nada la
vertiente realista que acabamos de mencionar; antes bien, armonizan con ella
y la apoyan. Las dos tendencias pragmâtica y (satfrico-) realista, cumplen bien
con la misiön de popularizar la doctrina expuesta.

En nftido correlato con la tendencia hacia un mayor didactismo, se puede
observar, desde el Marco Aurelio hasta la Epîstola 1/55, un cambio en el

referente del texto. En el Libro âureo, las mujeres y sus defectos (que con-



202 Literatura de matrimonio

vierten el matrimonio en martirio) estaban en el centro del interés; se desva-

lorizaba el matrimonio desde una toma de posiciön misögama. Esta perspec-
tiva unilateral se completaba en el Relox de principes, por medio del discurso

androcritico de Faustina y, bajo un designio mas didâctico, mediante las reglas
detalladas para el marido, aunque subsistiera una buena parte de la misoginia.

En la Letra para Mosén Puche, Guevara enfoca ahora a la pareja como
unidad. El tftulo ya nombra a los dos elementos, presentândolos como unidad

(«se toca largamente como el marido con la muger y la muger con el marido

se han de haber. Es letra para dos recién casados.»), y en la primera frase de

la carta aparece la esposa al lado del marido («Casarse Mosén Puche con dona

Marina Gralla, y dona Marina Gralla casarse con Mosén Puche!»). Se enume-

ran, todas seguidas, las nueve condiciones que debe tener la mujer y las diez

que son necesarias para el marido258; se mencionan ambos a dos cuando se

habla de la dificultad de encontrar un cönyuge perfecto259; y, sobre todo, se

distribuyen con perfecto equilibrio entre los dos casados las diez reglas que el

autor quiere dar «a los que se han de casar, y aun a los que son ya casados»

(p. 367): cuatro se dirigen a la muger («Que la muger sea muy vergonzosa y

no muy parlera», «Que la muger sea recogida y poco ocasionada», «Que la

muger casada no sea soberbia y brava», «Que las mugeres deben aprender a

amasar y cocer»), cuatro al marido («Que los maridos no sean muy rigurosos,

mayormente cuando son recién casados», «Que los maridos no sean demasia-

damente celosos», «Que los maridos provean de lo necesario a sus casas»,

«Que los maridos no deben llevar a sus casas personas sospechosas»), y dos

sin distinciön a ambos a dos («Que nadie se case sino con su igual» y «Que si

entre los que son casados pasaren enojos, no han de dar parte de ellos a los

vecinos»). Si bien es cierto que las instrucciones no son las mismas para hom-
bre y mujer (excepto en los dos Ultimos casos), cada uno de los dos recibe la

misma atenciön, la misma cantidad de instrucciön.

258 Para la mujer: «gravedad para salir fuera, cordura para gobernar la casa, paciencia para sufrir
el marido, amor para criar hijos, affabilidad para con los vecinos, diligencia para guardar la

hacienda, cumplida en cosas de honrra, amiga de honesta companfa y muy enemiga de

liviandades.» Para el hombre: «que sea reposado en el hablar, manso en la conversaciön, fiel
en lo que se le confiare, prudente en lo que aconsejare, cuidadoso en proveer su casa,
diligente en curar su hacienda, sufrido en las importunidades de la muger, celoso en la crianza
de los hijos, recatado en las cosas de honra, y hombre muy cierto con todos los que trata.»

(p. 364).

259 Cf. pp. 365s.: «<,Qué hombre, hasta hoy, topö con muger tan acabada, que no desease en ella
alguna cosa? ^Qué muger eligiö ni le cupo en suerte marido tan acabado, que no hallase en
él algun repelo?»



La contribuciön de Antonio de Guevara 203

De nuevo se enfocan y se previenen las dos partes260, también en lo nega-
tivo. En vez de separar las quejas sobre las mujeres y sobre los hombres, ofre-
ciéndolas en capitulos diferentes y poniéndolas en boca de figuras distintas

como en el Libro âureo y el Relox, Guevara las combina aqui y deja claro, al

mismo tiempo, que le parece muy poco aconsejable hacer püblicas taies jere-
miadas: «Hay hombres tan mal mirados, y mugeres tan mal sufridas, en que
ni ellos saben renir sino voceartdo, ni ellas responderles sino gritando; por
manera que el oficio de sus vecinos es apaciguarlos entre semana, y oir sus

quexas el dia de fiesta.» (p. 381) El empeno del autor por lograr una postura
equilibrada es meridiano.

Como en las reglas del Relox para el marido, se recomiendan paciencia y
tolerancia, pero ahora a los dos esposos; y en vez de imponerle a la mujer la

obligaciön de amar a su marido, se postula aquf un amor mutuo como base de

un matrimonio logrado:

Para que los casamientos sean perpetuos, sean amorosos y sean sabrosos,

primero entre él y ella se han de anudar los corazones que no se tomen las

manos. [...] La cosa que entre dos casados mas se ha de procurar es que se

amen mucho y se quieran mucho, porque de otra manera, cada dfa andarân

rostrituertos y ternân que ponerlos en paz los vecinos. (pp. 368s.)

Palabras terminantes para defender una afectividad matrimonial que echa-

mos de menos en la mayorfa de los tratados examinados; y, en las mismas line-
as, una referencia mas a los vecinos con los que acabâbamos de tropezar ya en
la penültima cita. Se vislumbra aqui, no al lado de la preocupaciön por la vida
emocional de los casados sino intimamente relacionada con ella, un empeno
evidente por facilitar el buen funcionamiento de la comunidad social: hay que
regular la vida marital para que la sociedad no tenga problemas.

quién se dirigirian taies instrucciones? Si la Epistola 1/55 es un
documenta auténtico, los destinatarios Mosén Puig y Marina Gralla serian, al

mismo tiempo, el publico primario. Caso que la Letra a Mosén Puche no sea,
sin embargo, una verdadera carta, sino un texto que el franciscano escribiö
para la colecciön que planeaba publicar261, entonces habria que postular la

260 Por ejemplo: «Para mantener la casa y familia no abasta que la mujer texa, hile, cosa, labre,
vele y se desvele, sino que también el marido afane, sude y trabaje [...]» (p. 385).

261 Véase lo expuesto arriba sobre la ficticidad de las Epîstolas Famiiiares. En el caso concreto
de la carta que aqui nos ocupa podemos subrayar que por lo menos la fecha es, sin duda algu-
na, errada. Augustin Redondo (1976a: 217) ha demostrado que Guevara estuvo ininterrumpi-
damente en Burgos desde el 10 de marzo hasta el 21 de julio de 1524; es, por lo tanto, impo-
sible que haya escrito, desde Granada, una carta a Valencia el dia 4 de mayo. Otra incon-



204 Literatura de matrimonio

existencia de un publico amplio como receptor desde un primer momento. Tal

hipötesis vendria apoyada por un pasaje ilustrativo, en el que Guevara révéla

que al menos no excluia un publico ulterior:

Aviso y tomo a avisar a cualquiera senora generosa, o plebeya que sea, no

ose con primo, no con sobrino, ni con otro cualquier deudo apartarse [...].
Las senoras que oyeren, o leyeren esta mi escriptura, quiero que noten esta

palabra (p. 373)

Con la publicacion de la misiva, en 1539, Guevara se dirige, de todas

formas, a un circulo relativamente amplio de lectores y lectoras con el que podfa
contar después del éxito de sus otras obras.

Es fascinante que este breve tratado resuite igualmente idöneo para los
dos escenarios posibles. Sus rasgos caracterîsticos (brevedad, omisiön de

digresiones narrativas o descriptivas, la formulaciôn de reglas mnemotécnica-
mente eficaces) constituyen una estrategia adecuada para advertir a una joven
pareja sin experiencia sobre las mâximas indispensables que protegerian su

vinculo todavfa fragil. Pero también son utiles a la hora de construir un marco
ficticio dentro del cual se ofrece al gran publico un programa de diez puntos
que garantice el funcionamiento de cualquier matrimonio.

También el carâcter casi trivial de algunos consejos apunta hacia un publico

procedente, al menos parcialmente, de capas sociales médias o incluso
bajas262. Si Davide Bigalli opina que «nel pensiero di Guevara tutto ruota attor-
no alla figura del principe»263, ello puede ser cierto para el Libro âureo\ pero
ya para el Relox de principes cabria matizar, a pesar del tftulo. En la Letra para
Mosén Puche, sin embargo, son las personas normales los receptores de la ins-
truccion matrimonial; un publico mixto, con lectores y lectoras ya que el autor
se dirige indirecta y directamente tanto a los maridos como a las esposas.

El modo particular del que la epistola 1/55 trata el tema del matrimonio
evidencia un objetivo eminentemente didâctico del autor: dirigiéndose a un

publico vasto no se persigue solamente la instruccion, sino también la aplica-
bilidad de la doctrina transmitida para garantizar su eficacia. La Letra para
Mosén Puche no es un pasaje de un espejo de principes que ilustra la teorfa

con un episodio narrativo, sino un texto con preceptos sölidos y sucintos para

gruencia es la menciön de las actividades que Guevara ejerciö para la Inquisiciön en Valencia

(Epîstolas Familiäres, p. 363: «por el amor que tuve con vuestro padre, en el tiempo que fut
inquisidor en Valencia»); esta estancia valenciana solo tuvo lugar en mayo de 1525.

262 Véase, por ejemplo, toda la secciôn intitulada «Que las mugeres deben aprender a amasar y
cocer».

263 Bigalli (1985: 229).



La contribution de Antonio de Guevara 205

la practica de la vida conyugal cotidiana; en vez de disputar por disputar,
intenta ayudar a organizar una convivencia marital emocionalmente satisfac-
toria para los casados y compatible con las necesidades de la sociedad.

Mientras que la Epîstola Familiar 1/55 constituye un verdadero pequeno
tratado didâctico acerca del matrimonio, en otras de las cartas que forman la
colecciön de Guevara, las relaciones y los papeles de los sexos se tratan mas
bien casualmente y con menos coherencia.

Asf sucede con la curiosa epîstola 60 del Libro Primero (Letra para
mosén Rubin, valenciano y viejo, en la cual se le responde a ciertas pregun-
tas muy notables. Es letra para mujer que se casa con algûn viejo) y su her-

mana 1/46, dirigida al mismo destinatario (Letra para Mosén Rubin, valenciano

y enamorado, en la cual se ponen los enojos que dan las enamoradas a sus

amigos). La primera de ellas comparte dos rasgos centrales con la Letra para
Mosén Puche: su topicidad y una preocupaciön por la compatibilidad de mari-
do y mujer que considéra el contento de ambos esposos. La pregunta con la

que mosén Rubin, apostrofado como «viejo remozo» en el encabezamiento, se

dirige a Guevara es una de las mas frecuentes en textos que discuten el
matrimonio: an seni uxor est ducenda vel non, una variante del problema an uxor
est ducenda vel non, central para todo una tradition discursiva que ya hemos
mencionado.

Lo interesante es ahora ver cömo el franciscano argumenta en su carta
disuasoria. En vez de denigrar matrimonio o mujeres (como séria fâcil en tal

momento y como lo hicieron otros autores), Guevara opta por un plantea-
miento impartial y realista de la cuestiön, tomando en cuenta no solo posibles
ventajas e inconvenientes para el marido, sino también las consecuencias para
la futura esposa. Valora positivamente las calidades de la mujer de la que su

amigo le hablö; pero le senala al mismo tiempo las diferencias que lo separan
de su pretendida y que dificultarîan la vida conyugal:

[...] habéis, senor, de mirar que, si ella es moza, vos sois viejo, y si ella es

hermosa, vos estâis cano, y que no abasta estar de ella contento, sino que
lo esté ella también de vos, porque de otra manera, andando ella rostri-
tuerta, vos tendréis con ella mala vida. (p. 410)

Se entrevé aqui un postulado de igualdad entre hombre y mujer, por lo
menos en cuanto al derecho de poder llevar una vida marital satisfactoria264.

264 Un hecho que, dicho sea de paso, halla una curiosa analogîa, tal vez ni consciente, en el ti'tu-
lo de la misiva donde se indica como potencial receptora una «mujer que se casa con algün
viejo», pese a que la carta se dirija a un hombre.



206 Literatura de matrimonio

También en la segunda carta disuasoria dirigida a Rubin aflora la misma
idea igualitaria para los dos elementos de una pareja. El obispo de Mondonedo

asevera:

Para que los amores sean fijos, seguros, perpetuos y verdaderos, han de ser

entre si iguales los enamorados [...]. (p. 289)

Aunque el contexto sea distinto, ya que se trata de una dissuasio contra
los amores en la vejez, Guevara vuelve a afirmar la necesidad de que exista

paridad entre las dos personas que quieren formar una pareja, dando un paso
notable hacia una equiparaciön de relaciones amorosas y conyugales.

Pero la epistola 1/46 no deja de distinguirse de la 1/60. A pesar de las vis-
lumbres de un paralelo entre amores y matrimonio y de una concepciön
igualitaria de los dos elementos de la pareja, los escrupulos de Guevara frente a los

amores de Mosén Rubin lo llevan a adoptar una estrategia argumentativa
distinta que tiende a desvalorizar, en general, la pasion del hombre entrado en

anos:

[...] no son amores, sino dolores; no alegria, sino dentera; no gusto, sino

tormento; no recreaciön, sino confusiön, cuando en el enamorado no hay
mocedad, libertad y liberalidad. Al hombre entrado ya en edad, y que de

nuevo se remoza y enamora, nunca le llamaban viejo enamorado, sino

viejo ruin y loco, y asi Dios a mf me salve, que denen razön [...]. (p. 288)

Y mucho mas que en la carta que desaconseja un casamiento entre una

mujer joven y un hombre viejo, se insiste, mediante una descripciön despia-
dadamente realista del senex amans (que al mismo tiempo muestra muy bien

cuânto debe a la tradition misögina), en el hecho de que el hombre, por la dife-
rencia de edades entre ella y él, queda en ridfculo y, mas aun, llega a ser la vfc-
tima de los intereses personales de su querida. Se nos dépara aquf una dife-
rencia interesante entre la concepciön de las relaciones amorosas y las

conyugales de un hombre viejo. Esta diferencia se debe, en ultima instancia, a la
indisolubilidad del matrimonio y a la suposicion de que una muchacha man-
tenida por su amante mas viejo desaparecerâ en cuanto cese la afluencia de

fondos: el casamiento de un viejo podrfa implicar que su mujer sufriese; ade-

mâs, hay que protéger al senex de los posibles abusos en un amorio con la
misma distribuciön de papeles. De todo ello, résulta, por un lado, una valora-
ciön mas positiva del matrimonio, en el que el peligro de ser explotado por
intereses personales parece menor. Por otro lado, constatamos que la diferencia

de edades también repercute en los papeles de los sexos. La supremacia



La contribution de Antonio de Guevara 207

masculina desaparece con la edad, precisamente porque el senex amans solo
obedece a sus deseos y ya no a la razön que le habrîa elevado sobre la mujer.

Algo semejante se desprende de otras dos cartas acerca de la misma temâ-
tica, pero dirigidas a otro destinatario: las epfstolas 1/34 (Letra para el gober-
nador Luis Bravo, porque se enamorô siendo viejo. Es letra que conviene que
lean los viejos antes que emprendan amores) y 1/35 (Letra para el mismo
comendador don Luis Bravo, en la cual se ponen las condiciones que ban de

tener los viejos honrados, y que el amor tarde o nunca sale del coraçôn do

entra). En la primera, el tono crftico se recrudece: Guevara procédé a una
censura feroz del destinatario, que se ha enamorado a los 63 anos, haciendo caso
omiso de su honra y de la vergüenza. El obispo de Mondonedo ofrece en su

catâlogo de estructura anaförica, que vuelve implacablemente sobre el punto
delicado mediante la formula «en tal edad como la vuestra», toda ur.a serie de

razones que imposibilitan los amores en edad madura. Dentro de ella, hay un

fragmento de especial interés, porque deja traslucir, en una confrontation de

amores y matrimonio, cuâl séria uno de los fines de este ultimo:

En tal edad como la vuestra, no se sufre aün casar, cuanto mâs osarse ena-

morar, porque, por vana y mundana que sea una muger, a los hombres de

sesenta y cuatro anos, como vos, mâs os quieren ya para que les deis bue-

nos consejos que no para tener de vos hijos. (p. 223)

No esta aquf en cuestiön el matrimonio, puesto que el destinatario de la
carta esta sölo enamorado y no parece pensar en casamiento. El matrimonio
que représenta un tipo de relation menos estrecha o menos emocional solo se

utiliza como contraste con los amores. Imph'citamente se sugiere al lector,
mediante la estructura adversativa, que los amores presuponen mâs emocio-
nalidad que una relaciön matrimonial (o incluso una sexualidad con fines no
exclusivamente procreativos). Pero aun el lazo conyugal sera rechazado por
las mujeres en favor de una relaciön platönica («consejos») si el pretendiente
ya no es joven. Asistimos, por lo tanto, a la construction de una escala que va
de lo menos emocional a lo mâs fntimo y que se compone de los escalones
amistad-matrimonio-amores (por lo tanto algo diferente de lo que habfamos

podido vislumbrar casi cien anos antes en el Leal Conselheiro de Dom
Duarte).

Aparece de nuevo la preocupaciön por las consecuencias de tal casamiento,

y esta vez se vuelve a insistir en el resultado probablemente negativo que
tal relaciön tendrfa tanto para ella como para él:



208 Literatura de matrimonio

En tal edad como la vuestra, si los amores van adelante, o vos quedaréis
burlado, o ella se hallarâ enganada, porque si la triste hace lo que queréis,
doyla por mal empleada, y si hace lo que con los tales viejos como vos sue-
len hacer, vos os hallaréis burlado y de sus manos bien pelado. (pp. 223s.)

El mensaje es claro: vejez y relaciones de pareja son dos elementos

incompatibles —y, por lo que sugiere la epfstola 1/35, que vuelve a advertir
contra los amores en la vejez y facilita toda una lista de comportamientos ade-

cuados, Luis Bravo parece haberlo observado.

Si las ultimas cartas analizadas habfan tratado las relaciones emocionales
de un hombre maduro, desaconsejândolas y propagando mas bien la vida céli-
be, la Epîstola 1/61 enfoca otra situaciön vital diametralmente opuesta al

matrimonio: la viudez. Al contrario de lo que promete su tftulo, evidentemen-

te errado265, esta misiva es una carta consolatoria a un hombre que acaba de

perder a su esposa. Interesa examinar como se présenta, desde esta perspecti-
va, el matrimonio, y de qué forma dependen las posiciones adoptadas de la
funciön del texto.

Ya el primer pârrafo révéla un enfoque particular que hasta ahora ningu-
na de las Epîstolas Familiäres analizadas habfa presentado, pero que convie-
ne perfectamente a las circunstancias: el obispo de Mondonedo no escribe

aquf desde una perspectiva que tenga a la vista primordialmente la vida terre-
nal y su organization, sino englobando asimismo lo trascendental en su
argumentation. Se dirige al destinatario como padre espiritual, con propösitos con-
soladores, recurriendo a los designios inescrutables de Dios, que le sirven

como recurso argumentative para las intenciones que persigue con su texto.
Como taies se pueden considerar la asistencia espiritual en un momento de

luto y, al mismo tiempo, la edification religiosa en general. Esta doble funciön
textual confiere una orientaeiön muy determinada al enfoque del matrimonio

y de la viudez.

El matrimonio se présenta bajo un signo mayormente positivo, como
viene al caso en la situaciön comunicativa concreta. Se insiste, por un lado, en

las ventajas de una buena vida marital y se procédé, por otra parte, al elogio
de las calidades humanas de la difunta, en ambos casos realzando lo positivo
mediante un contraste con la pesada carga que constituyen las consecuencias
de un mal casamiento.

265 Cf. p. 411 : «Letra para el comendador Angulo, en la cual se tocan muchas buenas doctrinas

y avisos, en especial de cömo se han de haber los hombres recién casados».



La contribuciôn de Antonio de Guevara 209

La viudez aparece como un estado que no solo se caracteriza por las

carencias que sufre el esposo sobreviviente266 y que, ex negativo, ponen de

relieve los beneficios de la vida matrimonial, sino también por traer consigo
responsabilidades hacia la finada esposa y hacia la comunidad. El viudo tiene

que cumplir lo dispuesto por su mujer y cuidar de lo que de él depende267.

Adaptar su vida a esta situation requiere una actitud mental muy especial. La
ayuda en el desarrollo de esta ultima résulta ser precisamente la funciön
primaria de la Letra para el comendador Angulo. Guevara recomienda una actitud

que conlleve très facetas: resignation, paciencia y gratitud. Asimismo sera

importante evitar exageraciones en el luto. Pero es mas, el autor construye una
obligaciön ética, moral y hasta religiosa del viudo, y por ello se explica el

recurso a lo trascendental: si la muerte de dona Aldonza fue la voluntad de

Dios, el comendador Angulo debe considerarla como aviso para su propia
enmienda y obedecer a los mandamientos del Supremo.

Darnos nuestro Dios tristezas, enfermedades, calamidades, muertes y
sobresaltos no son éstas cosas con que nos castiga, sino con que nos visita,

pues su fin no es de robarnos, sino de avisarnos; no de quebramos, sino
de aderezarnos si a ella Dios llevö allâ, fué para que descansase,

y si a vos dexö acâ, fué para que os emendâsedes, porque al hombre que
da Dios larga vida es con intenciön que haya en él alguna enmienda.

(pp. 413s.)

Con la exhortation a una reacciön adecuada, mesurada, frente a la muerte

de la esposa se vincula asf hâbilmente una obligaciön de otros comporta-
mientos que en realidad no tienen nada que ver con la viudez del destinatario:

«[...] no dexéis de confesaros, comulgaros, visitar hospitales, ofr misas y iros
a los sermones [...]» (p. 418). A fin de cuentas, ello équivale a una maniobra
de desvfo cuya finalidad no es otra que orientar el sentimiento de deber del
destinatario hacia el cumplimiento de las obligaciones del buen cristiano.

Que el mismo Antonio de Guevara, a pesar de sus empenos en aconsejar
moderation, no siempre sea un modelo de contention y templanza se muestra
en la Letra para don Alonso de Albornoz [...], la décima segunda del Libro

266 «Pena y mucha pena os darâ agora la falta de servicio, la soledad no acostumbrada, la crian-
za de los hijos, la guarda de las hijas, el gobierno de la casa y el tratamiento de vuestra
persona». (p. 416).

267 Asi, «[...] mirar por vuestra casa, procurar por vuestra salud, mejorar vuestra hacienda, con-
servar vuestra honrra y gobernar vuestra familia [...].» y «no debéis de descuidaros de la
crianza de vuestros hijos, porque no es pequena locura llorar a los muertos que no se pue-
den conbrar, y no remediar a los vivos que se pueden perder.» (pp. 416s.).



210 Literatura de matrimonio

Primero. Ella suministra la prueba evidente de que también se defienden posi-
ciones mas extremistas en las Epistolas guevarianas. El lector acostumbrado a

posiciones ponderadas o consejos circunspectos y conciliadores vena con ver-
dadera consternation cömo el obispo de Mondonedo no vacila en arrojar a su

corresponsal todo un montön de topoi misöginos y misögamos, sin orden ni
concierto. Con ellos, la Letra 1/12 vuelve a la tendencia que ya se habia podi-
do observar en el Libro âureo de Marco Aurelio, pero con la diferencia importante

de que aquf la instancia que los pronuncia no es una figura ficticia sino
el propio autor del libro en persona.

No obstante, hay que observar muy exactamente el marco en el que se

encuadran tales asertos, ya que éste relativiza, en parte, su valor. El examen
detallado révéla que ni el matrimonio ni las mujeres son tema, sino que sirven

mas bien como materia de excurso. Se trata de un discurso misögamo y misö-
gino altamente töpico que se independiza a partir de una figura retörica y se

acalora hasta quedar, por asf decirlo, fuera de control. El punto de arranque,
sin embargo, no fue otro que un sfmil malogrado:

Sy la senora dona Marina, vuestra esposa, estâ tan bien con vuestra persona

como mi pluma estâ mal con vuestra pereza, seguramente os podes

[sic], senor, casar, sin que después os hayâis de arrepentir, [...] a la verdad

no querria yo tener mayor contrition de mis pecados que la que tienen
muchos hombres de verse casados. [...] La riqueza congoxa, la pobreça
entristece, el navegar espanta, el corner empalaga y el caminar cansa; los

cuales trabajos todos vemos entre muchos estar derramados, sino es en los

casados, que estân todos juntos; porque el hombre casado pocas veces le

vemos que no ande congoxado, triste, cansado, empalagado y aun asom-
brado, digo asombrado de lo que le puede acontescer y su muger osar
hacer. [...] Terrible cosa es sufrir a un hombre, mas también hay mucho

que conoscer en una muger, y esto no por mâs de porque no saben tener
modo en el amar, ni dar fin en el aborrescer. (pp. 86s.)

Guevara vuelve a los peligros y las consecuencias desastrosas de un
matrimonio malogrado en la ultima de las Epîstolas que analizaremos aquf; la
Letra para don Francisco Manrique, en la cual el auctor toca por delicado
estilo de cuân peligrosa cosa es osar el hombre casado ser amigado ofrece
varias opiniones de interés acerca de la temâtica.

El autor empieza ex negativo, con la töpica referencia a las muchas posi-
bilidades de un casamiento malo, pero mostrando a Francisco Manrique, el

marido de su sobrina, que justamente él no tendrfa razon de queja. Por una

parte, porque «no hay en esta vida mortal cosa tan perfecta ni persona tan aca-
bada en la cual no haya que enmendar y se halle que mejorar» (p. 287) y por-



La contribuciön de Antonio de Guevara 211

que todo tiene sus lados positivos y negativos; por otra parte, porque la espo-
sa que le ha cabido en suerte parece un verdadero dechado de virtudes.
Existirfan, por lo tanto, las mejores condiciones para conseguir una vida marital

feliz, si no fuera el comportamiento errado del marido:

[...] andâis, senor, de noche, dormis fuera de casa, visitâis enamoradas,
tractais con alcahuetas, ruâis Calles, ogeâis ventanas, dais müsicas, y, lo

que es peor de todo, que gastâis mal la hacienda y traéis en peligro vuestra

persona, (p. 290)

Una conducta que aparece particularmente reprehensible ya que fue el
destinatario mismo quien habfa tomado la iniciativa para casarse con la sobri-
na del autor,

[...] la cual con vos y vos con ella os casastes mâs por voluntad que por
necesidad, porque ella era dama y tenia con que se remediar, y vos érades

mayorazgo y tenfades con qué os casar. Pues sabéis que vos la mirastes,

vos la servistes, vos la escogistes, vos la seguistes, vos la requestastes, y
aun vos la importunastes a que a otros dexase y con vos se casase, no es,

por cierto, justo, sino muy injusto, que pues ella por os hacer placer se hiço
vuestra, que vos a su despesar sirvâis a otra. (p. 289)

El autor intenta corregir los yerros de don Francisco, reprimiéndolo dura-
mente y senalândole los peligros que corren su hacienda y su honra. En lo que
se refiere a la comunidad conyugal, ademâs, le explica sin lugar a dudas que
las reacciones de su mujer serân consecuencia de su propio comportamiento:

Sufriros ha vuestra muger que la matéis de hambre, la trayâis rota, tengâis
retraida, le digâis injurias y aun pongâis en ella las manos, con tal que a

ella sola améis y aun con otra no andéis; porque para una muger casada no
hay mayor desesperaciön que venir el marido a quebrar en ella los enojos

y guardar para otra sus pasatiempos. [...] os doy mi fe que todos los pla-
ceres que tomârades con vuestra amiga los paguéis con las septenas de que
tornéis a casa. (pp. 291s.)

Es cierto que los consejos aqui se dirigen unicamente al marido descami-
nado; pero a través de las advertencias se hace patente que entre marido y
mujer debe existir una relaciön que se caracterice por la interdependencia de
los comportamientos de cada uno, pero asimismo por obligaciones comunes
-—con lo que se vuelve al ya otras veces constatado enfoque de la pareja como
unidad sin diferenciar:



212 Literatura de matrimonio

[...] la fidelidad que debe la muger al marido, aquélla debe el marido a la

muger [...]. Desde la hora que entre marido y muger se contrae el santo

matrimonio, tienen ambos a dos tan poca jurisdiccion sobre sf, que serfa

especie de hurto él a otra o ella a otro dar el cuerpo.

Las Epistolas Famiiiares ofrecen todo menos una visiön coherente del
matrimonio y de los papeles de los sexos. Se encuentran posiciones muy
dispares que van de la misoginia y misogamia tradicional hasta postulados sor-
prendentemente «modernos» de igualdad entre los sexos. En este sentido, la

production epistolar del obispo de Mondonedo es perfeetamente representati-
va de la obra guevariana en total. Matrimonio y papeles de los sexos son temas

que mucho preocupan al autor. Sin embargo, es imposible destilar de sus escri-
tos una concepciön general y coherente; las declaraciones cambian segün la
intention del autor, segun los destinatarios, el publico y la forma. En resumen,
es la funciön de cadä texto la que influye en las opiniones pronunciadas.

Es la literatura de matrimonio guevariana tan variada como lo es el pro-
pio autor en cuanto figura literaria de su tiempo. Nos parece muy probable que
el inmenso éxito de Guevara no se deba en primer lugar al hecho de que fuera

uno de los primeros que supo aprovechar las innovaciones técnicas de su

época (siendo la imprenta uno de los factores decisivos que facilité la difusion
de sus escritos), sino mâs aun al carâcter variopinto de su obra. Como se ve

perfeetamente en los escritos analizados que se ocupan de un tema entonces
en boga, Guevara supo darle tratamientos muy distintos, escribir algo para
todos —y ello tal vez sea el denominador comün de su obra.


	La contribución de Antonio de Guevara a la literatura de matrimonio iberorrománica

