Zeitschrift: Hispanica Helvetica
Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispanicos

Band: 8 (1996)

Artikel: Literatura de matrimonio : Peninsula Ibérica, s. XIV-XVI

Autor: Brandenberger, Tobias

Kapitel: Espejos de sefioras generosas Il : un doctrinal para la futura Reina
Catolica

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-840953

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-840953
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

IL. 4. ESPEJOS DE SENORAS GENEROSAS 11:
UN DOCTRINAL PARA LA FUTURA REINA CATOLICA

Si ya las bodas de Marguerite de Nevers que dieron lugar a la redaccion
del Livre des trois vertus no fueron precisamente un evento que se podria cali-
ficar de alegre, puesto que la poco envidiable princesa servia apenas como una
pieza mas en las estrategias diplomadticas de la corte borgofiesa, el suceso que
motivo, en ultima instancia, el segundo tratado que nos ocupa en este capitu-
lo, fue ain mas funesto. ’

El dia 5 de julio de 1468 muri6 prematuramente, a la edad de catorce afios,
el principe Don Alfonso, hijo del rey Juan II de Castilla y Le6n y de su segun-
da mujer, Dofia Isabel de Portugal!?®. Con su fallecimiento, el interés politico
se centré sobre una mujer que seria una de las figuras mas importantes en la
historia de Espaifia: la hermana menor del fallecido, la princesa Isabel, més
tarde reina cat6lica, que entonces tenia diecisiete afos.

La situacién en este momento histérico preciso se presentaba bastante
confusa en el reino castellano-leonés, sacudido de disensiones entre la monar-
quia y la alta nobleza desde hacia mucho tiempo. Durante el reinado de Juan
IT (1406-1454), Don Alvaro de Luna habia conseguido atn defender la auto-
ridad real. En los cuatro lustros siguientes, el reinado de Enrique IV (1454-
1474), 1a crisis politica y la lucha por la posicién de la aristocracia en relacién
al poder mondrquico se agravaron ain. En Castilla, la aristocracia pro-arago-
nesa, animada por las gestiones de Juan II de Aragén, que impulsaba el matri-
monio de su hijo Fernando con la princesa Isabel de Castilla, se oponia al rey
que, por su parte, buscaba la alianza con Portugal, a través de un posible matri-
monio de su Unica hija Juana, apodada «la Beltraneja» por los que la suponi-

179 No idéntica a la hermana de Dom Duarte, duquesa de Borgoiia, ni a la reina de Portugal, del
mismo nombre, que hizo llevar a cabo la primera traduccién portuguesa del Livre des trois
vertus, sino la hija de esta dltima.



138 Literatura de matrimonio

an hija de Don Beltrdn de la Cueva. El conflicto se complicé cuando una parte
de la nobleza depuso a Enrique in effigie y proclamoé rey a Don Alfonso, en la
farsa de Avila. Con la muerte inesperada del joven principe, los levantiscos se
volvieron hacia Isabel que, si bien se negé a ocupar el trono, consiguié de su
hermanastro, mediante el Tratado de los Toros de Guisando, firmado el 18 de
setiembre de 1468, el nombramiento de heredera del trono.

En este trance dificil, en el que del futuro politico de Castilla poco se sabia
todavia, excepto que el trono seria ocupado, a la muerte del rey, probable-
mente por una mujer!8, fray Martin de Cérdoba se puso a escribir el Jardin de
nobles doncellas'8! para Isabel de Castilla que habia pasado su primera infan-
cia lejos de la corte, en compaiiia de su madre, que se habia retirado a Arévalo
después de la muerte de Juan II. Cuando Enrique IV la hizo volver a la corte,
en 1464, a causa de las contiendas politicas, la joven princesa se hallaba all{
en una situacion de estrecha vigilancia, poco confortable.

Si nos acordamos de las circunstancias que dieron origen al Livre des trois
vertus se hace patente que las situaciones que motivaron la produccién de los
dos textos son, seglin parece, comparables. Tanto Christine de Pizan como
fray Martin de Cérdoba escriben un tratado didactico para mujeres y lo dedi-
can a una joven princesa, precisamente en el momento en que todo anuncia
que la destinataria desempeiiard un papel decisivo en el futuro politico de su
pais, a la cabeza de un estado potente, y en una situacién histérica y politica
no demasiado fécil.

A pesar de estos paralelismos evidentes, sin embargo, los escenarios his-
térico-politicos no son equivalentes —y esto se refleja, como se ver4, en los
textos.

180 Isabel se casé en octubre de 1469 con Fernando de Aragén, después de haber sido aprobado
por los aragoneses el contrato matrimonial, muy provechoso para la futura reina. Enrique IV
no acepté el matrimonio; opiné que Isabel habia perdido el derecho a la sucesién por haber
faltado a las condiciones del Tratado de los Toros de Guisando y restituy6 a Dofia Juana sus
derechos. Al mismo tiempo se intensificaron las gestiones para que ésta se casase con Dom
Afonso V. Cuando Enrique IV muri6, en diciembre de 1474, Isabel se hizo proclamar reina
de Castilla. Estall6 asi una guerra civil entre los futuros Reyes Catélicos, por una parte, y la
Beltraneja, apoyada por Portugal, a cuyo rey habia sido prometida, por otra. Afonso V de
Portugal intent6 invadir Castilla, ocup6 una parte de Le6n, pero finalmente, en marzo de
1476, no logré decidir la batalla de Toro a su favor; Dofia Juana tuvo que abandonar el suefio
de llegar a ser reina de Castilla y se recluy6 en el convento conimbricense de Santa Clara.

181 Usamos la edicién de Harriet Goldberg (1974). Para informaciones més detalladas sobre la
biografia y la obra literaria del autor, véanse Rubio (1964), Goldberg (1974) y Campo
(1994). Los articulos de Demerson (1984a) y Lobato (1988) proporcionan, mds que un ané-
lisis, un resumen de las posiciones de fray Martin.



Espejos de sefioras generosas 11 139

Sin ir mas ]ejos, al morir Don Alfonso, su hermana Isabel no se convirtio
en futura reina en cuanto esposa del proximo rey, como lo seria (sin llegar a
serlo efectivamente) Marguerite de Borgofia, sino como posible heredera del
trono, independientemente de su futuro marido, y ello en un momento en que
la sucesion todavia no quedaba clara del todo.

Es legitimo suponer que el hecho de dedicarle una obra politico-didactica
en este momento crucial y delicado supondria cierto interés en la evolucidn
politica y equivaldria a una cierta toma de partido o, al menos, era susceptible
de ser considerado como tal. Un examen exacto del «Prohemio» del Jardin de
nobles doncellas revela, de hecho, que el gesto de fray Martin es todo menos
apolitico. El autor manifiesta su opinién acerca de dos puntos problemadticos,
la sucesién de Enrique IV y la defensa del poder politico en manos de una
mujer, discreta pero inequivocamente en el caso del primero, de manera pro-
gramdtica en cuanto al segundo.

A propésito de los derechos al trono de Castilla, queda bien claro que,
segun fray Martin, no seria la Beltraneja la heredera legitima. El que Don
Alfonso, cuya muerte se lamenta en el «Prohemio», habria debido ser el suce-
sor de Enrique IV se desprende de la tltima frase, en la que el autor se refie-
re a él llamdndolo «mi Sefior de gloriosa memoria, el Rey Don Alfonso, vues-
tro hermano» (p. 141); después de su muerte, seria su hermana Isabel, como
lo muestra, sin lugar a dudas, ya la primera frase de la dedicatoria:

A la muy clara & serenissima sefiora dofia Ysabel de real simiente procre-
ada, infanta legitima heredera delos reynos de Castilla & Ledn, el su
humilde seruidor Fray Martin de Cérdoua [...] se inclina alos pies de Su
Imperiosa Magestad, besando aquellas manos dignas de regir las riendas
deste reyno [...]. (p. 135)

Que la princesa Isabel sea la unica candidata legitima al trono conlleva,
en segundo lugar, el problema de justificar que una mujer tenga derecho a la
soberania politica!s2. El tema del poder politico en manos femeninas se impo-
ne con mayor urgencia, y por ello aparece ya en la dedicatoria dirigida a la
infanta, en la que el autor afirma:

Algunos, Sefiora, menos entendidos & por ventura no sabientes las causas
naturales & morales, ni reuoluiendo las crénicas delos passados tiempos,
auian a mal quando algund reyno o otra pulicia viene a regimiento de
mugeres. Pero yo, como abaxo diré, soy de contraria opinién [...]. (p. 136)

182 Sobre el problema de la mujer que reina, cf. Davis (1975) y Scalingi (1978). Para el caso de
Isabel la Catdlica y la legitimacién de su poder, cf. Lunenfeld (1977).



140 Literatura de matrimonio

Para poder ejercer el poder, sin embargo, es necesaria una preparacion
adecuada!83 que Fray Martin se propone facilitar a la futura monarca:

[...] quise tomar este trabajo de hazer vna breue escriptura que hable dela
generacién & condicion, conpusicién delas nobles duefias, en especial de
aquellas que son o esperan ser reynas [...]. (p. 140)

Defender los derechos de Isabel al trono y, en general, los de la mujer al
poder, e instruirla para tal tarea, ese serfa, segin el «Prohemio», el triple fin
politico que persigue Martin de Cérdoba con su Jardin de nobles doncellas.
Ahora bien: cabria averiguar si el proyecto original del autor se proponia pre-
cisamente este objetivo, o si esta funcién era més bien postiza, adjudicada ex
post a un texto que, originariamente, perseguia fines algo distintos, como el de
la instruccién de la mujer en general. Existen, en principio, dos posibilidades:
Martin de Cérdoba escribiria el texto en 1468, cuando el problema de la suce-
sion al trono se impuso, precisamente para instruir a la futura reina (forman-
do, en este caso, la dedicatoria y el texto un conjunto coherente); pero también
podria haberlo escrito ya antes!84 y haberlo dedicado a la princesa Isabel en el
momento estratégicamente mas oportuno, aprovechandose de la nueva situa-
cién politica y afiadiéndole un prélogo que le asignara una funcién mds espe-
cifica que la originariamente planeada.

Para despejar esta cuestion, tendremos que examinar, en primer lugar, si
se encuentran en el texto referencias directas a su destinataria, y, en segundo
lugar, si s6lo se tematizan la instruccién y el comportamiento de la princesa o
de la mujer noble en general, o si también se puede constatar un interés espe-
cifico por la mujer que reina. En concreto, cabria esclarecer si llega a discu-
tirse el problema de la compatibilidad de jerarquia politica y jerarquia intra-
matrimonial en el caso de una reina casada. De tratarse este tema, ello seria un
indicio de que el Jardin no se escribid, efectivamente, hasta 1468. Si no se
encontraran rastros de este problema, ello probaria, por el contrario, que el
libro ya estaria escrito y s6lo tuvo que ser colocado, para lo cual Martin de
Cérdoba lo dot6 con una dedicatoria que lo actualizara.

Ya hemos precisado una de las principales diferencias temdticas entre el
Livre des trois vertus y el Jardin de nobles doncellas, debida a una funcién y

183 Jardin, p. 137: «No se requiere poca sabiduria en aquéllos que tienen el gouernallo delos
reynos [...]».

184 Esta parece ser la opinién de Harriet Goldberg, que dice: «[...] in 1468, the young Alfonso
had died and Isabel had been named heir to the throne. Presumably, Fray Martin had already
written the Jardin which he dedicated to the young princess after the death of her brother.»
(Goldberg 1974: 27).



Espejos de sefioras generosas 11 141

a una situacioén de produccion distintas. Pero lo que distingue las dos obras no
es solo el hecho de que el problema de cémo legitimar el poder en manos
femeninas cobre importancia especial en este tratado. Veremos enseguida que
no solo un tema determinado, sino antes bien el enfoque entero es completa-
mente distinto —lo que necesariamente lleva a una concepcidon diferente de
los papeles de los sexos y muy concretamente del de la mujer. La personali-
dad del autor, su formacién y su fondo cultural, parecen, por lo menos en
parte, responsables de esta diferencia de enfoque.

Fray Martin de Cérdoba habria nacido a finales del siglo XIV. En 1420 se
documenta su presencia en el convento agustino de Cérdoba. Cuatro afios més
tarde recibe el grado de lector en Zaragoza, queddndose posteriormente en el
convento de Salamanca. Dos viajes, en los afios treinta y alrededor de 1460,
lo llevaron a Toulouse, donde también ensefid. Que tuviera cierto ascendiente
en la corte, se deduce, por una parte, del hecho de que dedicara su Compendio
de la fortuna a don Alvaro de Luna, privado de Juan II, y, por otra parte, de
los testimonios de otros frailes de su orden, segun los cuales fue rogado por
Juan IT y Enrique IV para que fuera a la corte, lo que no quiso hacer. Entre
1465 y 1473 presidi6 cuatro veces los capitulos de la provincia de Castilla. En
1470 fue nombrado vicario general del convento de Valladolid, siéndole
encargado en 1476, el afio de su muerte, el gobierno del mismo. De sus obras
(en latin y en castellano), s6lo el Jardin de nobles doncellas que aqui exami-
namos fue publicado en su época, pero después de la muerte del autor!ss: la
primera edicién aparecié en 1500, en Valladolid, por Juan de Burgos; la segun-
da data de 1542 y fue llevada a cabo en Medina del Campo, a cargo de Juan
de Espinosa. '

Nuestro segundo autor es, pues, al contrario de la lega y autodidacta
Christine de Pizan, cuya formacién fue poco sistematica!8 y que debid su auc-
toritas como escritora tinicamente a su experiencia, un clérigo que dispone de
una formacion teolégica exhaustiva: un intelectual familiarizado con la tradi-
cién canonistica, con larga préctica en la ensefianza, en la explicacién y expo-
sicién de argumentaciones teoldgicas. Que estas premisas personales, profe-
sionales y culturales no dejen de tener consecuencias para un texto y que influ-
yan, ademads de la intencion del autor y de la funcién del texto, en las posicio-
nes que éste defiende, se hard patente a través de la interpretaciéon que facili-
taremos a continuacion. :

185 Para mds detalles sobre las dos ediciones, cf. Goldberg (1974: 11-14).

186 Cf. los pasajes autobiograficos de la Mutacion de Fortune (vv. 420-430) y de la Cité des
Dames (11/36, pp. 875ss.).



142 Literatura de matrimonio

El Jardin de nobles doncellas consta de tres partes. La primera, que trata
«dela generacién dela muger» (p. 143), procede a una descripcién alegoérica
del origen de la mujer, con base en comentarios patristicos sobre Génesis 2,
18-25; la segunda «habla delas condiciones dela muger, asi delas que han
como delas que esperan auer para ser buenas» (p. 191); y, en la tercera, se
explica a la mujer «como a enxenplo delas pasadas que fueron claras dueiias,
ha de conponer su vida» (p. 241).

Si intentamos ahora caracterizar mas exactamente la indole del didactis-
mo que se halla en el Jardin, constatamos que fray Martin se basa en premi-
sas ideoldgicas y en una tradicion discursiva diferentes y persigue, dentro del
marco mds amplio de la instruccién de la princesa, intenciones algo distintas
de las de Christine. '

Al comienzo de su tratado, Christine no habia tardado mucho en proceder
a las amonestaciones concretas y practicas para el primer grupo de la pobla-
cion femenina a que se dirigfa; fray Martin, por otro lado, no prescinde de una
amplia exposicion tedrica que se propone elucidar de dénde viene la mujer y
qué es —dos cuestiones que no interesan a Christine en el contexto de la ense-
fianza prictica facilitada por las tres virtudes.

Las disquisiciones que ocupan toda la primera parte del tratado atestiguan
una perspectiva bastante particular. En vez de interesarse por los asuntos que
aparecen en la tradicién discursiva econémica, tipica de los espejos de princi-
pes, fray Martin procede a explicaciones que se apoyan en otros dos enfoques,
emparentados ya por el simple hecho de que se encuentran con preferencia en
obras de clérigos: el teoldgico y el debatistico. La introduccién tedrica, que,
aparentemente, s6lo quiere interpretar el significado de las circunstancias par-
ticulares del origen de la mujer, persigue asimismo el objetivo de demostrar la
dignidad de la mujer desde el mismo punto de vista. Una vez mads se trasluce,
a través de la interpretacion de los pasajes biblicos que hacen referencia al ori-
gen de la mujer, que ésta no es en absoluto inferior al var6n!87. Asi es que las
explicaciones teoldgicas sirven también para refutar hipotéticas posiciones
miséginas, como apologia de la mujer.

187 Muy aclarador al respecto es, para dar sélo un ejemplo, el pasaje que trata de la creacién de
Eva. Siguiendo a los mdximos representantes de una tradicién teoldgica, fray Martin expli-
ca que la particularidad de que Eva fuera creada del costado de Adan, quiere «mostrar que
se criaua en compaiiia de amor y dilexién de su marido; que si Dios la criara dela cabega del
varén, paresciera que la hazia como su sefiora y si la criara delos pies, paresciera como que
la criaua para servienta del varén. Pues por quanto se hazia no por ser sefiora ni seruienta
suya, mas para ser su compaifiera en matrimonio, porende fue sacada dela parte ygual, que
es el costado, [...].» (p. 148).



Espejos de sefioras generosas 11 143

Todo ello sirve, en tltima instancia, para probar que las mujeres si pueden
gobernar, cumpliéndose de esta forma el propdsito al que fray Martin alude en
el Prohemio. Henos aqui con un tema principal que Christine ni siquiera se
plantea en su Livre des trois vertus porque la situacion es diferente: el agusti-
no espaiiol se revela, por lo tanto, como autor politico en un sentido mucho
mads concreto que lo seria Christine.

En las dos partes que siguen, la perspectiva cambia. La atencion pasa de
problemas tedricos (que, por cierto, no desaparecen por completo) a cuestio-
nes mds practicas, con lo que el enfoque bédsicamente teoldgico se aproxima
al de la tradicién econémica. Después de haber explicado el origen de la mujer
y haber probado su dignidad para reinar, fray Martin emprende, en las partes
segunda y tercera, la tarea de ensefiarle cémo lo debe hacer. Para ello, empie-
za con las calidades buenas de las mujeres, sigue con las menos buenas! y
otra ambivalente, y acaba por detallar atin otras propiedades necesarias.

Ya en las primeras secciones (caps. 1-4), la discusion de las virtudes feme-
ninas y los avisos sobre el modo de vivir en general se conectan con adver-
tencias particulares para la princesa. El autor hace uso de una combinacién de
descripcion, prescripcién y subsiguiente aplicacion concreta. Las condiciones
de la mujer son, una por una, primero referidas y explicadas, luego normati-
vamente postuladas o vedadas, y, por tltimo, puestas en relacién con las nece-
sidades especificas de la princesa. En los cinco restantes capitulos de la segun-
da parte, se sobrepone la prescripcion pura, que se refiere atin mds claramen-
te que antes a la mujer noble, y, en especial a la princesa. La tercera parte pro-
sigue la construccién prescriptiva del papel de la «noble doncella» y convali-
da los asertos hechos ejemplificdndolos e ilustrindolos a través de figuras
femeninas ejemplares. Se discute la importancia del amor a la sabiduria, de la
fortaleza y de la constancia para la mujer noble; después, fray Martin habla
sobre los tres estados de mujeres segun su grado de castidad (de los que pres-
cinde precisamente Christine) y, mas en concreto, sobre el matrimonio, para el
que facilita una valoracién desde un punto de vista teolégico; da avisos a la
princesa casada y cierra su tratado con una amonestacion general a la hones-
tidad.

188 La discusion de estos defectos constituye, en rigor, una paradoja en el sentido de que a una
apologia de la mujer se siguen amonestaciones precisamente contra aquellas caracteristicas
femeninas de las que la acusan los miséginos. Podria llegarse a la conclusién de que Martin
de Cérdoba afirme, implicitamente, la existencia de tales vicios. No creamos que la expli-
cacion se halle en una mal escondida misoginia del autor, sino antes bien en su deseo profi-
lactico de prevenir a las mujeres para evitar acusaciones misdginas, puesto que la parte pri-
mera y los tres primeros capitulos de la parte segunda ya habian intentado rehabilitar a las
mujeres, desbaratando los argumentos de los mis6ginos.



144 Literatura de matrimonio

El enfoque que prepondera en la segunda y en la tercera parte del Jardin
constituye una combinacién interesante de elementos procedentes de las tra-
diciones teoldgica y econémica. Si bien los temas tratados forman parte del
repertorio tradicional de éste, la instruccién recurre a una ideologia subyacen-
te que no puede ni quiere desmentir su raigambre teoldgica: en el momento de
proceder a la doctrina, el discurso atiende mucho menos a las necesidades de
una realidad social o politica, sino que parte de la obligacion ética (en el sen-
tido amplio) de llevar una vida virtuosa, segtin los preceptos divinos. Los con-
sejos y las amonestaciones se apoyan, las mds de las veces, en el ideario de la
teologia moral: hay comportamientos virtuosos y otros pecaminosos. Aun par-
tiendo de un pretexto politico, fray Martin persigue objetivos ético-pedagégi-
cos marcadamente moralistas, interesdndose mas por la distincién entre lo
pecaminoso y lo meritorio que por el funcionamiento del colectivo sociopoli-
tico.

(A qué medios recurre el autor para transmitir su doctrina? Un anélisis de
las estrategias textuales y del tono adoptado por la escritura, revela un des-
lumbrante esquematismo. Todo el tratado se organiza en rigidas estructuras
trimembres: en los capitulos de las tres partes del Jardin de nobles doncellas,
la materia estd dispuesta constantemente en estructuras ternarias!®®. Que esta
disposicion esté relacionada con la tradicién teoldgica, y mas en concreto con
la casuistica escoldstica, es obvio. Al mismo tiempo, remite a lo que acabamos
de hacer constar al tratar del enfoque, y lo confirma: fray Martin de Cérdoba
escribe como teélogo; y, aunque parta de una situacion concreta que le podria
inducir a abarcar también aspectos cotidianos, falta cualquier elemento realis-
ta. En la primera parte, el autor prefiere la teoria; en las otras dos, trata de
asuntos practicos en estilo drido, formalista, sin pasajes dialogados ni referen-
cias a lo cotidiano.

Pero el enfoque escogido y la escritura adoptada no se explican s6lo por
el fondo cultural y la intencién del autor, sino también por las instancias recep-
toras, el destinatario inmediato y el publico deseado.

Al preguntarnos por el publico al que se dirige Fray Martin, interesa ave-
riguar, en primer lugar, si el autor tiene presente un publico ulterior o si el
Jardin se dirige Gnicamente a su destinataria, la princesa Isabel. Respecto a

189 El capitulo II/5, por ejemplo, dispone sus preceptos como sigue: Debe serse bueno con res-
pecto 1. a Dios; 2. al préjimo/pueblo/otros; 3. a si mismo. Ello significa: 1.1. temor de la
potencia de Dios; 1.1. honor a Su sabiduria; 1.3. amor a Su clemencia; 2.1. justicia; 2.2. fran-
queza; 2.3., concordia; 3.3. guardar su propia condicidn; 3.2. regir su lengua; 3.3. gobernar
su obra. Y por encima: 1.1. temor a Dios porque es 1.1.1. justo 1.1.2. poderoso 1.1.3. pro-
veedor.



Espejos de sefioras generosas 11 145

ello, queda claro enseguida que el tratado hace justicia a su titulo: se propone,
efectivamente, la instruccién de nobles doncellas, y no sélo la de la princesa.
Pero tampoco de un campo mds amplio de potenciales receptoras: no se
constata, de ningin modo, una extension de la doctrina a otras capas sociales,
como en el tratado de Christine.

Es curioso que los asertos que se refieren a las mujeres en general se
encuentren casi siempre en los pasajes que describen el caracter, la naturaleza
de la mujer; pero en cuanto se cambia a la advertencia, al aviso, al modo pres-
criptivo por lo tanto, es para tratar de las nobles doncellas, y, las més de las
veces, para especificar enseguida lo que conviene a la princesa. Dicho con
otras palabras: fray Martin de Cérdoba habla de las mujeres, pero sélo para
las nobles doncellas. El publico al que aspira el autor, no es, pues, «a general
readership»!%, sino un circulo limitado, constituido por las damas de la mas
alta sociedad: la princesa y las nobles doncellas que son las receptoras de la
enseflanza.

Que fray Martin se dirija a las nobles doncellas, queda, pues, fuera de
duda. Conviene, por lo tanto, tratar, en segundo lugar, del problema referido
mads arriba: jes la princesa, la noble doncella a la que Fray Martin se propone
enseflar, una princesa cualquiera? ;O es que el autor habia pensado, desde un
principio, en la princesa Isabel de Castilla en concreto? O sea, ;sabia el autor,
en el momento de redactar su Jardin, quién iba a ser la destinataria de éste, y
estaba ella incluida en el piblico deseado? Y, caso afirmativo, ;se dirige a la
princesa Isabel sin mds, o a la princesa como futura reina —lo que implicaria
una fecha de redaccién posterior al 5 de julio de 14687

Si prescindimos del «Prohemio» (que pudo ser afiadido en un momento
posterior al de la redaccion original) y buscamos indicios textuales en el tra-
tado propiamente dicho, descubrimos pasajes interesantes. En el capitulo
segundo de la segunda parte, por ejemplo, se lee:

Agora, por quanto todo esto se ordena a dotrina & instrucion dela prince-
sa, quiero aplicar esto alas grandes sefioras & prouar por razones que, avn
que todas las mugeres sean natural mente piadosas, pero las grandes lo
deuen ser mds que todas. Para lo qual saber diremos que la reyna en su
reyno o la princesa o otra sefiora en su principado o sefiorio tiene tres res-
pectos por los quales & cadavno dellos deue ser a sus vasallos piadosa.
(p. 199)

190 Goldberg (1974: 90). Ibidem, p. 94: «immediately comprehensible to a wide readership».



146 _ Literatura de matrimonio

Como se ve, el autor pretende aconsejar a la princesa, pero amplia ense-
guida el circulo de las potenciales receptoras de su doctrina a «grandes» u
«otra[s] sefiora[s]»; en lo que sigue, sin embargo, se corrobora que fray Martin
escribe, en primer lugar, para la princesa o reina y menos para las otras nobles
doncellas, a las que ya ni menciona —lo que es harto revelador en cuanto a
sus intenciones:

La reyna o la princesa es madre de sus pueblos, pues luego siguese que
deue ser aellos piadosa. [...] Pues como dezimos quel rey es padre, por esta
misma razén dezimos que la reyna es madre, ca ella conel rey velan para
nos guardar en nuestra vida & seguridad [...]. La segunda razén por que
deue ser piadosa la reyna, es por quanto es no sola mente madre, mas abo-
gada. [...] Pues como enel reyno celestial el Rey, Jhesu Cristo, es juez &
la Virgen Reyna es abogada, asi ha de ser enel reyno terrenal, que el rey
sea juez & la reyna abogada. [...] Lo tercero, la sefiora es escudo, ca no
s6lo ha de ser piadosa como madre, ni como abogada cerca del rey, mas ha
de ser paués & adaraga & escudo, defendiendo los menudos de las fuergas
delos mayores. [...] E assi serd semejante ala Reyna del cielo [...]

(pp. 199s.)

El paralelismo con la Virgen que sirve de remate al capitulo no hace sino
confirmar lo que los avisos ya hicieron entrever.

También es particularmente aclaratorio el principio del capitulo quinto de
la segunda parte:

Agora diré delas donzellas que han de auer & seguir la nobleza que ouie-
ron de sus parientes, sea doblada por nobles virtudes, & asi sean dignas de
principiar & de regir los siditos pueblos; & esto no s6lo serd prouecho
aellas, mas a todas las claras mugeres; que, avn que todas no puedan ser
reynas ni princesas, pero todas han de trabajar de assi conponer su vida que
sean dignas de ser reynas & princesas. (p. 213)

Aqui se evidencia, precisamente por el hecho de que el autor considere
también a las nobles doncellas que no van a reinar, que le interesa peculiar-
mente la mujer que si lo hard. Lo confirman las explicaciones que siguen: si
todos los mortales deben temer a Dios, los que reinan tienen mds motivos
todavia:

[...] por quanto los reys & reynas no esperan de dar cuenta a otro, sSino a
Dios tan alto, tan poderoso, raz6n es que ayan mds miedo dél que los otros
cuya cuenta se da a sus mayores. Asi quel miedo delos baxos esté reparti-
do, que dello han de sus mayores & dello han de Dios. Pero el miedo delos



Espejos de sefioras generosas 11 147

reys estd todo cogido a Dios no temiendo otro ninguno [...]. La otra razén
[...] es por el terrrible [sic] juyzio que esperan més que los otros. [...] La
otra razén es por que si a Dios la reyna no teme, tan poco serd temida por
sus pueblos [...]. (pp. 215s.)

Y, por si acaso se buscaran declaraciones atin mds explicitas al respecto,
resultaria palmario el final del capitulo siguiente:

Visto c6mo & en qué cosas ha de honrrar a Dios, veamos c6mo lo ha de
amar, alo qual es mds tenuda la noble princesa, alo quel fijo o fija es mds
tenida de amar a su padre, al que dex6 més parte de su heredad. Pues Dios,
que enel vientre dela madre dio & predestiné aésta para reyna de tan noble
reyno com Espafia, mas obligada es alo amar que otra ninguna, ca los bene-
ficios crescientes, cresce el amor. Asi que todas las mugeres sontenidas de
amar a Dios & mucho més las reynas & princesas, entre las quales res-
plandesce la nuestra, ala qual estd aparejado tan bien auenturado reyno
como Espaiia. (p. 220)

La respuesta al problema esbozado queda clara: las frecuentes referencias
a la persona de Isabel y a la situacion de una reina (y no solamente de una
«noble doncella») muestran que es muy poco probable que Fray Martin de
Cérdoba haya redactado su Jardin antes de 1468, dedicandolo ex post a la
joven Isabel en el momento en que sus perspectivas de llegar a ser reina mejo-
raron de repente. Al contrario, el autor pensaba en la futura Reina Catdlica
como destinataria del tratado, y preveia al mismo tiempo un publico ulterior
de «nobles doncellas» a las que queria instruir. ;Cudl es entonces el modelo
que Fray Martin esboza de la mujer!®! noble en su tratado?

Ya hemos referido cémo fray Martin intenta dignificar a la mujer en la pri-
mera parte del Jardin: en una explicacién descriptiva, interpretando teoldgi-
camente su origen, demuestra que las mujeres no son inferiores a los varones.
En la segunda parte, se entrelazan constantemente el modo descriptivo y el
normativo: si la mujer tiene varias propiedades, «es bien que de todas veamos,
por que la Sefiora Princesa escoja para si las buenas & las no tales deseche»
(p. 193). Las virtudes que hay que cultivar son la vergiienza, la piedad y el
obsequio; otras tres caracteristicas («la primera, que son intemperadas; la otra,
que son parleras & porfiosas; la otra, que son variables sin constancia»;
p. 209) dan lugar a una amonestacién por parte del autor, para que se eviten.
Para una séptima condicidon, ambivalente («que todo lo hazen por extremo &

191 Los hombres sélo aparecen una vez, de paso —curiosamente en el capitulo 111/4, que trata
de la «castidad virginal» que se les recomienda también.



148 Literatura de matrimonio

por cabo & ésta conlas buenas es buena & conlas malas es mala.»; p. 209),
fray Martin recomienda el camino de la aurea mediocritas'*2. Los avisos faci-
litados en los capitulos quinto a décimo de la segunda parte, que se concen-
tran sobre las calidades deseables para nobles doncellas, siguen la vena del
afdn ético-moralista que ya se manifestaba por las exhortaciones precedentes:
las virtudes de la clara mujer tendrdn que cristalizar en su relaciéon con Dios
(temerlo, honrarlo y amarlo), en el control de su propia persona (ordenar el
corazo6n {purgarlo de avaricia [apetito de riqueza], soberbia [apetito de honra]
y lujuria [apetito de deleites carnales]}, la boca {ni hablar demasiado, ni
callar, ni sembrar cizafia} y las manos {modestia en el gesto, honestidad en el
habito, abstinencia en el comer y beber, castidad conyugal}) y en su relacién
con sus préjimos (ser justa, liberal y afable).

En todo ello, fray Martin presenta las virtudes deseables para la princesa
a guisa de valores abstractos; aun enfocando la esfera de lo concreto, prescin-
de de una aplicacién prictica de lo postulado a la realidad.

El modelo de la noble doncella ideal viene completado por los avisos faci-
litados en la tercera parte. Las tres primeras calidades a las que debe aspirar
podrian parecer otras tantas condiciones como las que se discuten en la segun-
da parte. Pero, si examinamos mds detenidamente los primeros capitulos de la
tercera parte, descubrimos que no es del todo asi. Aqui, se pasa de las condi-
ciones femeninas (esto es, comunes a todas las mujeres) que hay que cultivar
o evitar, a las excelencias deseables para la princesa que la hacen sobresalir
sobre otras mujeres y la diferencian de éstas: el amor a la sabiduria, la forta-
leza y la constancia son virtudes extraordinarias y que requieren un esfuerzo
especial. Por ello, en la tercera parte, y al contrario de la segunda, en la que la
doctrina no se ejemplifica, fray Martin ilustra, a través de figuras femeninas
ejemplares, las excelencias que la princesa debe procurar.

En lo que se refiere al papel de la mujer, resulta de sumo interés que las
propiedades aconsejadas, por las que la princesa destacard no sélo son difici-
les de lograr; mds ain, son rasgos masculinos que aproximan la princesa a los
varones. Como los hombres, pero al contrario de las mujeres en general, la
princesa puede y debe dedicarse al estudio!??; la fortaleza de Semiramis evoca

192 Jardin, p. 212: «Donde es tanto prouechoso en todo huy!r los extremos, que avn enlos bue-
nos es vituperoso tener los cabos. [...] Uno solo quiere extremo: esto es el amor de Dios que
no lo podemos tanto amar que no seamos mds obligados alo amar.».

193 Jardin, p. 244: «Pues no han de entrar en consejo [sc. las mujeres], no han menester ciencia
para ello [...]. Pero entiéndese delas particulares mugeres & no delas claras, como son prin-
cesas & reynas, alas quales ho es vedado estudiar en sabiduria. Como Sancta Catalina que
hera hija de rey & hera instruyda en todas las artes liberales. Assi que estas tres puniciones
comprehendieron alas escuras & pleueas hembras, mas no alas altas duefias como es nues-



Espejos de seiioras generosas 11 149

enseguida lo masculino!®4; y en un pasaje que se ocupa de la «constancia en
buen propo6sito de virtudes & dela fe cathdlica» (p. 250) se hace constar que
lo ideal para la princesa es tener «dnimo varonil» (p. 251).

En los capitulos siguientes, fray Martin pasa de la sexualidad de la mujer,
en la que ha de reinar la maxima castidad posible (ya que «todas las virtudes
enla muger, avn que estouiesse vn montén dellas fasta el cielo, sin castidad no
son sino como escorias & ceniza contra el viento»; p. 255), a su discusién
sobre el matrimonio; en todo ello, se atiene a la clasificacion esquemadtica en
tres estados de mujeres segun el grado de castidad que caracteriza su vida. Con
una transicion légica, se llega de la firmeza a la castidad virginal para la que
aquélla es imprescindible. Al segundo grado de castidad corresponde el esta-
do de viudez que, al contrario de la virginidad, constituye una opcién también
para las reinas!9s. De ahi se llega al matrimonio, otra vez mediante la castidad,
que es el punto comin entre los tres estados:

Como la muger es honesta & de mejor fama, si por leal amor del marido
passado no toma otro, mas queda & permanesce biuda, assi es mucho més
obligada de se guardar en castidad para el marido que ha de tomar. Donde
podemos dezir que la donzella virgen, si quiere casar & ha intencién de
tomar marido, que ya antes que lo tome lo ha de amar & para €l guardar su
flor & castidad. Ha de ser leal desque lo ha tomado. (p. 265)

Como se ve por el pasaje citado, el valor del matrimonio en términos de
castidad no se menciona atn ni se compara al de la virginidad y de la viudez.
Creemos que ello se explica por la situacion concreta que motivé la redaccion
del Jardin de nobles doncellas. Ya que el tratado se dedica a una princesa que
estd en vias de contraer matrimonio, habria sido algo improcedente confron-
tarla, antes de nada, con el hecho de que el estado que elige es precisamente
el menos meritorio en lo que se refiere a la valoracion de la sexualidad que
conlleva. La argumentacion insiste, por ahora, s6lo en la necesidad de que
todas las clases de mujeres guarden su castidad. Ello implica, para la esposa,
el deber de lealtad —una virtud por la que destacaron todas las mujeres de la
Antigiliedad que fray Martin enumera en lo que sigue, para que «tales enxem-

tra sefiora, la Princesa, por lo qual deue captar algunas oras del dia en que estudie & oya tales
cosas que sean propias al regimiento del reyno.».

194 Jardin, p. 246: «Pero después que murié Nino, Semiramis, su muger combati6 alos Indios
& los sojuzgd & gand. Donde paresce la mugeril fortaleza que acabé lo que los varones no
pudieron acabar.». _

195 Cf. Jardin, p. 264: «Diremos, pues, que a todas las dueiias es honesto mantenerse en estado
de biuda, pero mucho mds alas reynas, si les contesce perder sus maridos, no pueden casar
con rey & porende es mejor asi viuir en su biudez.».



150 Literatura de matrimonio

plos ayan las nuestras reynas para amar a sus maridos & serd grand prouecho,
no sola mente a ellos, mas a todo el reyno, que avrdn hijos de bendicién que
suscedan a sus padres & mantengan el reyno en paz & justicia» (p. 268).

La discusion teoldgica del valor del matrimonio, esquivada mas arriba,
acaba por hacer su aparicion en el capitulo séptimo, donde el autor procede a
la calificacién del matrimonio en cuanto al grado de castidad, enfrentdndolo a
la virginidad y la viudez. Siguiendo a San Jer6nimo, fray Martin rechaza las
posiciones extremas representadas por Tatiano y Joviniano:

Este entre otros errores puso vno que las casadas & las virgines todas heran
de ygual mérito & este es extremo de otro que puso Taciano, diziendo que
las bodas heran pecado. Aquél las ygual6 ala virginidad; éste las ygual6 ala
fornicacion. La verdad, pues, dela fe va por medio [...]. (p. 270)

El primer grado de castidad corresponde a la «continencia conjugal»
(p. 271), el segundo a las viudas que «biuen en doble castidad» (p. 269) y el
tercero a las «virgines que biuen vida angélica, no humana» (p. 269). Esta cla-
sificacion, que sitda el matrimonio por debajo de los otros dos estados, se
completa con otra que lo ubica entre valores muy positivos y muy negativos:
si existen tres maneras de vivir, el matrimonio pertenece a la «vida humana»,
situada entre la «angélica» y la «bestial»1%9. Se ofrecen, por lo tanto, dos valo-
raciones distintas, sin preferir una de las dos: una forma hébil de sortear apu-
ros.

Es curioso que de la relacién entre los esposos poco se llegue a saber a
través de las explicaciones de fray Martin; y el capitulo octavo de la tercera
parte, el dnico que proporciona avisos mds concretos al respecto, es, en su
mayor parte, una traduccién de un pasaje de Valerius Maximus que detalla
cuatro reglas bdsicas: obsequio de la mujer al marido, inseparabilidad de la
unién matrimonial, templanza en la bebida (para las mujeres) y concordia.
Pero la aplicacién de la doctrina a la préctica es minima; el autor se limita a
reproducir los preceptos de los romanos, sin pronunciarse acerca de la validez
de éstos en la actualidad.

Respecto a la «honrra que la muger deue a su marido» (p. 275), resulta
l6gico que falten detalles acerca del obsequio, que tanto preocupa a los auto-
res que desarrollan reglas de comportamiento para las esposas en el caso con-

196 Jardin, p. 273: «La tercera manera de biuir es quando el honbre biue media vida, que ni es
tan perfecta como los dngelés, ni tan maluada como bestia. Pero biue com hombre casdndo-
se & conuersando conlos hombres honestamente & en su matrimono guardando lealtad &
otras cosas que deximos.».



Espejos de sefioras generosas 11 151

creto. El deber de obediencia frente al marido no se plantea de la misma forma
para una reina, soberana de su pafs, que para otra mujer. ;Hasta qué punto
tiene que obedecer la reina a su marido que, en asuntos politicos, no es supe-
rior a ella? Fray Martin prefiere no aventurarse en este tema delicado acerca
del cual su competencia parece menor que en asuntos de teologia, y prescin-
de aqui de consejos al respecto. En un momento anterior, no obstante, habia
relativizado la obligacion al «gracioso & consolatiuo seruicio» (p. 203), y, con
ello, implicitamente también la jerarquia establecida. En uno de los poquisi-
mos pasajes que proporcionan indicaciones claras sobre el comportamiento
debido de la esposa, se explica:

Lo tercero en que han de ser obsequiosas es en su casa. Notd que segund
los philésofos, enel regimiento doméstico & casero, los oficios del var6n
& dela muger son repartidos, ca el marido ha de procurar lo defuera de
casa & la muger lo de dentro de casa; ca natural cosa es ala muger estar
sienpre en casa. E desto se sigue que la muger ha de ser obsequiosa al
marido amdndole, honrrdndole & por si & por otras seruiéndole. Es verdad
que esto no cab[e] enlas altas duefias que tienen su estado aparte de sus
maridos. Esto avn que no sea siempre, pero alo menos, quando quiera que
conuenga, la duefia deue estos obsequios a su sefior & marido. (p. 206)

El obsequio, por lo tanto, queda para cuando la princesa «quiera que
conuenga».

Fray Martin de Cérdoba sigue siendo parco en preceptos precisos asimis-
mo en los dos capitulos que cierran el tratado. Volviendo a las fuentes bibli-
cas, y mds en concreto a los Proverbia (11 y 31) y a los Canticos, se limita a
advertir contra la vanidad, los afeites, los casamientos por riqueza y los amo-
res carnales. Respecto a estos tltimos, son tolerables dentro del matrimonio,
pero deshonestos y peligrosisimos fuera de él, especialmente para mujeres
nobles!97.

Si consideramos el conjunto de la doctrina que fray Martin dispensa a la
esposa (y no solamente a la noble doncella), vemos que escasean los avisos
concretos y, mds atin, los consejos 0 preceptos para la relacién de la mujer con

197 Jardin, p. 285: «[...] los carnales amores a todos paren peligro, assi a donzelles como a don-
zellas, pero mucho mads alas donzellas que alos mancebos; avn que conciban amor, pero tie-
nen otras cosas enque entender, como es en monte, en caga, en domar cauallos & otros
fechos humanos que les resfrian aquel amor nescio. Las donzellas, si vna vegada son ocu-
padas de amor, son perdidas que no tienen otro oficio sino amar. Donde o se an de tornar
locas o han de caher en vileza & todo es peligro. En especial a duefias de alto estado que tie-
nen que perder, que avn los mismos parientes suyos les son contrarios & les procuran la
muerte porque ensuzia [sic] su linaje.».



152 Literatura de matrimonio

su marido: se recomiendan una lealtad no muy especificada, la concordia, y
se relativiza el deber de obediencia. En general, el autor no se interesa dema-
siado por la conducta de la mujer, y ain menos por su comportamiento como
esposa. Antes bien, procura someter a la princesa a un ideal abstracto de vir-
tudes sin demasiada relacion con la realidad. Por mds que le recuerde que el
hecho de ser reina conlleva una especial responsabilidad de vivir bien, no pro-
porciona consejos concretos para el ejercicio del poder, sino sélo exhortacio-
nes pias que pretenden incitar a una actitud interior abnegada e incorruptible,
a la devocion y a la contencién, desde una perspectiva nitidamente teoldgica.

Obviamente, no puede ni debe ser nuestra tarea la de juzgar hasta qué
punto cumplié la Reina Catélica con lo que de ella esperaba fray Martin de
Cérdoba, y decidir si efectivamente «la prudence et la sagesse dont elle sut
faire preuve en toutes les circonstances heureuses ou malheureuses de son
existence révelent [...] I’excellence et la pertinence des conseils qui lui furent
dispensées et qui lui permirent de devenir comme I’illustration de cet idéal de
«doncella a Dios», como cree Paulette Demerson!®8. Preferimos dejar esta
cuestion delicada al criterio de los historiadores, tanto mas cuanto que, preci-
samente en el caso de Isabel la Catdlica, basta una ojeada sobre cierta litera-
tura completamente desprovista de espiritu critico para verificar con cudnta
facilidad y con cudnto oportunismo se pueden aprovechar y funcionalizar para
fines politicos las biografias de monarcas ilustres!?.

Para nosotros, que solamente pretendemos elucidar cudles son las inten-
ciones del autor y las caracteristicas del piblico que implicita o explicitamen-
te quiere alcanzar, y demostrar cémo estos dos factores condicionan el conte-
nido del texto, quizd sea util concluir este capitulo con un vistazo contrastivo
y sintético al Livro das trés vertudes y al Jardin de nobles doncellas. De esta
forma se podra demostrar a qué se deben las divergencias notables que sepa-
ran a los dos textos, a pesar de que las circunstancias que motivaron su redac-
cién sean bastante parecidas.

Tanto el Livro das trés virtudes como el Jardin de nobles doncellas podri-
an definirse como espejos de princesas, como ejemplos de una sub-especie de
los espejos de principes, caracterizada por dirigirse a un piblico femenino o
al menos a una instancia receptora femenina. Pero son, ademads, casos muy

198 Demerson (1984a: 153).

199 Concretamente en la Espaiia franquista, la figura de Isabel fue convertida en estandarte de
una politica de mujeres muy sui generis. Son numerosos los ejemplos de autores y estudios
que glorificaron, ejemplarizaron y, en dltima instancia, funcionalizaron a la Reina Catélica
para fines politicos y/o religiosos actuales.



Espejos de sefioras generosas 11 153

peculiares de tales espejos de princesas que se distinguen muy nitidamente
entre si.

En el nivel de los contenidos, verificamos que el tratado de Christine de
Pizan ofrece avisos que se orientan por las necesidades concretas de la vida
prictica y que no dejan de contemplar problemas especificamente femeninos,
extendiendo, ademads, sus consejos a potenciales receptoras de todas las capas
sociales, aunque el peso mayor corresponda a las mujeres nobles. Este rasgo
particular atestigua una actitud concienzuda frente a las diferencias sociales.
El doctrinal de fray Martin de Cérdoba, en cambio, prefiere lo teérico y abs-
tracto: desde una perspectiva interesada por cuestiones teoldgicas, el autor
trata de explicar la naturaleza de la mujer, probando asi su dignidad y legiti-
mando su derecho al poder2®, y de imponer a las lectoras un ideal de virtudes
que desatiende la esfera practica. Para todo ello, se vale de una estructura muy
esquematizada y una escritura bastante rebuscada, mientras que su colega
francesa opta por un lenguaje concreto, vivo y plastico, recurriendo a un
marco narrativo de indole alegdrica ya utilizado en otra de sus obras.

No es de admirar que las imdgenes y los modelos de la mujer y del matri-
monio (los varones se dejan de lado en los dos libros) también se distingan.
Christine recomienda habilidad téctica y destreza retérica en el trato con los
demads (marido inclusive), informacién, juicio y una actitud tan critica como
pragmatica frente a los problemas de la vida de cada dia; presenta el matri-
monio como una comunidad cuyo buen funcionamiento da ventajas a las dos
partes, por lo que la esposa debe evitar conflictos matrimoniales. La princesa
ideal de fray Martin de Cérdoba, por otro lado, destaca por su actitud interior
virtuosa frente a Dios, pero también por su presentacion modesta, sencilla y
por el trato prevenido, concienzudo con los stibditos; el matrimonio interesa
sobre todo con respecto a su valor frente a otros estados.

Las diferencias entre los dos textos se pueden explicar por varios factores.
Por una parte, la intencién de los autores es distinta en los dos casos, aunque
los dos textos compartan el propésito bésico de instruir a futuras reinas. El
objetivo del agustino es, como pudimos ver, mucho menos practico que tedri-
co: un afdn moralizante general se sobrepone al designio politico pretendido
de ofrecer consejos a una princesa. En el caso de Christine de Pizan, la aspi-

200 En este empeiio por rehabilitar a la mujer (necesario para poder defender el derecho de una
mujer a ser reina) frente a una tradicién miségina que, sin embargo, no se ataca frontalmen-
te ni se refiere siquiera, fray Martin se aproxima de las posiciones de Christine en su Ciré
des Dames. El Jardin de nobles doncellas, no sélo didactico sino también tedrico, queda as{
mucho més cerca de la obra teérica-disputativa de Christine que del Livro das trés virtudes
que pertenece al mismo género.



154 _ Literatura de matrimonio

racion también va mds lejos. Aun intentando orientar el comportamiento de la
princesa, se propone asimismo brindar avisos ttiles a otras mujeres, avisos
que ocupan casi la mitad de su tratado, con lo que éste adquiere una validez
mds global. En este sentido, los dos autores coinciden en el designio de apro-
vechar circunstancias histérico-politicas especificas para realizar una obra
para la cual la situacién concreta resulta, al fin y al cabo, mero pretexto. El que
fray Martin persista en discusiones dogmaticas y parezca incapaz de abordar
cuestiones practicas, y el que Christine dedique buena parte de su interés a los
problemas de mujeres y doncellas que no son princesas, hace patente que la
propension moralista del primero y la voluntad de la segunda de facilitar una
obra did4ctica que rebase los limites sociales serian mds fuertes que el deseo
de escribir para la situacién concreta.

Intimamente relacionada con la intencién de los autores se presenta la
cuestion del piblico. Mientras que el Jardin se escribe para un publico feme-
nino noble, y muy en especial para la destinataria regia que fray Martin de
Cordoba nunca pierde de vista, Christine quiere alcanzar, aunque tal vez sélo
fuera indirectamente, la totalidad de las mujeres.

En tercer lugar, resulta aclaratorio al respecto también el andlisis de la
categoria del enfoque, estrechamente entrelazado aqui con la biografia y con
la formacidn de los que escriben. El enfoque secular del Livro das trés virtu-
des se centra sobre temas econdémicos, politicos y sociales, para los que
Christine, basdndose en sus propias experiencias vitales y con la vista aguza-
da para los problemas de la vida cotidiana, trata de proporcionar avisos prac-
ticos y practicables. Fray Martin de Cérdoba, en cambio, observa su objeto de
estudio a través de una lente teoldgica y tedrica, sin interés para las incum-
bencias de la realidad y de la politica, de acuerdo con su formacién y sus pre-
ocupaciones de moralista.

Asfi se llega a dos textos muy distintos a pesar de su punto de partida
comtn. El Jardin de nobles doncellas, de poca utilidad préictica ulterior a la
edificacién de su destinataria, cuyas necesidades considera casi exclusiva-
mente, resulta por ello, en iltima instancia, como espejo de princesas strictio-
re sensu; el Livro das trés virtudes, en cambio, se revela como un tratado
didéctico de mayor interés, ya que su lectura resulta no sélo més facil, sino
alin mds provechosa para mujeres de todas las capas sociales. Quiz4 sea aqui
donde se manifiesta méds claramente la «mirada femenina» de la autora: al
contrario de otros autores (masculinos) que intentan disciplinar a la poblacién
femenina, Christine destaca por su empefio de proporcionar consejos practi-
cables y realistas para que todas las mujeres puedan defender sus intereses en
un mundo dominado por la voluntad de los hombres. Esta peculiaridad, la



Espejos de serioras generosas 11 155

envergadura de su utilidad para las lectoras de su época, y el hecho de que €l
tratado de Christine ofrezca, por sus miultiples referencias a la realidad de las
mujeres de todas las clases sociales, incluso las menos privilegiadas, un testi-
monio Unico y valiosisimo, explica seguramente también la dispar suerte ulte-
rior de las dos obras.






	Espejos de señoras generosas II : un doctrinal para la futura Reina Católica

