Zeitschrift: Hispanica Helvetica
Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispanicos

Band: 8 (1996)

Artikel: Literatura de matrimonio : Peninsula Ibérica, s. XIV-XVI

Autor: Brandenberger, Tobias

Kapitel: Francesc Eiximenis, el Libre de les dones : un compendio teoldgico
para la(s) existencia(s) femenina(s)

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-840953

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-840953
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

I1.2. FRANCESC EIXIMENIS, EL LIBRE DE LES DONES: UN COMPENDIO
TEOLOGICO PARA LA(S) EXISTENCIA(S) FEMENINA(S)

Por los mismos afios en los que se redactarian la Letra per dona Johana
de Alfons de Gandia y el Conseyll de bones doctrines, hubo, en la misma zona
geografica de la Peninsula Ibérica, otro autor que emprendid, a su vez, la tarea
de componer un libro didactico para mujeres. Fue Francesc Eiximenis, fraile
franciscano??, cuyo Libre de les dones®® (dedicado a Sancha de Arenés, espo-
sa de don Joan, conde de Prades y, por lo tanto, cufiada del mismo Alfons de
Gandia cuya Letra acabamos de examinar) nos ocupari en este segundo capi-
tulo. Escrita probablemente hacia 1396%, esta obra voluminosa se ocupa, en
cerca de cuatrocientos capitulos y con bastante detalle, de todos los temas que
podrian resultar de interés o de importancia para la vida de una mujer!,
Existen varios manuscritos cuatrocentistas del original cataldnl0ol, que fue
dado a la imprenta en los umbrales del siglo XVI: la primera edicién impresa

97 La literatura critica sobre Eiximenis es demasiado copiosa para poder resefiarla aqui. Para
aspectos biograficos y una primera visién panordmica de la obra eiximeniana, resultan tti-
les Ivars (1920-26) y Hauf (1990b), mientras que el libro de Cervera Vera (1989) se limita a
resimenes de contenido muy a menudo inexactos, a algunos juicios globales y a la repro-
ducci6n de resultados procedentes de estudios ajenos. De entre los numerosos trabajos sobre
el Libre de les dones, quisiéramos remitir a los estudios de Wittlin (1981) y Alemany Ferrer
(1991); para un andlisis del tema del papel de la mujer en otras obras del autor, puede verse
también Viera/Piqué (1987).

98 Utilizamos la edicién de Frank Naccarato y Joan Coromines (cf. bibliografia).

99 Para la fecha, véase Wittlin (1981: XIVs.).

100 Temas que ya se hallan en ciertas partes del magnum opus eiximeniano, su Crestid, o que se
habrian hallado alli, de haberse concluido la obra. El matrimonio se habria tratado con toda
probabilidad en el Desé, que se ocuparia de los sacramentos, pero que el autor no llegé a
escribir; también llega a tematizarse en ciertas secciones del Ter¢ y del Dotzé que contienen
pasajes de mucho interés para el estudio de los papeles de los sexos y que se prestarian para
un cotejo con el Libre de les dones, del que tenemos que prescindir por razones de espacio.

101 Cf. Massé6 y Torrents (1909-10: 638-640).



82 _ Literatura de matrimonio

se termind el 8 de mayo de 1495, en Barcelona. En el siglo siguiente, el Libre
de les dones fue traducido también al castellano!02,

El Libre de les dones, escrito a poca distancia cronoldgica y geogrifica de
la Letra per dona Johana y del Conseyll, se sitia, en lo que concierne a su
tamafio, exactamente al otro extremo de la escala cuyo principio ocuparian los
textos que acabamos de mencionar. Pero esta diferencia, tal vez la mds evi-
dente, no es, en absoluto, la mas importante. El libro de Eiximenis no sélo es
mucho mds extenso que las obritas que hemos examinado en el primer capi-
tulo; la diferencia fundamental reside en la particularidad de que el francisca-
no nos presente su materia bajo una perspectiva totalmente distinta y con
ambiciones u objetivos que apuntan hacia otros horizontes, como hemos de
ver a continuacion.

El tamafio del Libre de les dones es sintomético de un empefio muy deter-
minado de su autor: esta obra tiene aspiraciones de totalidad. Francesc
Eiximenis no quiere alcanzar y amonestar solamente a la futura esposa; con su
doctrina, pretende abarcar todo el conjunto femenino de la humanidad.

La clasificacién a la que el autor somete este conjunto forma, al mismo
tiempo, la base para la estructura del libro.

[...] tot aquest libre és primerament partit en dues parts principals. La pri-
mera part tracta generalment d’acod qui a dones pertany. La segona part
tracta d’elles, en special, segons cinch maneres d’elles; car alscunes sén
infantes, que vull compendre sots nom de dones; altres n’hi ha donzelles;

altres, maridades, altres, viduhes; e altres, religioses. (p. 8)

Esta subdivisién de las mujeres tal y como la establece Francesc
Eiximenis ya constituye un primer indicio significativo que remite a cierta tra-
dicidn discursiva, y, con ello, a un determinado tipo de enfoque cuya prepon-
derancia se manifiesta, a través del Libre de les dones, en varios puntos que
discutiremos en nuestro anilisis: es el tipo de enfoque teolégico el que predo-
mina en el Libre de les dones. Tal vez venga a cuento dedicar unos breves
comentarios a la importancia de este tipo de enfoque para el Libre de les dones
en general, antes de estudiar el tratamiento del matrimonio y de los papeles de
los sexos en concreto.

La delimitacién de cinco diferentes tipos de mujeres que propone nuestro
autor refleja basicamente la clasica distribucién teolégica que clasifica a las
mujeres segln su estado civil, (y no, como sucederd, por ejemplo, en un texto

102 Para las versiones castellanas, cf. infra, nuestro capitulo I1/9.



El Libre de les dones de Francesc Eiximenis 83

de Christine de Pizan que consideraremos en el proximo capitulo, segtin su
estatuto social), lo que coincide, en ultima instancia, con una distincién de
varias clases de mujeres diferenciadas a través de su comportamiento sexual.
A partir de la pregunta bésica: ;qué tipo de uso hace la mujer de su sexuali-
dad?103, se llega a la triade virgenes/esposas/viudas: las primeras y las ultimas
viven en castidad, siendo mayor el mérito espiritual de las virgenes porque
prescinden completamente de la carne.

Esta triparticién viene matizada en el Libre de les dones por una distin-
cién més sutil de varios tipos de existencia en estado virginal, mientras que las
categorias matrimonio y viudez se mantienen. Por una parte, existen nifias y
doncellas, dos grupos de mujeres que todavia no tienen sexualidad propia o
que fodavia no deben hacer uso de ella. Es evidente que la separacién entre
unas y otras también se funda en un criterio sexual: las nifias, por no ser puibe-
res aun, todavia no son seres sexuados, mientras que las doncellas ya lo son y,
por ello, tienen que ser reprimidas o reprimirse ellas mismas en todo lo que
atafia a la sexualidad, hasta que se decidan en pro o en contra de una vida que
incluya la sexualidad, matrimonio o convento. Con esto ya estd dicho que la
virginidad de las monjas es el resultado de una decisién voluntaria: ellas han
renunciado a su sexualidad para ofrecer cuerpo y alma al Sefior. Son mujeres
que ya no tienen sexualidad porque han preferido un lazo espiritual con el
Marido Divino, tomando el velo y haciéndose sponsae Christi.

No es por casualidad, ni mucho menos, que tal diferenciacion de varios
tipos de mujeres se base fundamentalmente en un criterio sexual. Por el con-
trario, esta perspectiva teoldgica concibe a la mujer como esencialmente dis-
tinta del hombre por hallarse sujeta a sus pasiones, mientras que el hombre
representaria el espiritu, el intelecto; ella es la criatura fragil, vulnerable y, mas
aun, seducible, cuya sexualidad conviene regular; y esto no tanto por razones
practicas o sociales, sino para evitar el pecado y lograr la salvacién eterna.
Esta concepcién influye mucho en las ideas de Francesc Eiximenis, como
esperamos demostrar en el curso de este capitulo.

La relacion cuantitativa entre las cinco partes del texto, dedicadas a las
nifias, doncellas, casadas, viudas y monjas, respectivamente, puede interpre-
tarse como segundo sintoma de la predominancia del enfoque teoldgico.

103 O también (y quizd mejor dicho) ;quién es la autoridad a la que un ser humano de sexo feme-
nino debe someter su sexualidad? El resultado seria en este caso: las infantas y doncellas
estdn bajo la autoridad paterna; para las casadas, la autoridad es el marido, que también para
las viudas sigue «ejerciendo» cierta funcién autoritaria, en el sentido de que se espera que la
viuda reprima su sexualidad y se dedique a una vida casta, como prueba de fidelidad hacia
el esposo difunto; para las monjas que, en sentido figurado, estdn casadas con el Sefior, es
El la autoridad a la que est4 entregado el cuerpo de la mujer.



84 \ Literatura de matrimonio

Llama la atencién que la quinta seccién, la que se ocupa de las monjas, es de
una extensién y, en consecuencia, de un peso desproporcionadamente superior
a los de las otras: el nimero de capitulos de los que se compone se eleva a
nada menos que 296, mientras que apenas 5 capitulos tratan de las nifias, 12
de las doncellas, 64 de las mujeres casadas, y 6 de las viudas.

Pero no es solamente el tamafio considerable de la quinta parte el que le
confiere un estatuto especial. Hay que tener en cuenta asimismo la declaracion
del propio autor, que opina que «[...] estament de religiosa és molt pus alt
envers Déu que negun altre d’esta present vida [...].» (p. 153).

Ademds, también un breve vistazo a los temas que el autor anuncia para
la quinta parte evidencia el impacto de lo teolégico!%4: si ya el tratado de las
monjas domina cuantitativamente sobre los otros cuatro apartados (hasta tal
punto que podria decirse que el Libre de les dones no dista mucho de ser, en
realidad, un Libre de les monges que trata, de paso, también de otras mujeres),
los asuntos tratados corroboran esta impresion, porque pertenecen nitidamen-
te a la esfera del discurso teolégico.

El mucho peso del enfoque teolégico se manifiesta, en tercer lugar, a tra-
vés de las fuentes utilizadas por fray Francesc, y a través del tratamiento que
éstas reciben. Una mirada a las numerosas citas!%5 que aparecen en el texto
muestra ficilmente que Eiximenis recurre a cada paso a la Biblia; pero tam-
bién los Padres de la Iglesia se hallan representados largamente.
Paralelamente, la manera de citar deja ver que Eiximenis se ha propuesto una
técnica compilatoria que destaca por su afdn de exactitud y rigor cientifico, lo
que asimismo es tipico de autores te6logos: nuestro franciscano suele especi-
ficar sus fuentes, en parte con indicacién exacta del lugar. El que, por otro
lado, traduzca siempre sus citas en latin muestra que piensa en un publico que
no domina este idioma, un publico no demasiado erudito, pero interesado por
instruirse. El uso de las fuentes manejadas tampoco deja lugar a dudas res-
pecto a la orientacién de la doctrina: las citas sirven primordialmente para
apoyar argumentaciones teolégicas, aun cuando se trata de autores paganos.

104 Cf. Libre de les dones, p. 153: «Primerament, donchs, tractarem de les virtuts theologals a
les dites dones necessaries. Seguonament, de les virtuts cardenals. Tergament, dels X mana-
mens divinals. Quartament, dels conseylls evangelicals. Quintament, dels set peccats mor-
tals. Sisenament, dels cinch senys corporals. Setenament, que és religio, ne quina és la per-
feccié qui esta en los tres vots principals. Uytenament, de lur contemplacié e sentimens
celestials.» Para un esquema detallado del quint tractat, véase Wittlin (1983a: 59).

105 Para las fuentes de fray Francesc, cf. Wittlin (1981: sobre todo XXVII-XXXIII).



El Libre de les dones de Francesc Eiximenis 85

Para senalar la (omni)presencia de un tipo de enfoque predominantemen-
te teologico en el Libre de les dones de Eiximenis, nos hemos fijado en tres
elementos sintomdticos: la distincion de varias categorias de mujeres segtn el
criterio de la sexualidad de éstas, la extensién desmedida de la parte dedicada
a las monjas y, finalmente, la eleccién y el tratamiento de las fuentes.
Precisamente el dltimo punto, que considera el material empleado por el autor
para apoyar o ilustrar sus argumentos y los procedimientos utilizados para este
objetivo, nos lleva ahora directamente al contenido del Libre de les dones y a
las intenciones que el autor persigue con su obra. ;Cudles son, de hecho, estos
argumentos, cudles los asuntos tratados, cudles las opiniones que se defienden,
y cudles los moviles que los determinan? Hemos de examinar, a continuacion,
qué imégenes y modelos de la mujer (en especial, de la esposa) y del matri-
monio desarrolla Francesc Eiximenis; en qué escala dependen estos conteni-
dos, las opiniones y declaraciones del autor, del tipo de enfoque adoptado; y
cémo se puede caracterizar la relacion entre las posiciones defendidas y el
enfoque, por una parte, y la intencién del autor, por otra.

Constituiria una simplificacién inadmisible si pretendiéramos restringir la
perspectiva del Libre de les dones a un enfoque puramente teoldgico, redu-
ciendo los intereses de Eiximenis a preocupaciones de un clérigo interesado
s6lo por problemas teéricos. El autor no se limita a la teologia y a la edifica-
cion moral: parece perseguir también otros objetivos. Asi lo entrevemos, por
ejemplo, en el pasaje final del «Preambol», donde la férmula «cinch tracts
ordonats a gloria de Déu principalment, e a lur profit» (p. 8) sugiere que bajo
el provecho de las mujeres no se deberd entender sélo su salvacién eterna, su
bien espiritual, sino tal vez también algo mds concreto: una orientacion préc-
tica para la vida femenina. Y también la pequeiia explicacién que da Eiximenis
al principio del capitulo quinto es harto instructiva al respecto:

Emper0, ans que proceescham al primer tractat [...], avem a premetre als-
cuns preambols qui sén generals a totes les dones e necessaris a saber a
elles matexes, si volen conéxer lur natural condici6, principi e fonament de
lurs bonees, passions e miseries. E axi metex servexen molt a aquella per-
sona qui condicions, bonees e vicis de dones vol saber, els vol dar doctri-
na ne regiment ne conversar legudament entre elles. (p. 12)

De las dos frases citadas se trasluce un gesto didictico-informativo de
alcance mds amplio. Los capitulos quinto a décimo tercero que forman la pri-
mera parte del Libre de les dones no sirven tanto para imponer a las mujeres
un determinado comportamiento o cierta actitud con tal de ayudarlas a alcan-
zar la eterna salvacién; mds bien, se trata de informacién general acerca de los
hechos relativos a su ontologia e idiosincracia, de modo puramente descripti-



86 Literatura de matrimonio

vo por lo tanto!%, Pero es mds adn. El pasaje en cuestién resulta también
sumamente importante para el problema del publico al que aspira el autor;
deja claro que Eiximenis no escribe inicamente para las mujeres, sino para
cualquiera que esté interesado en informarse sobre ellas o que pretenda tratar-
las o instruirlas!7.

Ya hemos sefialado que la intencién del autor (e, indirectamente, asimis-
mo la funcién del texto) y los enfoques adoptados son interdependientes. De
acuerdo con esta relacion intrinseca, resulta concluyente, en el caso concreto,
el que no sélo no sea puramente teoldgica la intencién del autor (orientacion
espiritual, edificacién), sino que tampoco aparezca en estado puro el enfoque
teolégico. De hecho, ya muy pronto se manifiesta la contaminacién del enfo-
que basicamente teoldgico por elementos ideolégicos procedentes de otras tra-
diciones discursivas. Veremos, a continuacién, como se combina la perspecti-
va predominante con otros enfoques y cudl es el cardcter peculiar que recibe
por razén de estas infiltraciones.

Como ejemplo particularmente ilustrativo de tal enriquecimiento del
enfoque principal pueden servir los primeros capitulos del libro. Si nos fija-
mos en las explicaciones acerca de la mujer en general, a través de las cuales
Eiximenis llega al examen de los diferentes tipos de mujeres que ha distin-
guido en su «Preambol», nos percatamos de que el enfoque teolégico se con-
tamina de repente con el enfoque debatistico.

En los capitulos introductorios y en la primera parte, que «tracta general-
ment d’aco qui a dones pertany» (p. 8), hallamos varios pasajes en los cuales

106 Se vislumbra la misma intencién didactico-informativa del autor, si bien combinada con un
gesto normativo (cf. abajo «remeys»), a través de las explicaciones sobre sus motivos que se
proporcionan en el «Preambol»: «Lo llibre aquest [...] és tot de dones, e tracta de lurs bone-
es, e vicis, e remeys d’aquells, segons que la santa Scriptura e-ls sans doctors e phildosophs
han parlat, segons que continua experiéncia nos ensénya; e jatsia que d’aquesta matéria aien
los damont dits tractat larguament, emperd aytant com he pogut e sabut, he compreses lurs
dits en breu tractat per esquivar enug a aquells qui agf ligiran [...].» (pp. 7s.).

107 Resulta bastante dificil especificar mds exactamente el piblico potencial al que Eiximenis se
refiere. Palabras como «dar doctrina ne regiment» podrian hacer suponer que el autor pen-
saba facilitar informacién a sacerdotes responsables de la orientacidn espiritual de mujeres;
por otra parte, «conversar legudament» podria sugerir también que se trata de un trato entre
clérigos y mujeres, debiendo los primeros aprender qué es licito, cémo pueden comunicar
con las mujeres legudament, pero también podria referirse al trato entre laicos, entre hom-
bres y mujeres —lo que significaria que el Libre de les dones se dirigiria también a un publi-
co masculino laico. De hecho, esto se confirma por otros pasajes que deberdn tenerse en
cuenta para la cuestién del piblico: alli veremos, por ejemplo, que también los maridos for-
man parte de los que deberian leer el Libre de les dones.



El Libre de les dones de Francesc Eiximenis 87

surgen argumentaciones misoginas. Pero no se trata de una misoginia satirica
de cariz popular, frecuente en textos escritos en las lenguas verniculas, que se
arroja sobre vicios y defectos de las mujeres con verdadera avidez y se delei-
ta con lo repugnante; la misoginia que surge aqui es de idole teolégico-ascéti-
ca y se nutre fundamentalmente de la Biblia y de los Padres de la Iglesia, eso
es, del discurso teolégico sobre la mujer, y muy en concreto, sobre el pecado
original y la sexualidad.

El enfoque teoldgico que, en realidad, intenta explicar la inferioridad de
la mujer, se ve asi contagiado por ingredientes que proceden de un discurso
misdgino. De repente, las mujeres en general llegan a ser objeto de ataques
verbales, son criticadas y difamadas. Se hace patente aqui un punto de inter-
seccion en el que se pueden tocar los enfoques teoldgico y debatistico: la
misoginia de tipo teolégico-ascético, por asi decir, cientifico. Al mismo tiem-
po, sin embargo, los mismos dos enfoques vuelven a entrar en contacto en otro
punto, exactamente opuesto: cuando se trata de rehabilitar a la mujer con argu-
mentos teolégicos, o sea en el momento en que cabe defender posiciones fil6-
ginas o antimisédginas.

Veamos rapidamente los enredados caminos argumentativos por los que
orienta el texto en estos capitulos. Partiendo del imperativo de una vida vir-
tuosa y grata a Dios, Eiximenis aplica sus reflexiones, de inmediato, a las
mujeres. Segun refiere en los capitulos tercero y cuarto, para todas ellas es
necesaria la honestidad y condenable cualquier suciedad y vileza carnal, sea
en obras o en pensamiento. Es precisamente de esta ferviente apologia de la
castidad de donde arranca, en lo que sigue, una explicacién de la distincidn de
cinco categorias de mujeres que se ofrece aqui ya por segunda vez —lo que
confirma nuestra tesis referida mas arriba, mostrando palmariamente que la
diferenciacion se basa de hecho en un criterio indisolublemente ligado a la
castidad, o sea, en ultima instancia, a la sexualidad.

En los ocho capitulos siguientes, que forman la «Primera part» del Libre
de les dones, Eiximenis ofrece comentarios de caricter general sobre la mujer.
Acabamos de mencionar que el autor muestra precisamente aqui, al inicio de
la seccion que se refiere a la mujer en general, que no sé6lo se dirige a mujeres
y que su motivacién no es exclusivamente teolégica sino también informati-
va. Pues bien: es justamente en este momento cuando asoman los primeros
amagos misOginos. Tal particularidad hace suponer que la misoginia tiene que
ver con el publico; parece que son los lectores masculinos los que la permiten,
quieren, esperan o necesitan —en todo caso, se pone de manifiesto una estre-
cha relacién entre publico y valoracién del sexo femenino.



88 Literatura de matrimonio

Eiximenis explica el concepto de dona, definiendo a la mujer, de acuerdo
con una opinién difundidisima en la Edad Media, como «hom occasionat,
menor per natura que hom mascle» (p. 12) y refiriendo, por una parte, las razo-
nes de su inferioridad y, por otra, los fines para los que fue creada: para hacer
compaiifa al hombre, multiplicar el linaje humano, nutrir a los nifios, y para
figurar el matrimonio espiritual entre Jesuscristo y la Iglesia. Pero si el autor,
en el capitulo séptimo, alin hace constar que la mujer es buena, las disquisi-
ciones sobre el pecado original que siguen lo llevan hacia una veta miségina
que a continuacion impregnard el discurso. Ello se hace visible por vez pri-
mera en el capitulo décimo, donde se explica «Con estech punit Adam per son
peccat» (p. 18): desde el pecado original, el hombre tiene que soportar a su
mujer, las pasiones y miserias de ella —lo cual indica, aunque sea implicita-
mente, que, para el hombre, la mujer es un castigo infligido por Dios.

A partir del capitulo once, la misoginia se acentiia. Al tratar del castigo de
Eva (y de todas las mujeres) por el pecado original, se hace patente que cada
uno de los factores reunidos en la culpa de Eva motiva un castigo que se plas-
ma en un defecto o vicio femenino; y estos defectos se pormenorizan de una
forma que no oculta su tendencia miségina. Sabemos, por ejemplo, que la
mujer es serpentina y venenosa «per tal cant més ama creure a la serp que a
Déu» (p. 20) o que apenas tiene facultades intelectuales ni freno en sus pasio-
nes porque obré contra Dios y contra las advertencias de su marido!08. Esta
enumeracion de topoi miséginos (basados, por cierto, en razonamientos teo-
16gicos, pero no por ello distintos de los que hallamos a cada paso en textos
perfectamente seculares) culmina en un pasaje con una féormula que da a la
misoginia generalizada un rumbo didéctico. Si existe tanto mal en las muje-
res, conviene instruirlas para que no haya mds ain:

[...] encorre la dona tanta de malicia que, com diu la Scriptura, no és al
moén malicia sobre malicia de fembre. Per totes aquestes coses que dites
s6n en aquest present capitol appar que nostra mare Eva fo molt punida per
son peccat en sa persona, € que grans miseries € molts mals ha trameses a
ses fiylles. Per les quals coses appar que, pus que tants mals e tan perillo-
sos han les dones aconseguits en si metexes per lo peccat de la primera, que
majors n’encérreguen per lurs propris peccats, si no se’n guarden.

108 Cf. p. 21: «[...] per tal cant axi follament se ach, en fer contra Déu sens tot conseyll del
marit, qui era ductor e regidor seu, per tal fo ferida per lo cap de dret en dret, € perdé tant de
seny que és tan poch aquell qui y és romas que no és quays res. E d’aquesta pérdua tan gran
li ve que la dona no ha fre quaix negi en ses passions; e con la carn sia tota corrumpuda en
natura humana, axf con dit és, seguex-se que en la dona regnen les passons e malicies € mal-
vestats de la carn, puys no y ha fre qui les tempra.».



El Libre de les dones de Francesc Eiximenis 89

Per que fa mester que, per guardar les dones de tot mal, posem agi leys,
recgles e doctrines tantes e tals que migangant la misericordia del nostre
Salvador vinguen a salvaci6. (pp. 22s.)

Esta vuelta al enfoque teolégico que se manifiesta a través de la preocu-
pacién de Eiximenis por la salvacién de las mujeres y que se combina con un
gesto abiertamente did4ctico puede interpretarse como reaccion contra la pro-
pia actitud miségina. En el momento en el que se vuelve a presentar como
autor con aspiraciones didécticas, Eiximenis toma, de repente, la defensa del
sexo femenino contra los zaherimientos (a los que, por cierto, también se
habia dedicado pocas paginas antes) e insiste, en el capitulo siguiente, en las
calidades otorgadas a la mujer por Dios. Parece como si se hubiese percatado
de su desliz por la pendiente de la misoginia y como si intentara ahora com-
pensar sus declaraciones negativas acerca de la mujer por otros asertos, igual-
mente basados en una argumentacién teoldgica, pero esta vez filéginos.

Comprobamos, por lo tanto, en un solo texto que los enfoques teolégico
y debatistico!® pueden entrar en contacto en dos puntos diametralmente
opuestos: donde se trata de apoyar posiciones misdginas mediante razona-
mientos del ideario teolégico y donde cabe perseguir una estrategia argumen-
tativa fil6gina o antimiségina para rehabilitar el sexo femenino.

Al dirigir ahora nuestra atencidén hacia las imédgenes y el modelo de la
esposa, no s6lo nos tendrd que interesar la seccién sobre las mujeres casadas
(«Terg tractat: De les dones maridades», capitulos 31 a 94) en la que aquéllos
se plasman; como veremos enseguida, la construccién normativa del papel de
la mujer casada ya se prepara en las secciones primera y segunda, sobre las
infantes y las donzelles. Anticipemos, pues, un pequeiio vistazo sobre los dos
primeros tratados que puede revelarse iitil para la comprensién del modelo de
la esposa que presenta la seccion dedicada especificamente a ella.

La preponderancia del enfoque teol6gico que ya se vislumbraba a través
de los capitulos introductorios se confirma en los tres primeros tractats del
Libre de les dones. Al contrario de lo que habiamos podido comprobar en los
cuatro textos analizados en el capitulo anterior, los asuntos caracteristicos del
enfoque econémico son aqui eclipsados por consideraciones relacionadas con
cuestiones teoldgicas. A la hora de desarrollar su ideal femenino, Eiximenis se
revela como director espiritual que aspira a imponer un ideal absoluto de vir-
tudes, y mucho menos a ofrecer soluciones viables en la vida cotidiana. No es

109 El enfoque debatistico vuelve a aparecer al comienzo de la tercera parte, donde se enumeran
argumentos que desaconsejan el matrimonio, para después refutarlos. Del procedimiento
bastante particular de Eiximenis en ese caso trataremos mds abajo.



90 q Literatura de matrimonio

que el autor no dé avisos pricticos, pero la actitud que por ellos aflora es tan
rigida e intransigente que resulta palmario su desinterés por los problemas que
podria conllevar el cumplimiento de sus avisos.

Son bastante ilustrativas al respecto las advertencias sobre la educacién de
las hijas que hallamos en los capitulos 16 y 17. Eiximenis enumera una serie
de nodrimens que los padres deberdn inculcar a las infantes!'0, entre los que
ocupa, evidentemente, el primer lugar la instruccién religiosa. La insistencia
con la que el franciscano conmina a adiestrar a las nifias en la devocién y la
minuciosidad con la que la pormenoriza!l! son sintométicas de todo el mode-
lo que de la joven se forja a través de los avisos: lo que importa no son las
capacidades econémicas, organizativas, practicas, sino un ideal mds bien abs-
tracto de virtudes. Por el catdlogo de los comportamientos que conviene impo-
ner y de los que urge prohibir se entrevé claramente que la pureza del alma es
mads importante que la capacidad de gobernar una casa: la nifia debe rezar,
honrar a sus padres, obedecer, callar, confesar sus errores, comer y beber poco,
evitar el ocio y ser secreta; por otro lado, no debe mentir, gritar, reir, mirar a
los hombres, asomarse a la ventana o ser perezosa. Asi, las calidades ideales
de la mujer adulta en las que nuestro autor insistird mas adelante se preparan
ya en la educacion de las infantes.

En el siguiente tratado, el que se ocupa de las donzelles, verificamos la
misma veta moralizante y celosa con la que el autor se opone frontalmente a
todo lo mundano. Ya antes de establecer una distincién entre las que se hardn
monjas y las que se casardn!!2, afirma que las doncellas necesitan alin m4s ver-

110 Aqui, la distincién entre infantes y donzelles se especifica numéricamente: «[...] infanta és
appellada comunament de.X. fins en.XII. anys, e de dotze fins que la dona ha marit s’apella
donzella.» (p. 31).

111 Por ejemplo: «[...] a la infanta, de continent que-s sab regonéxer e ha queucom de seny, la
deu hom instruhir en les coses qui guarden Déu, axi con és que-s sipia senyar, e sapia lo
paternoster e la avemaria el credo in Deum, € que-s sapia agenoyllar davant les ymagens de
Jesucrist € de madona santa Maria. Que si ou dir «beneyt sia Jesucrist» que respongua
«amen»; que no s’acost a juheus, ne a moros, ne a res del lur, ne prenga res que li donen, ne
parla sola ab eylls; que s’agenoll al cors de Déu en la esgleya cant se leva, e que sapia la ora-
ci6é propria, almeys digua lavors lo paternoster e:1 credo in Deum; que tostemps que entra
en la esgleya o en capeylla se ajenoll davant I’altar e aqui ador a Déu dient lo paterndster, e
axi de semblants coses.» (p. 31).

112 Libre de les dones, pp. 36s.: «Les donzelles s6n en dues differéncies. La primera differéncia
és d’aquelles qui deven servir Déu en orde; e aquestes, per tal que aprenen letra, millor deven
en poquea tantos entrar en orde. La segona diferéncia és d’aquelles qui entenen a pendre
marit [...].» Es una distincién que a continuacién ya no serd tenida en cuenta explicitamen-
te, lo que es l6gico por cuanto que todo lo explicado acerca de las doncellas (y muy en con-
creto la excelencia de la virginidad, de la que el autor habla en lo que sigue) vale tanto para
unas como para otras y por cuanto que, mds adelante, la distincién entre mujeres casadas y
monjas llevard a dos tractats diferentes.



El Libre de les dones de Francesc Eiximenis 91

giienza y sensatez que las infantes. Tal aserto podria parecer paraddjico, si se
supone que las nifias se hacen m4s sensatas, mas maduras, al llegar a la edad
adulta; pero Eiximenis opina que precisamente entonces se requiere una vigi-
lancia mas atenta porque parte del presupuesto de que las virtudes de la mujer
corren mayor peligro con el despertar de la sexualidad. Resulta tan interesan-
te come sintomatico, en este sentido, el que siempre de nuevo la doctrina se
extienda de las doncellas a otras mujeres (o a la mujer en general) o que inclu-
so ya no se hable de las primeras sino ya de dones. Ello evidencia que el autor
ya ve en la doncella la mujer, aunque todavia no siempre se trate de doncellas
casaderas; no obstante, la nifia se convierte, con la pubertad, en un ser sexua-
do, lo que implica que estard sometida a sus pasiones —y es precisamente este
el momento en que residen los mayores peligros. Los riesgos a los que la natu-
raleza femenina expone a las mujeres existen ya porque existe la sexualidad;
pero la doncella todavia no se halla bajo el control de un marido, su sexuali-
dad ain ni estd encaminada por los cauces del debitum matrimonial ni supri-
mida por la renuncia en favor de un matrimonio espiritual.

En las explicaciones del segundo tractat, el modelo que de la buena don-
cella construye Eiximenis se enfrenta a imdgenes pldasticas de los comporta-
mientos errados de las malas doncellas y demds mujeres. Estos retratos, apa-
rentemente descriptivos, forman un fuerte contraste con el ideal ofrecido,
constituyendo, por asi decirlo, el cuadro negativo sobre el que se viene cons-
truyendo el modelo cuya imitacién deberd perseguir la joven. Pero no es s6lo
en este sentido en el que resulta, por lo menos implicitamente, normativa la
representacion de la mala doncella. Se hallan también pasajes en los que se
pone de manifiesto que tales imdgenes cumplen asimismo con una funcién
prescriptiva ya que el autor exhorta explicitamente a evitar el ejemplo negati-
Vo.

Son tres los caminos por los que la virtuosa doncella guardard su pureza:
la oracién, la humildad y la huida de los amores!!3. Consecuentemente, debe
rezar, ayunar, ser humilde, guardar compostura, honestidad y vergiienza en sus
atavios, y defender su castidad evitando los amores.

Mientras tanto, la mala doncella sélo piensa en afeites, es vana y orgullo-
sa. No solo los excesos en la ostentacion de las jévenes!!4, sino asimismo las

113 También aqui, el programa educativo que Eiximenis propone para las doncellas se limita a
la prescripcion de précticas devotas, detalladas con pormenor (cf. cap. 22). Sobre capacida-
des précticas ni se habla. ,

114 Véase, por ejemplo, todo el capitulo 24 («Con les males donzelles sén erguyloses e van fort
vanament»), en el que abundan descripciones detalladas de exageraciones ridiculas en el
vestir, en el maquillaje, y hasta en la forma de hablar.



92 Literatura de matrimonio

consecuencias con las que tendrdn que contar por sus extravagancias!!S son
descritos pldsticamente.

Si nos fijamos en los razonamientos del autor que lo llevan a condenar los
afeites, se hace bien patente el peso del enfoque teolégico. Ya en la primera
referencia al peligro de los afeites queda claro que la doncella que se maqui-
l1a peca, antes que nada, porque intenta trastocar lo que Dios ha creado:

[...] alcunes donzelles [...] tot jorn pensen en I’afaytament e pintura de la
cara o del cors, la cal cosa és gran offenga de Déu. Car elles entenen a
millorar la cara que la saviesa de Déu ha feta, e més amen portar la cara
que elles se fan que no aquella que Déu los fa. Pensar pots con seria offes
lo pintor si algun li affaytava, o li adobava, o girava la cara que ella ab son
sobiran estudi hagués feta. (p. 39)

Esta infraccién contra la obra de Dios pesa mds que la infraccién contra
el orden social que el mismo comportamiento constituye. El argumento de que
la joven engalanada dé mal ejemplo a otras chicas s6lo aparece en segundo
lugar!'s y vuelve, ademds, a revelarse como una consideracién fundamen-
talmente teoldgica, ya que la falta no se concibe como tal por sus consecuen-
cias sociales sino unicamente porque otras mujeres pueden ser conducidas
también a una actitud pecaminosa. También a través de las explicaciones
siguientes, que intentan demostrar por qué son tan malos los afeites, se vis-
lumbra una preocupacioén teoldgica (que lleva a nuestro autor a extremos argu-
mentativos sorprendentes como el aserto de que la mujer maquillada ofende a
los dngeles); y atestigua la perspectiva religiosa asimismo la relacién de los
castigos con los que son amenazadas las mujeres que pecan por vanidad:

Elles axi ornant-se provoquen a Déu fort contra si metexes, en tant que,
aprés lur mort, Déu ne fa lo major juhy, e-ls déna de les grans penes qui-s
donen a negunes altres persones, en quant han lurs cors haiit con a Déu,
faent-ne ydola e posant aquf tot lur estudi tostemps. (p. 44)

Pero también al legitimar el modelo positivo predomina claramente el
enfoque teolégico sobre el econdémico o social: la conducta virtuosa no se
recomienda porque es util, sino porque es virtuosa, sin que sean necesarias
otras razones.

115 Cf. caps. 25 («Quant mal fa la dona ornar-se vanament») y 26 («Quant de mal se seguex per
aytal van ornament»).

116 Libre de les dones, p. 39: «Pensa encara com la donzella qui-s pinta, déna assenyalat mal
eximpli de ssi mateixa, car déna a entendre a les altres que va cercant qui se n’asalt e qui la
vuiyla; e axi, pus per natura no-l troba, vol-ne trobar per art o per enginy.».



El Libre de les dones de Francesc Eiximenis 93

La base comun de todos estos avisos y comentarios es el empefio del autor
por lograr que la doncella sea consciente del valor de su virginidad y la defien-
da contra cualquier tentacién —es éste el tltimo objetivo de todas las adver-
tencias sobre el recato; y el encomio de la virginidad con el que Eiximenis cie-
rra su segundo tratado!!” estd en perfecta armonia con esta elevacion de la vir-
ginidad al rango de bien supremo al que cualquier doncella habra de aspirar.

Ahora bien, si inquirimos exactamente cudl es aqui el objeto del texto y
quiénes son los receptores (tanto internos como externos) de la doctrina que
ofrece Eiximenis, llegamos a una conclusién que puede sorprender a primera
vista. Aunque los capitulos analizados se proponen tratar de la buena o mala
conducta de las doncellas, no son solamente éstas las que el autor tiene en
cuenta al facilitar sus avisos. Primero, es digno de mencién el hecho de que se
hable casi siempre de dones. Y, en segundo lugar, estd claro que la responsa-
bilidad por el comportamiento justo de las mujeres no corre sélo a cargo de
ellas mismas; los hombres también responden por la conducta de sus esposas.
Son éstos dos puntos no del todo irrelevantes para la interpretacion cabal del
Libre de les dones como conjunto. Por una parte, se evidencia asi que los avi-
sos a las doncellas son vdlidos también para otras mujeres, para la mujer en
general, y que Eiximenis no intenta instruir exclusivamente a las mujeres, sino
también a los hombres. Por otro lado, la argumentacién del autor permite con-
clusiones interesantes sobre la distribucién de papeles entre los dos sexos: la
superioridad del hombre no s6lo le otorga autoridad, sino que también le obli-
ga a proteger a su esposa del pecado.

[...] la muyler cosa és a ell per Déu comanada, que quant en ell serd, que
la preserve de peccat e de tot mal. Donchs, que lo marit li consenta que ella
faca si metexa lag del diable a pendre les animes dels hdomens, e que:s pro-
cur mala fama e do mal eximpli de si mateixa e procur minva a son marit
metex, € a sos infans, e a sos parens: Gran dampnaci6 procura a si metex!
E Déus requerra la anima de la muller, si-s dampna, de les mans d’aytal
hom, e aura massa que fer lavors. (p. 48)

El ideal femenino esbozado a través de las advertencias sobre la educa-
cion de las infantes y donzelles que acabamos de comentar ya anticipa el papel
de la mujer adulta, y, en concreto, el de la esposa. Tanto el modelo positivo de
la doncella virtuosa como la imagen espantajo de 1a mala hembra dependen de
un concepto abstracto y absoluto de virtud construido sobre la base de un ide-
ario teoldgico, y no de las necesidades econémicas, sociales o psicoldgicas de
la esfera prictica, real.

117 Cap. 30 («Quanta és la dignitat de virginitat e con deu ésser guardada carament»).



94 Literatura de matrimonio

Dirijamos ahora, pues, nuestra atencion hacia el ter¢ tractat, «qui €s de les
dones maridades» (p. 56). Bastan una ojeada a su estructura y un breve repa-
so por los 64 capitulos de los que se compone para mostrar que sigue siendo
un enfoque teoldgico el que orienta a nuestro autor (aunque esta primera
impresion deberd ser revisada en parte cuando procedamos al microandlisis de
los contenidos y de las opiniones). El predominio de la perspectiva cuyo peso
acabamos de resaltar para las primeras secciones del Libre de les dones se
manifiesta, en primer lugar, a través de la disposicion de la materia expuesta,
ya que Eiximenis ordena la parte central del tercer tratado segun los bona
matrimonii que conoce la tradicion escoldstica, insistiendo, ademads, en el ori-
gen de sus fuentes!8,

En todos estos capitulos se proporcionan también, por cierto, advertencias
que esbozan normativamente el papel de la esposa, pero estos avisos siempre
estdn sujetos a un esquema argumentativo que se propone, en realidad, la acla-
racién de una materia basicamente teérica. S6lo después de las consideracio-
nes acerca de los bona matrimonii que desembocan en la conclusién de que
«les dones posades sots aquest estament e sagrament deven ab gran reverén-
cia aquell tenir éntegrament honrat per lur bona vida» (p. 117), Eiximenis pro-
cede a facilitar normas de comportamiento concretas, independientes de refle-
xiones tedricas preliminares. Estas reglas se basan sobre el mismo texto bibli-
co que emplea Ferndn Pérez de Guzmadn; pero ya la manera de citar es sinto-
matica de un trasfondo teolégico erudito que influye en la perspectiva del
franciscano, muy distinta de la del poeta cancioneril:

E la manera con la bona dona se deu comportar a tota part ensenya Raguel
a ssa filla Sarra, cant la dona per muyller a Thobies, segons que ligim
Thobie decimo, on diu aqui axi: Monentes eam honorare soceros, diligere
maritum, regere familiam, gubernare domum, et se ipsam irreprensibilem
exibere. E volien dir que la dona qui marit ha pres deu en special observar
e attendre que ella honre sos sogres € am son marit, € que regesca bé sa
companya, e que guobern saviament sa casa, e que guart la sua persona de
tota reprehencid. (pp. 117s.)

Maids abajo, hablaremos mds detenidamente de la idiosincrasia particular
de estos consejos. Antes, tenemos que dirigir ain una breve ojeada a los cinco
capitulos antepuestos a la seccién central del rer¢ tractat, que retoman la cues-
tién de si uno debe casarse o no. Se manifiesta aqui que el autor escribe, sin

118 No se trata, ni mucho menos, de ventajas pricticas del matrimonio, calificadas como tales
desde una perspectiva exenta de doctrinas teoldgicas; «lo matrimoni €s instituit per nostre
senyor Déu primerament, segons que dien los sants doctors, per los bens segiiens.» (p. 61,
cursiva nuestra).



El Libre de les dones de Francesc Eiximenis 95

explicitarlo, desde una perspectiva que persigue un piblico masculino: no se
discute el problema de si una mujer debe casarse, sino la cuestién de si el
matrimonio es aconsejable para los hombres. Con este punto, Eiximenis vuel-
ve al tipo de enfoque debatistico que ya habia entrado en escena antes; pero
constatamos un fenémeno interesante si examinamos de cerca el material con
el que el autor opera. En los cuatro primeros capitulos de esta seccion (31-34),
las razones aducidas que disuaden del matrimonio son los tradicionales topoi
miségamos que remiten claramente al enfoque debatistico. El capitulo 35, que
remata la discusién con una respuesta favorable, sin embargo, se sirve del ide-
ario de la teologia; no se invalidan los asertos mis6gamos y miséginos prece-
dentes, revisdndolos y refutdndolos!!?, sino que se ofrece, sin mds, otra serie
de argumentos de una tradicion distinta. Ademads, se da una discrepancia nota-
ble entre las dos perspectivas: los argumentos misdgamos se sostienen desde
un punto de vista masculino (las razones que desaconsejan el matrimonio para
un hombre), mientras que la filogamia parte de los dos sexos, considerando
también la situacion de las mujeres —lo que no deja de ser l6gico, puesto que
el libro se propone tratar primordialmente sobre ellas:

[...] les rahons al-leguades dels heretges [...] totes concloen que I’hom qui
pren muyller se posa a rrisch de haver mala muyller. Mas no diu con axi
meteix la dona qui pren marit se posa a perill de ésser mal maridada, e tro-
ben-se’n més de mal maridades que no mal muyllerats. E si la dona se posa
a queys risch, que és sots ma e poder del marit, bé s’i pot posar 1’om, qui
és senyor de la dona e a la millo e magor part del matrimoni. (p. 61)

Pero volvamos, por un momento, a los argumentos miségamos; es ins-
tructivo observar cémo procede Eiximenis en su exposicion.

En primer lugar, se hace constar que el rechazo del matrimonio constitu-
ye un error y que esta actitud negativa fue defendida por «alscuns heretges
[...] qui desconseylaven a tothom matrimoni» (p. 56). Pese a esta declaracién
de principios, la misogamia parece ejercer una atraccion casi irresistible sobre
nuestro autor. Habria podido adoptar una actitud neutral a la hora de exponer
los argumentos mis6gamos que acaba de clasificar como errados (y que, al fin
y al cabo, contradicen lo que €l mismo explicar4 algo mas abajo); habria podi-
do invalidarlos enseguida o, por 1o menos, mostrar su desaprobacion al espe-
cificarlos. En vez de ello, opta por presentarlos como respuestas a las pregun-

119 Tal procedimiento se documenta, mds de cien afios mds tarde, en un autor que empieza un
tratado sobre el matrimonio con argumentos miségamos, los confronta con otros filéginos y
acaba por invalidar los primeros. Cf. abajo, capitulo II/11, nuestras explicaciones acerca del
Espelho de casados de Jodo de Barros.



96 Literatura de matrimonio

tas o sugerencias de un «ti» que parece querer defender el valor del matrimo-
nio. Los argumentos en favor del matrimonio son derribados por una verda-
dera avalancha de aseveraciones misdgamas, referidas con insélito énfasis,
para silenciar asf al interlocutor ficticio y aconsejarlo «mejor». Aunque el uso
constante de férmulas como «deyen aquests» (sc. los herejes) deje claro que
las réplicas no provienen de Eiximenis, sino de los autores cuya opinién €l
refiere, el lector tiene la impresion de que el franciscano no se siente en abso-
luto repulsado por las posiciones miségamas. Ello se debe, en primer lugar, al
hecho de que se hace practicamente portavoz de los enemigos del matrimonio,
prestdndoles su pluma en la situacién comunicativa empleada; en segundo
lugar, llama la atencidn que, con la excepcién de la calificacion inicial de la
misogamia como error que acabamos de sefialar, Eiximenis no se distancia ni
una sola vez explicitamente de los argumentos esgrimidos durante toda la dia-
triba. Queda la pregunta, practicamente imposible de contestar, de qué pensa-
ria Eiximenis efectivamente sobre el tema. Est4 claro que se veria forzado a
defender el valor del matrimonio en el contexto tematico del libro que estamos
analizando, y muy en concreto en este lugar preciso, donde resultaba imposi-
ble difamar una institucion que deberia regular; pero la forma como concede
la palabra a los que desaconsejan el estado conyugal, por una parte, y sus dis-
parates misoginos y miségamos que se pueden hallar a cada paso, por otra,
inducen a sospechar que no haya sido demasiado enemigo de denigrar muje-
res y matrimonio.

Después de afirmar, ampardndose en San Jerénimo, que el matrimonio es
«sagrament sant e just e bo e profités al mén» (p. 61), Eiximenis entra en la
discusién de los elementos que contribuyen a la excelencia del matrimonio
con el primer bien: la proles procreanda. De inicio, hace constar que el tener
hijos y el educarlos al servicio de Dios no sélo es la primera razén por la que
el matrimonio fue instituido, sino que lo mismo debe ser el primer objetivo de
los esposos: «E aquesta intencié deu ésser en la pensa de abdés e-1 comen-
sament del matremoni» (p. 61). Vemos que el autor se dirige tanto a las muje-
res como a los hombres como receptores de su doctrina. Ello podria sorpren-
der dentro del contexto global de la obra; resulta, sin embargo, bastante 16gi-
ca esta ampliacién de la perspectiva, porque la tradicién teolégica que orienta
el enfoque del franciscano prescinde de diferenciaciones segin los sexos en lo
que concierne a los bona y las causae matrimonii, ya que se trata de una cues-
tion fundamentalmente tedrica sin consecuencias para las contingencias con-
cretas de la vida conyugal.

Son nueve los capitulos que ofrecen explicaciones acerca de la prole.
Eiximenis, siempre dispuesto a ocuparse con la misma minuciosidad, o inclu-
so con mas detalle, de 1o negativo que de la exhortacion a lo positivo, discute



El Libre de les dones de Francesc Eiximenis 97

s6lo de paso, a partir de una diferenciacion de cuatro tipos de casados segin
su descendencia, la soluciéon mads favorable, para dedicarse largamente a los
escenarios adversos. Los que tienen hijos deben cuidar de que éstos les salgan
«nodrits al servey de Déu» (p. 62), ya que, de no educarlos bien, no consiguen
el primer bonum!20. También es el Sefior la instancia competente para los
padres cuyos hijos no sobreviven o para los que no los tienen: a los primeros
se recomienda paciencia y resignacién, «pensant que Déus los lus tol, per tal
que los infans se salven» (p. 63), a las parejas sin hijos, se les hace hincapié
en el hecho de que el no tenerlos es una gracia otorgada por Eli21, Pero es al
problema de los hijos ilegitimos al que dedica el mayor peso: aqui vuelve a
abrirse brecha el brio moralizante del autor. En cinco capitulos, enriquecidos
por opiniones de autoridades e historias ejemplares, Eiximenis arremete con-
tra aquellos «qui no han fills de lur muylers, mas recorren a amigues e fan que
hagen borts» (p. 66). El que aqui sélo el sexo masculino sea el blanco del vitu-
perio deja ver que se parte implicitamente de condiciones distintas para los
dos sexos; para los hombres casados, los contactos sexuales extraconyugales
solo (o sobre todo) crean conflictos si producen frutos bastardos, mientras que
para las mujeres casadas es ya el adulterio per se el que constituye un proble-
ma. Este tratamiento desigual debe interpretarse, mdxime en un autor de orien-
tacion tan nitidamente teolégica, como concesién a la moral sexual que exis-
tia en la realidad: contradice a la doctrina de la Iglesia, segun la cual el adul-
terio es pecado para cada uno de los conyuges. Nuestro autor se aleja aqui
(pero también mds abajo, cuando, al tratar de la fides, entiende por adulterio
casi exclusivamente el que comete la esposa) de su propensién hacia lo tedri-
co y, muy en concreto, hacia las teorias teoldgicas, para acercarse mds bien a
la préctica, a los asuntos tratados por el discurso del orden social.

En general, en la seccion dedicada al complejo temético de la proles, vuel-
ve a llamar la atencidn la estrategia argumentativa predominante de Eiximenis
que ya habiamos podido observar en las advertencias acerca de los afeites, en
el tractat de les donzelles, y que encontraremos asimismo en lo que sigue,
cuando el autor discute el segundo bien, la fides. El énfasis didactico y la ener-
gia retdrica son de signo predominantemente negativo: en vez de recomendar

120 Cf. p. 61: «Car aquells qui han infans mal nodrits en si e mal instruits envers Déu, no han
aquest primer e principal bé del matrimoni, jatsia agen infans.».

121 Cf. p. 65: «[...] a aquests fa Déus gran gracia, car més val no haver-ne que sien dolents, o
que haver-los bons e puys que muyren, axi com és d’aquells que dits havem tantost. Aquests
fa Déus franchs dels affanys e trebaylls e despeses que soffriren aquels qui n’han. Dix
Jesucrist que temps vendria que hom diria que beneiiryats s6n aquells ventres qui jamés no
conceberen e-ls pits qui no aletaren. A aquests fa Déus special gracia, car per agd les déna
avinentea de viure en gran repds de conciéncia e-ls déna avinentea de fer almoynes, més que
no farien si havien infans.».



98 Literatura de matrimonio

determinados comportamientos, el discurso del franciscano se ocupa, por un
lado, con preferencia de situaciones problemadticas (excesos en afeites y
magquillaje, hijos bastardos), y se dedica, por otra parte, sobre todo a la inter-
diccién extensa y circunstanciada de todo lo que no conviene hacer, ilustran-
do sus preceptos negativos prolijamente con escarmientos.

En las explicaciones acerca de la fidelidad se discuten varios tipos de pro-
blemas que este bonum puede levantar: Eiximenis se interesa mucho menos
por la fides guardada que por la que estd amenazada o ha sido violada.
También aqui se puede vislumbrar cierta preocupacién por asuntos atribuibles
a un enfoque econémico o incluso social, esto es, asuntos que atafien a la paz
doméstica o al orden social. Es cierto que el autor no oculta su fondo religio-
so: no admira en absoluto que aduzca como primer punto por el que puede
peligrar la fides conyugal la divergencia de opiniones en materia de devocion.
A continuacién, sin embargo, ventila varios problemas que demuestran cierto
interés por la psicologia de la pareja y por las implicaciones de las desave-
nencias conyugales para la jurisdiccién y el bienestar comin. En el caso de
aversiones o antipatia entre los casados, de celos, o de descontento (del mari-
do, por los defectos de su esposa), se aconseja a los casados que tengan
paciencia, busquen la concordia, e incluso que hablen sobre sus conflictos; al
marido se le recomienda, asimismo, no exagerar la expectacién y, ademds,
ejercer cierto control sobre la esposa. En cuanto a la infraccién mds grave con-
tra la fidelidad matrimonial, el adulterio, Eiximenis considera al principio s6lo
uno de dos casos posibles, el de la mujer adiltera, adoptando una posicién mds
bien indulgente: el marido debera castigar a su mujer, podrd incluso dejarla,
pero nunca matarlal22. Mds adelante, se habla atin brevemente de la situacién
contraria: también la mujer engaiiada tiene el derecho de separarse del mari-
do, aunque pueda haber motivos para no hacerlo. El pasaje en el que nuestro
franciscano esboza la vida que tendrd que llevar la mujer que optare, de hecho,
por una separacién del adiltero, es notable:

[...]ladonal...] que vol a Déu servir, axi-u faga entegrament e no a miges,
lexant lo arreament excessiu e-l pintar e:] viure vanament, lunyant-se de
tots punts de les amors e vanitats carnals € mundanals, en guisa que appa-
regua que agd que diu de bocha, que axi-u faca de fet. Car en altra manera
més li haguera valgut que no-s fos axi artament emparada del servey de
Déu, ne son fet a la fi no poria venir a bona fi, si ella no anava entegrament
a Déu. E si-u fa, sentira a la fi quina differéncia ha de la amor de I’espods
celestial a aquell qui és peccador e carnal. E sera-li vigares que ja en esta
vida sia em Paradis [...]. (p. 101)

122 Sobre este punto, cf. Viera (1978b).



El Libre de les dones de Francesc Eiximenis 99

Ademads de la reprobacion reiterada contra el atavio y los afeites que ates-
tigua una preocupacién poco menos que obsesiva del autor por el tema!23, el
apartado citado destaca por descalificar, desde otro angulo, la vida conyugal
en favor de una existencia contemplativa, dedicada a la devocién. Tal actitud
hace perfecto juego con el tratamiento privilegiado que recibe el estado de las
monjas.

La discusién de los bona tercero y cuarto lleva de nuevo a asuntos estre-
chamente relacionados con la esfera teolégica. El primero de los dos bienes
tiene que ver con la valoracién de la sexualidad dentro del matrimonio, una
cuestion intrincada que no ha dejado de preocupar a los teélogos medievales.
Desde tal punto de vista, el valor del casamiento reside, no en ltimo lugar, en
su funcién de remedium fornicationis, opinién ya defendida por San Pablo!24,
al que cita Eiximenis. Ahora bien, interesa determinar hasta qué punto y bajo
qué condiciones exactas el matrimonio exime de su cardcter pecaminoso a la
peligrosa sexualidad, por cuyo medio el diablo suele tentar al hombre con més
frecuencia. Las dos cuestiones centrales que Eiximenis trata son: «Si I’om pot
conexer carnalment sa muyler sens peccat» (p. 104) y «Que s’i requer a fer la
dita obra meritoria» (p. 105). Pero tanto aqui como en los dos capitulos
siguientes, en los que pasa al problema de los foccamens licitos y pecamino-
sos, el autor se explica en pocas palabras. Se limita a hacer constar que la
sexualidad conyugal puede ser libre de pecado, e incluso meritoria, si se prac-
tica con la intencion justa, y a especificar cudles son los motivos legitimos
para que asi sea; pero prescinde de disquisiciones detalladas al respecto que
ya habia presentado en el Ter¢ del Crestia, al que remite para explicar su bre-
vedad!?s. No obstante, la concisién de esta parte podria tener también otra
razén que el franciscano pasa por alto —al fin y al cabo, también un tema
como los excesos en tocados y modas, que ya se habia tratado con todo dete-
nimiento en el mismo Zer¢ vuelve a aparecer varias veces, y con profusion de
detalles, en el Libre de les dones. Mucho mas que el deseo de no repetirse,
habria sido el publico perseguido el que causaria el cardcter sucinto de estos

123 La critica de los usos en el vestir y en el maquillaje habia vuelto a aparecer, obstinato rigo-
re, también poco antes, en un excurso de nada menos que tres capitulos (cap. 54 «Contra les
dissolucions que huy sén en les dones», cap. 55 «Con per lo peccat de les dones Déus tra-
met grans flagells a les comunitats», cap. 56 «Con les maneres de les dones de altres nacions
no sén bones per tota part, e con és bo que les dones sapien ligir») que acaban por amena-
zar a las mujeres vanas y orgullosas con la perdicién eterna. Sobre el tema, cf. también
Martinez Crespo (1993) y Carlucci (1995).

124 Cf. Galatos, 7: 3.

125 Cf. Libre de les dones, pp. 106s.: «E per tal quant d’aquesta matéria he parlat largament en
lo Terg libre del crestia, en lo tractat dels senys corporals, 1a on tracta del seny qui-s diu toca-
ments, per talaci solament ne vuyll parlar dessis dessus.».



100 Literatura de matrimonio

apartados: es bastante comprensible que un libro destinado, en primer lugar, a
la instruccion de las mujeres no pueda entrar en pormenores al tratar de esta
materia sin el riesgo de chocar a sus futuras lectoras, o, peor ain, de inducir-
las a pensamientos impuros.

El significado sacramental del matrimonio que en los escritos de San
Agustin y otros Padres de la Iglesia figura ain como tercer bien ocupa los
capitulos 69 y 70. Es notable que aqui las disertaciones teoldgicas sobre la
simbolizacién de la unién entre Jesucristo y la Iglesia se trasladan en seguida
a la esfera social. Eiximenis defiende que la inseparabilidad, rasgo esencial de
la relacién entre Cristo y la Iglesia, resulta importante para el lazo conyugal
entre hombre y mujer en la tierra por la cosa piblica, que quedaria «fort lesa
e fort naffrada» (p. 109), si la perpetuacién.del linaje humano no estuviese
garantizada.

Después de algunos breves comentarios sobre paz y concordia (el quinto
bien), Eiximenis pasa al «solag de la vida humanal» (p. 114). El autor explica
que este sexto bien del matrimonio «consegueys 1’om per compaynia de la
dona en moltes maneres» (p. 114), evidenciando, con esta manera de expre-
sarse, que estd hablando otra vez desde una perspectiva androcéntrica.

No creemos que la enumeracién de toda una serie de ventajas que el hom-
bre alcanza por la vida conyugal (cuidado de la casa, consuelo, amor, hijos,
dote, o incluso la libertad de hablar con toda la franqueza, sin que nadie le cri-
tique!26) se deba a un fallo estructural a la hora de elaborar un pequefio tratado
acerca de los bona matrimonii, aunque no deje de constituir una ruptura res-
pecto al enfoque, que cambia de lo espiritual a lo concreto. El motivo para la
inclusion de tales argumentos reside, a nuestro entender, en el hecho de que
nuestro autor estd volviendo, poco a poco, al propésito que habia sido el punto
de arranque de sus exposiciones. Es que los comentarios acerca de los bienes
del matrimonio continian, en realidad, la refutacién de los argumentos misé-
gamos aducidos en los capitulos 31 a 34; y es nada menos que consecuente que
Eiximenis afirme, al comienzo del capitulo 74, y tras concluir sus explicacio-
nes sobre los bona, haber «ensenyat la gran excel-léncia del matrimoni»
(p. 117). El marco de toda esta seccién apunta, pues, todavia hacia el tipo de

126 No quisiéramos dejar sin citar un pasaje que ejemplifica con gran plasticidad esta concepcién
de la buena esposa como «basurera intelectual», de cuyos depésitos infinitos no volverdn a apa-
recer ni las mayores tonterias que se le confiaren: «[...] un dels grans plaers que I’om pot haver,
si és que haga libertat e franquea de cor, ¢o és que puxa fer e dir sens paor e verguonya tot ¢o
que vol. Ara és axi com diu aquest: Tot hom del mén és inclinat a pensar e a ffer grans legees
e de grans malvestats e oradures; e per tal que no sia diffamat ne meyspreat no guosa fer aytals
follies davant tothom, mas quant és ab sa muyllier, lavors desplegua tota sa obra, [...]. E aques-
ta libertat és a ’hom un dels grans solagos qui al mén sia, majorment cant troba fembra qui-l
creu tot, car lavors tot son voler ha acabat, pus ell veu sa muyller lo creu de tot.» (p. 116).



El Libre de les dones de Francesc Eiximenis 101

enfoque debatistico; se trata del valor del matrimonio, que se defiende desde
una perspectiva teoldgica, con pocos pero significativos saltos a los dominios
tematicos del bienestar comiin, del orden social —y ello es otra razén que
explica el hecho de que el hombre aparezca varias veces desempefiando un
papel doble de objeto del texto y de receptor interno, implicito o explicito, de
la doctrina.

Acabamos de hacer constar que Eiximenis habla, en sus comentarios acer-
ca de los bona matrimonii, a los dos conyuges, también al hombre y no sélo a
la mujer. En la seccién siguiente en la que acaba el tractat sobre las mujeres
con una especificacidn de las cinco reglas que, segtn Tobias 10, Raquel dio a
su hija Sara antes de casarla, se puede observar el mismo fendmeno, y ello
desde el principio. Cuando el autor se pone a explicar el primer precepto, inti-
tula su capitulo «Que les dones maridades deven molt honrar a lurs sogres»
(p. 117), por lo que podria parecer en un primer momento que dirige sus pre-
ceptos a las mujeres; no obstante, el aviso considera a los dos sexos:

[...] pus que I’om e la dona s6n matrionialment ajustats e son fets una cosa,
aytantost lo pare e la mare de la un deu ésser tengut e reputat € honrat per
I’altre axi con a pare seu e ha mare sua; e agd dicta rah6 natural. E aquell
qui desvia d’aquesta ley, ja no va ab sencera amor a la sua compayia. [...]
Per que a¢i havem document que tothom qui son infant pos en matrimoni,
lo deu fort amonestar que honre son sogre e sa sogra. (p. 118)

También al comienzo del pasaje sobre el segundo precepto, el de diligere
maritum, encontramos un apartado de carécter general en el cual se menciona
que el amor entre los consortes debe ser mutuo; mds adelante, sin embargo,
cuando surgen las cuestiones précticas y se efectiia un cambio de rumbo hacia
el discurso econémico, Eiximenis empieza a diferenciar. En resumidas cuen-
tas, el amor de la mujer por su esposo se manifiesta a través de una actitud
obediente, abnegada y afable!?7, pero también a través de un comportamiento
virtuoso y devoto en bien del marido!28. Este, por otro lado, deber4 amar a su

127 «[...] li deu parlar ab honor, e li deu conéxer primaria en totes coses, e li deu ésser servicial
aytant con puxa; e-1 deu tembre de offendre en totes coses qui sien contra Déu, e li deu callar
si és felld, per bé que ell haja la colpa, e s’i deu escusar humilment cant lo veu abonangat e
assueugat, e-s deu a ell ensenyar amable, més en bones costums que no per bellea de cors.» (p.
120).

128 Asi, leemos que la mujer «[...] tostemps prech Déus por ell, e-n faga preguar que-1 faga bon
hom, e-1 port a bona fi [...]» (p. 120); si le ha cabido en suerte un marido «viciés en leigs vicis,
asi com si és ladre o embriach o blasmador de Déu o traydor o homeyer o cap de companyia
de bacallar, o que entea a ffer grans mals secretament» (pp. 120s.), debe, ademds de «secrete-
gar son marit que son mal no sia publicament sabut, [...] sobre tot suplicar-ne a nostre Senyor,
car finalment Déus, qui és sobirana bonea, la oird.» (p. 121).



102 Literatura de matrimonio

mujer, ayudarla, tratarla amigablemente, serle ejemplo de virtudes, no enga-
fiarla y no corregirla de mala manera!?®. Un punto de gran importancia para los
dos esposos es el de los celos que hay que evitar. Si el requisito basico, el de
no dar pie para sospechas, es el mismo para el hombre y para la mujer, no lo
son las consideraciones que llevan a recomendarlo: mientras que él no debe
romper la fidelidad conyugal, sino esforzarse por no dar motivo de celos y no
ofender a su mujer para evitarse a si mismo disgustos caseros, las primeras
razones por las que ella debe tener cuidado para no provocar los celos del
marido, son el amor y la honra.

En general, se puede constatar que el amor conyugal resulta ser dos acti-
tudes distintas para el marido y la mujer: ella trata a su marido con solicitud,
deferencia; él procura guiar a su compaifiera subordinada con benevolencia y
firmeza.

En la explicacién de las tres dltimas reglas, el enfoque econémico parece
intensificarse; Eiximenis prescinde completamente de razonamientos trans-
cendentales y se concentra sobre las contingencias de la practica. Pero tam-
bién por los avisos precisos se traslucen preocupaciones sintomdticas de la
perspectiva eiximeniana, que nunca pierde de vista la salvacién del individuo.
Lo notamos, por ejemplo, cuando el franciscano incluye entre los deberes que
tiene la mujer en el dominio de la governacié de companya, el de vigilar tam-
bién la vida emocional y religiosa de sus criados: el ama de casa tiene la obli-
gacion de hacer todo lo posible para que ellos no dejen la senda de la virtud.

Asi,

[...] companya de casa deu ésser axi partida que hdomens no estiguen
ensemps ab fembres; e sobre les fembres e lur vida tingua la dona I'uyll
ubert, e no permeta enamoramens en sa casa: basta que-y sien los seus e de
son marit. [...] senyor ne dona no deu permetre sa companya viure en pec-
cat, axi sien juradors o per altra via criminosos. [...] la dona qui fembres
té en casa les deu instruir en ¢o qui toca Déu, axi com confessar e a com-
breguar e a viure honestament, ¢ a pregar Déu, e a amar honestat, e en totes
altres bones costumes. Car obliguada n’és con sien sots sonregiment, e
ostre senyor Déus les demanara de la bona instruccié e bon eximpli si-1 lus
han dat bastant. (p. 139)

129 Cf. pp. 129s.: «[...] I’hom pecca molt contra la amor de la muyler cant la corregeix legament
per pocha cosa, car la muyller sor és e germana de son marit, e no esclava ne sirventa. [...]
no la deu corregir ab paraules agres ne leges si donchs lo cars no era greu, ne la deu corre-
gir davant la compaya, € meys davant estranys, mas a part. Car gran minva fa a ssa muyller
fort, e ensenya poch seny, qui la corregeix davant companya ne persona estranya.».



El Libre de les dones de Francesc Eiximenis 103

También a la hora de tratar de aspectos econémicos en sentido estricto, no
importan en primer lugar las capacidades administrativas de la mujer. En el
perfil del ama de casa ideal que se esboza en el capitulo 91 («Com la dona deu
bé governar sa casa»), ocupan el primer plano otras calidades que revelan una
preocupacién mds bien moralista:

Lo primer és que la dona sia devota e gran oracionera. Lo seguon que sia
piadosa e almoynera; e si no pot, basta-li lo bon voler. Lo tergs, que la dona
no sia pereosa, ne laminera, ne enamorada, ne malfaynera, ne massa deli-
cada, ne molt pintada, ne gran parleraga, car casci d’aquests vicis la
empatxen massa a ben governar sa casa. (p. 140)

La necesidad de retener y guardar el presupuesto doméstico s6lo aparece
en los capitulos siguientes.

La quinta regla, por tltimo, interpreta el se ipsam irreprensibilem exibere
como exhortacion a conservar su castidad, para pasar luego a una doble amo-
nestacion final de miiltiples ecos biblicos que vuelve a descubrir muy a las cla-
ras la concepcion de los papeles de los sexos en el matrimonio que predica
Eiximenis: la mujer amard y honrard a su marido, que sera su cabeza; éste
debe agradecer a Dios la gracia de tener la compaiiia de su esposa, amarla y
soportar sus defectos.

Intentemos sintetizar ahora los resultados obtenidos en el analisis del
Libre de les dones para llegar a una caracterizacion final de esta obra en el
contexto global de la literatura de matrimonio bajomedieval.

Hemos podido corroborar que, a través de todo su libro, Eiximenis escri-
be desde una perspectiva predominantemente teoldgica. El tipo de enfoque
que orienta su discurso se preocupa mucho por la teoria, por cuestiones abs-
tractas y aun especulativas relacionadas con la religién; cuando se pone a exa-
minar los actos concretos, el comportamiento humano, es para someterlos a
una orientacioén o valoracion en pardmetros de la teologia moral, para discer-
nir entre lo pecaminoso y lo virtuoso. Son indicios contundentes de este cariz
religioso del Libre de les dones elementos tales como el llamativo sobrepeso
de la quinta parte, dedicada a las monjas; el poco interés por problemas mas
pragmaticos que éticos que puede plantear la vida conyugal; las argumenta-
ciones o explicaciones teoldgicas en las que se apoyan los avisos y que deno-
tan cierta propension a aplicar criterios de caracter trascendental a la hora de
dictar normas de comportamiento para la vida de este mundo; o bien la recu-
rrencia de amenazas ultraterrenales.



104 Literatura de matrimonio

Pero también en los trozos de su libro que se concentran sobre la practica
de la convivencia marital y sus consecuencias para la sociedad, el enfoque teo-
16gico no desaparece, aunque deje paso, por cierto tiempo, a asuntos mas pro-
fanos. Es cierto que tales asuntos, temas como la distribucién de papeles den-
tro del matrimonio, la paz y la economia domésticas, la relacién de la pareja
con su entorno social, todos ellos contenidos clésicos de la tradicion discursi-
va que corresponde a los tipos de enfoque que hemos denominado econémico
y del orden social, respectivamente, son s6lo de interés reducido para
Eiximenis; le preocupan, esto si, en cuanto problemas cuyo cuidado es nece-
sario para que los individuos y la sociedad puedan vivir de acuerdo con los
preceptos divinos y lograr la salvacién eterna.

Los ideales que defiende el franciscano dependen de un concepto de la
virtud que es tan absoluto como abstracto. Los avisos con que intenta enca-
minar a las mujeres a la senda de la virtud y mantenerlas alli operan con una
doble estrategia. Por un lado, pretenden imponer un concepto extremado de la
virtud; por otra parte, y mas atun, proscriben cualquier comportamiento que no
corresponda al modelo perfecto de la mujer virtuosa, recatada y pudibunda,
diabolizando el mds leve asomo de gozos mundanos e intimidando al piblico
femenino con la amenaza de terribles castigos desde el mds alld. Las que se
comportan como deben, serdn recompensadas por Dios; de las que no obede-
cen «fa Déus gran venganga en aquesta vida e en I’altra» (p. 65). No se faci-
litan explicaciones racionales para invitar a la observancia de los consejos: la
virtud debe perseguirse porque es virtud, y no porque haya motivos sociales o
econémicos que la hagan parecer provechosa.

La autoridad frente a la que responde la mujer por su conducta es Dios; el
marido ejerce solamente funciones de control y debe corregir a su esposa. La
sociedad no representa una instancia de autoridad ni siquiera en este sentido,
al contrario: depende ella misma de la probidad de cada uno de sus miembros
para funcionar conforme a los preceptos divinos.

Al examinar la construccién normativa de papeles de los sexos, llama la
atencion el hecho de que Eiximenis exija la misma actitud modélica de la
mujer que del hombre, mientras trate de cuestiones éticas o religiosas de
alcance general: donde predomina el enfoque teoldgico no existe diferencia
entre los sexos. En otros pasajes, sin embargo, hallamos instrucciones que se
dirigen especificamente a la mujer, y otras que se refieren al hombre; suelen
ser los avisos que proceden a la aplicacién practica de la teoria y que se ocu-
pan de las necesidades econémicas o sociales.

En los recursos utilizados para sus ensefianzas, Eiximenis se nos revela
como autor que no sabe, no puede o no quiere reprimir su impetu pedagégico-



El Libre de les dones de Francesc Eiximenis 105

didéctico, ni en lo que se refiere a la extension de sus explicaciones, ni en lo
que atafie a la vehemencia de sus amonestaciones. Aumenta visiblemente la
tendencia, mencionada en el capitulo anterior, de completar e ilustrar las
advertencias con ejemplos y narraciones; crece asimismo el nimero de oca-
siones en las que se remite con todo detalle a las fuentes. Tanto lo uno como
lo otro amenaza ahogar, de vez en cuando, la voz del autor, ya que éste, por su
afan de totalidad, no sabe separar lo necesario de lo redundante —una tara de
la que adolece también el Crestia, del que no admira en absoluto que no haya
podido ser concluido. En general, las prohibiciones y los ejemplos desalenta-
dores sobrepujan al aleccionamiento positivo y dan testimonio de un progra-
ma didéactico basado en la intimidacién.

Tal tendencia tiene que ver también con el pdblico que el Libre de les
dones persigue, o, mejor dicho, con la relacién que el autor establece entre su
propia persona y sus lectores. Eiximenis adopta el papel del amonestador que
no se cansa de prevenir contra los terribles peligros de lo mundano, celando la
bienaventuranza de su grey. En este sentido, serd licito afirmar que por la
estrategia comunicativa escogida trasluce una forma de paternalismo seme-
jante al que habiamos podido detectar en los Castigos y dotrinas.

Segiin las propias palabras de Eiximenis, el Libre de les dones se propo-
ne «guardar les dones de tot mal» (p. 23), instruyéndolas para que «migangant
la misericordia del nostre Salvador vinguen a salvacié» (p. 23). Pero hemos
podido comprobar que no es sélo a ellas a quienes el franciscano se dirige; ni
tampoco unicamente de ellas de quienes habla. De preguntarnos por el objeto
del texto, por una parte, y por las instancias receptoras, tanto internas como
externas, por otra, llegamos a la conclusion de que en todos estos niveles se
tienen en cuenta los dos sexos, aunque en proporciones distintas.

El Libre de les dones considera, como objeto principal, a las mujeres, tal
y como lo indica el titulo; pero también habla sobre la pareja, sea como uni-
dad sin diferenciar, sea como combinacién de dos elementos diferenciados por
su sexo. Como instancias receptoras internas, el Libre de les dones no consi-
dera solamente a las mujeres. Por un lado, existen, es cierto, pasajes que quie-
ren enseflar a las dones por via directa, ofreciéndoles consejos y exhortacio-
nes; por otro lado, sin embargo, también hay partes en las que el receptor
interno es de sexo masculino: el padre o el marido que, ayudado por el texto,
podrd guiar a la mujer o a la hija y que, ademds, muchas veces también reci-
be unas directrices para su propio comportamiento. Con otras palabras: se les
ensefia a las mujeres como tienen que llevar su vida; a los hombres, ademas,
como deben influir positivamente en las personas de sexo femenino de las que
son responsables. Esta doble orientacion didactica que persigue la instruccién



106 Literatura de matrimonio

de los dos sexos puede sostenerse también para el dmbito de los receptores
empiricos. Eiximenis dedica su Libre de les dones a una mujer; pero los fre-
cuentes consejos para los hombres sugieren que habria aspirado a un piblico
mayor en el que se incluyesen lectores masculinos. Ademéds —y ello es un
punto que no conviene menospreciar—, los argumentos miségamos, esgrimi-
dos desde un punto de vista androcéntrico, y los frecuentes deslices miséginos
s6lo tienen sentido si se presupone un piblico por lo menos parcialmente mas-
culino. Tanto la misoginia como el tipo de misogamia que verificamos en el
Libre de les dones carecerian de 16gica en un texto que persiguiera un audito-
rio puramente femenino, a no ser que queramos imputar a nuestro autor el
intento de minar, de esta forma, la poca autoestima que tendrian sus lectoras,
para manipularlas mds facilmente.

El Libre de les dones como conjunto se nos presenta como compendio
amplio —valga el oximoron— y extenso, de cariz fundamentalmente teol6gi-
co, para la orientacién espiritual y practica de todos los estados de mujeres,
entre los que privilegia nitidamente a las monjas. Aun cuando trata de asuntos
completamente profanos, el fondo ideolégico de los avisos facilitados se halla
indisolublemente ligado al ideario de la teologia moral. En perfecta correla-
cién con el enfoque adaptado, las intenciones de Eiximenis persiguen primor-
dialmente objetivos que pertenecen al repertorio tradicional de las preocupa-
ciones de los teélogos: interesa la valoracién de los actos en cuanto a la recta
intencién del que los comete, la actitud interior del individuo, el precepto de
un ideal abstracto de vida virtuosa.

El esfuerzo didactico de Eiximenis comprende dos facetas: el autor es, al
mismo tiempo, guia moral y divulgador de informacion. Pagado de poder
explayar sus amplios conocimientos y dar testimonio de su cultura, intenta
difundir, en un gesto casi enciclopédico parecido al que se verifica en el
Crestia, su erudiciéon. Mds acentuada es, sin embargo, la veta moralizante:
cuando se dedica a las tareas normativas, Eiximenis produce modelos que no
persiguen, en primer lugar, la conservacién del orden social ni el funciona-
miento de la comunidad doméstica, sino la promocién de un concepto abs-
tracto de la virtud basado en un fundamento teolégico. No es por razones con-
cretas que la mujer y el hombre deban obedecer a los preceptos que Eiximenis
les transmite, sino Unicamente porque tal conducta es grata a Dios, porque El
y los Padres de la Iglesia han calificado como ilicitos otros comportamientos;
y porque, de no obedecer, se condenaran.



	Francesc Eiximenis, el Libre de les dones : un compendio teológico para la(s) existencia(s) femenina(s)

