
Zeitschrift: Hispanica Helvetica

Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispánicos

Band: 8 (1996)

Artikel: Literatura de matrimonio : Península Ibérica, s. XIV-XVI

Autor: Brandenberger, Tobias

Kapitel: Francesc Eiximenis, el Libre de les dones : un compendio teológico
para la(s) existencia(s) femenina(s)

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-840953

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-840953
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


II.2. FRANCESC EIXIMENIS, EL LIBRE DE LES DONES: UN COMPENDIO
TEOLÖGICO PARA LA(S) EXISTENCIA(S) FEMENINA(S)

Por los mismos anos en los que se redactarfan la Letra per dona Johana
de Alfons de Gandfa y el Conseyll de bones doctrines, hubo, en la misma zona
geogrâfïca de la Peninsula Ibérica, otro autor que emprendiö, a su vez, la tarea
de componer un libro didâctico para mujeres. Fue Francesc Eiximenis, fraile
franciscano97, cuyo Libre de les dones98 (dedicado a Sancha de Arenös, espo-
sa de don Joan, conde de Prades y, por lo tanto, cunada del mismo Alfons de

Gandfa cuya Letra acabamos de examinar) nos ocuparâ en este segundo capf-
tulo. Escrita probablemente hacia 139699, esta obra voluminosa se ocupa, en

cerca de cuatrocientos capftulos y con bastante detalle, de todos los temas que
podrfan resultar de interés o de importancia para la vida de una mujer100.

Existen varios manuscritos cuatrocentistas del original catalan1»1, que fue
dado a la imprenta en los umbrales del siglo XVI: la primera ediciön impresa

97 La literatura crîtica sobre Eiximenis es demasiado eopiosa para poder resenarla aquî. Para

aspectos biogrâficos y una primera visiön panorâmica de la obra eiximeniana, resultan utiles

Ivars (1920-26) y Hauf (1990b), mientras que el libro de Cervera Vera (1989) se limita a
resûmenes de contenido muy a menudo inexactos, a algunos juicios globales y a la repro-
ducciôn de resultados proeedentes de estudios ajenos. De entre los numerosos trabajos sobre
el Libre de les dones, quisiéramos remitir a los estudios de Wittlin (1981) y Alemany Ferrer
(1991); para un anâlisis del tema del papel de la mujer en otras obras del autor, puede verse
también Viera/Piqué (1987).

98 Utilizamos la ediciön de Frank Naccarato y Joan Coromines (cf. bibliografia).
99 Para la fecha, véase Wittlin (1981: XIVs.).
100 Temas que ya se hallan en ciertas partes del magnum opus eiximeniano, su Crestià, o que se

habrfan hallado allf de haberse concluido la obra. El matrimonio se habria tratado con toda
probabilidad en el Desè, que se ocuparfa de los sacramentos, pero que el autor no llegô a
escribir; también llega a tematizarse en ciertas secciones del Terç y del Dotzè que contienen
pasajes de mucho interés para el estudio de los papeles de los sexos y que se prestarian para
un cotejo con el Libre de les dones, del que tenemos que prescindir por razones de espacio.

101 Cf. Massé y Torrents (1909-10: 638-640).



82 Literatura de matrimonio

se terminé el 8 de mayo de 1495, en Barcelona. En el siglo siguiente, el Libre
de les dones fue traducido también al castellano102.

El Libre de les dones, escrito a poca distancia cronologica y geogrâfica de

la Letra per dona Johana y del Conseyll, se situa, en lo que concierne a su

tamano, exactamente al otro extremo de la escala cuyo principio ocuparfan los

textos que acabamos de mencionar. Pero esta diferencia, tal vez la mas
evidente, no es, en absoluta, la mas importante. El libro de Eiximenis no solo es

mucho mas extenso que las obritas que hemos examinado en el primer capitata;

la diferencia fundamental reside en la particularidad de que el francisca-

no nos présente su materia bajo una perspectiva totalmente distinta y con
ambiciones u objetivos que apuntan hacia otros horizontes, como hemos de

ver a continuacién.

El tamano del Libre de les dones es sintomâtico de un empeno muy deter-
minado de su autor: esta obra tiene aspiraciones de totalidad. Francesc

Eiximenis no quiere alcanzar y amonestar solamente a la futura esposa; con su

doctrina, pretende abarcar todo el conjunto femenino de la humanidad.

La clasificacién a la que el autor somete este conjunto forma, al mismo

tiempo, la base para la estructura del libro.

[...] tot aquest libre és primerament partit en dues parts principals. La
primera part tracta generalment d'açô qui a dones pertany. La segona part
tracta d'elles, en special, segons cinch maneres d'elles; car alscunes sôn

infantes, que vull compendre sots nom de dones; altres n'hi ha donzelles;

altres, maridades, altres, vfduhes; e altres, religiöses, (p. 8)

Esta subdivision de las mujeres tal y como la establece Francesc

Eiximenis ya constituye un primer indicio significativo que remite a cierta tra-
dicién discursiva, y, con ello, a un determinado tipo de enfoque cuya prepon-
derancia se manifiesta, a través del Libre de les dones, en varios puntos que
discutiremos en nuestro anâlisis: es el tipo de enfoque teologico el que prédomina

en el Libre de les dones. Tal vez venga a cuento dedicar unos breves

comentarios a la importancia de este tipo de enfoque para el Libre de les dones

en general, antes de estudiar el tratamiento del matrimonio y de tas papeles de

tas sexos en concreto.

La delimitation de cinco diferentes tipos de mujeres que propone nuestro
autor refleja bâsicamente la clâsica distribution teolégica que clasifica a las

mujeres segün su estado civil, (y no, como sucederâ, por ejemplo, en un texto

102 Para las versiones castellanas, cf. infra, nuestro capi'tulo II/9.



El Libre de les dones de Francesc Eiximenis 83

de Christine de Pizan que consideraremos en el proximo capi'tulo, segün su

estatuto social), lo que coincide, en ultima instancia, con una distinciön de

varias clases de mujeres diferenciadas a través de su comportamiento sexual.

A partir de la pregunta bâsica: ^qué tipo de uso hace la mujer de su sexualidad?103,

se llega a la triade vfrgenes/esposas/viudas: las primeras y las ultimas
viven en castidad, siendo mayor el mérito espiritual de las vfrgenes porque
prescinden completamente de la carne.

Esta triparticiön viene matizada en el Libre de les dones por una distinciön

mas sutil de varios tipos de existencia en estado virginal, mientras que las

categorfas matrimonio y viudez se mantienen. Por una parte, existen ninas y
doncellas, dos grupos de mujeres que todavîa no tienen sexualidad propia o

que todavîa no deben hacer uso de ella. Es evidente que la separaciön entre

unas y otras también se funda en un criterio sexual: las ninas, por no ser pubères

aun, todavîa no son seres sexuados, mientras que las doncellas ya lo son y,

por ello, tienen que ser reprimidas o reprimirse ellas mismas en todo lo que
atana a la sexualidad, hasta que se decidan en pro o en contra de una vida que
incluya la sexualidad, matrimonio o convento. Con esto ya estâ dicho que la

virginidad de las monjas es el resultado de una decision voluntaria: ellas han

renunciado a su sexualidad para ofrecer cuerpo y aima al Senor. Son mujeres

que ya no tienen sexualidad porque han preferido un lazo espiritual con el

Marido Divino, tomando el velo y haciéndose sponsae Christi.

No es por casualidad, ni mucho menos, que tal diferenciaciön de varios

tipos de mujeres se base fundamentalmente en un criterio sexual. Por el
contrario, esta perspectiva teolögica concibe a la mujer como esencialmente
distinta del hombre por hallarse sujeta a sus pasiones, mientras que el hombre

representaria el espfritu, el intelecto; ella es la criatura fragil, vulnerable y, mas
aün, seducible, cuya sexualidad conviene regular; y esto no tanto por razones

prâcticas o sociales, sino para evitar el pecado y lograr la salvaciön eterna.
Esta concepciön influye mucho en las ideas de Francesc Eiximenis, como
esperamos demostrar en el curso de este capi'tulo.

La relation cuantitativa entre las cinco partes del texto, dedicadas a las

ninas, doncellas, casadas, viudas y monjas, respectivamente, puede interpre-
tarse como segundo sintoma de la predominancia del enfoque teolögico.

103 O también (y quizâ mejor dicho) iquién es la autoridad a la que un ser humano de sexo feme-
nino debe someter su sexualidad? El resultado séria en este caso: las infantas y doncellas
estân bajo la autoridad patenta; para las casadas, la autoridad es el marido, que también para
las viudas sigue «ejerciendo» cierta funciön autoritaria, en el sentido de que se espera que la

viuda reprima su sexualidad y se dedique a una vida casta, como prueba de fidelidad hacia
el esposo difunto; para las monjas que, en sentido figurado, estân casadas con el Senor, es
É1 la autoridad a la que estâ entregado el cuerpo de la mujer.



84 Literatura de matrimonio

Llama la atenciön que la quinta section, la que se ocupa de las monjas, es de

una extension y, en consecuencia, de un peso desproporcionadamente superior
a los de las otras: el numéro de capi'tulos de los que se compone se eleva a

nada menos que 296, mientras que apenas 5 capitulos tratan de las ninas, 12

de las doncellas, 64 de las mujeres casadas, y 6 de las viudas.

Pero no es solamente el tamano considerable de la quinta parte el que le

confiere un estatuto especial. Hay que tener en cuenta asimismo la declaration
del propio autor, que opina que «[...] estament de religiosa és molt pus ait

envers Déu que negun altre d'esta present vida [...].» (p. 153).

Ademâs, también un breve vistazo a los temas que el autor anuncia para
la quinta parte evidencia el impacto de lo teolögico104: si ya el tratado de las

monjas domina cuantitativamente sobre los otros cuatro apartados (hasta tal

punto que podrfa decirse que el Libre de les dones no dista mucho de ser, en

realidad, un Libre de les monges que trata, de paso, también de otras mujeres),
los asuntos tratados corroboran esta impresiön, porque pertenecen nitidamen-

te a la esfera del discurso teolögico.

El mucho peso del enfoque teolögico se manifiesta, en tercer lugar, a tra-
vés de las fuentes utilizadas por fray Francesc, y a través del tratamiento que
éstas reciben. Una mirada a las numerosas citas105 que aparecen en el texto
muestra fâcilmente que Eiximenis recurre a cada paso a la Biblia; pero también

los Padres de la Iglesia se hallan representados largamente.
Paralelamente, la manera de citar deja ver que Eiximenis se ha propuesto una
técnica compilatoria que destaca por su afân de exactitud y rigor cientifico, lo

que asimismo es tfpico de autores teölogos: nuestro franciscano suele especi-
ficar sus fuentes, en parte con indicaciön exacta del lugar. El que, por otro
lado, traduzca siempre sus citas en latin muestra que piensa en un publico que
no domina este idioma, un publico no demasiado erudito, pero interesado por
instruirse. El uso de las fuentes manejadas tampoco deja lugar a dudas

respecta a la orientation de la doctrina: las citas sirven primordialmente para

apoyar argumentaciones teolögicas, aun cuando se trata de autores paganos.

104 Cf. Libre de les dones, p. 153: «Primerament, donchs, tractarem de les virtuts theologals a

les dites dones necessàries. Seguonament, de les virtuts cardenals. Terçament, dels X rnana-

mens divinals. Quartament, dels conseylls evangelicals. Quintament, dels set peccats mortals.

Sisenament, dels cinch senys corporals. Setenament, què és religié, ne quina és la per-
feccié qui està en los très vots principals. Uytenament, de lur contemplaciö e sentimens

celestials.» Para un esquema detallado del quint tractat, véase Wittlin (1983a: 59).

105 Para las fuentes de fray Francesc, cf. Wittlin (1981: sobre todo XXVII-XXXIII).



El Libre de les dones de Francesc Eiximenis 85

Para senalar la (omni)presencia de un tipo de enfoque predominantemen-
te teolögico en el Libre de les dones de Eiximenis, nos hemos fijado en très
elementos sintomâticos: la distinciön de varias categorfas de mujeres segün el

criterio de la sexualidad de éstas, la extension desmedida de la parte dedicada
a las monjas y, finalmente, la elecciön y el tratamiento de las fuentes.
Precisamente el ultimo punto, que considéra el material empleado por el autor

para apoyar o ilustrar sus argumentos y los procedimientos utilizados para este

objetivo, nos lleva ahora directamente al contenido del Libre de les dones y a

las intenciones que el autor persigue con su obra. ^Cuales son, de hecho, estos

argumentos, cuales los asuntos tratados, cuales las opiniones que se defienden,

y cuales los möviles que los determinan? Hemos de examinar, a continuaciön,
qué imâgenes y modelos de la mujer (en especial, de la esposa) y del matri-
monio desarrolla Francesc Eiximenis; en qué escala dependen estos conteni-
dos, las opiniones y declaraciones del autor, del tipo de enfoque adoptado; y
cömo se puede caracterizar la relacion entre las posiciones defendidas y el

enfoque, por una parte, y la intencion del autor, por otra.

Constituiria una simplificacion inadmisible si pretendiéramos restringir la

perspectiva del Libre de les dones a un enfoque puramente teolögico, redu-
ciendo los intereses de Eiximenis a preocupaciones de un clérigo interesado
solo por problemas teoricos. El autor no se limita a la teologfa y a la edifica-
cion moral: parece perseguir también otros objetivos. Asf lo entrevemos, por
ejemplo, en el pasaje final del «Preàmbol», donde la formula «cinch tracts
ordonats a gloria de Déu principalment, e a lur profit» (p. 8) sugiere que bajo
el provecho de las mujeres no se deberâ entender solo su salvaciön eterna, su
bien espiritual, sino tal vez también algo mas concreto: una orientaciön practica

para la vida femenina. Y también la pequeiia explicaciön que da Eiximenis
al principio del capftulo quinto es harto instructiva al respecto:

Emperö, ans que proceescham al primer tractat [...], avem a premetre als-

cuns preàmbols qui sön generals a totes les dones e necessaris a saber a

elles matexes, si volen conèxer lur natural condicié, principi e fonament de

lurs bonees, passions e misèries. E axi metex servexen molt a aquella
persona qui condicions, bonees e vicis de dones vol saber, e-ls vol dar doctri-
na ne regiment ne conversar legudament entre elles, (p. 12)

De las dos frases citadas se trasluce un gesto didâctico-informativo de

alcance mas amplio. Los capftulos quinto a décimo tercero que forman la
primera parte del Libre de les dones no sirven tanto para imponer a las mujeres
un determinado comportamiento o cierta actitud con tal de ayudarlas a alcan-

zar la eterna salvaciön; mas bien, se trata de informaciön general acerca de los
hechos relativos a su ontologfa e idiosincracia, de modo puramente descripti-



86 Literatura de matrimonio

vo por lo tan to106. Pero es mas aün. El pasaje en cuestiön résulta también

sumamente importante para el problema del publico al que aspira el autor;
deja claro que Eiximenis no escribe ünicamente para las mujeres, sino para
cualquiera que esté interesado en informarse sobre ellas o que pretenda tratar-
las o instruirlas107.

Ya hemos senalado que la intencion del autor (e, indirectamente, asimis-

mo la funciön del texto) y los enfoques adoptados son interdependientes. De
acuerdo con esta relaciön intrfnseca, résulta concluyente, en el caso concreto,
el que no solo no sea puramente teolögica la intenciön del autor (orientacion
espiritual, edificaciön), sino que tampoco aparezca en estado puro el enfoque
teolögico. De hecho, ya muy pronto se manifiesta la contaminaciön del enfoque

basicamente teolögico por elementos ideolögicos procedentes de otras tra-
diciones discursivas. Veremos, a continuation, cömo se combina la perspecti-
va prédominante con otros enfoques y cuâl es el carâcter peculiar que recibe

por razön de estas infiltraciones.

Como ejemplo particularmente ilustrativo de tal enriquecimiento del

enfoque principal pueden servir los primeras capftulos del libra. Si nos fija-
mos en las explicaciones acerca de la mujer en general, a través de las cuales

Eiximenis llega al examen de los diferentes tipos de mujeres que ha distin-
guido en su «Preàmbol», nos percatamos de que el enfoque teolögico se

contamina de repente con el enfoque debatfstico.

En los capftulos introductorios y en la primera parte, que «tracta general-
ment d'aço qui a dones pertany» (p. 8), hallamos varios pasajes en los cuales

106 Se vislumbra la misma intenciôn didâctico-informativa del autor, si bien combinada con un

gesto normativo (cf. abajo «remeys»), a través de las explicaciones sobre sus motivos que se

proporcionan en el «Preàmbol»: «Lo llibre aquest [...] és tot de dones, e tracta de lurs bone-

es, e vicis, e remeys d'aquells, segons que la santa Scriptura e is sans doctors e philôsophs
han parlât, segons que continua experiència nos ensènya; e jatsia que d'aquesta matéria aien

los damont dits tractat larguament, emperö aytant com he pogut e sabut, he compreses lurs
dits en breu tractat per esquivar enug a aquells qui açl ligiran [...].» (pp. 7s.).

107 Résulta bastante diflcil especificar mâs exactamente el publico potencial al que Eiximenis se

refiere. Palabras como «dar doctrina ne regiment» podrfan hacer suponer que el autor pen-
saba facilitar information a sacerdotes responsables de la orientacion espiritual de mujeres;

por otra parte, «conversar legudament» podrfa sugerir también que se trata de un trato entre

clérigos y mujeres, debiendo los primeras aprender qué es llcito, cömo pueden comunicar

con las mujeres legudament, pero también podna referirse al trato entre laicos, entre hom-
bres y mujeres —lo que significaria que el Libre de les dones se dirigirfa también a un publico

masculino laico. De hecho, esto se confirma por otros pasajes que deberân tenerse en
cuenta para la cuestiön del publico: all! veremos, por ejemplo, que también los maridos for-
man parte de los que deberian leer el Libre de les dones.



El Libre de les dones de Francesc Eiximenis 87

surgen argumentaciones misöginas. Pero no se trata de una misoginia satfrica
de cariz popular, frecuente en textos escritos en las lenguas vernâculas, que se

arroja sobre vicios y defectos de las mujeres con verdadera avidez y se delei-
ta con lo répugnante; la misoginia que surge aqui es de idole teologico-ascéti-
ca y se nutre fundamentalmente de la Biblia y de los Padres de la Iglesia, eso

es, de! discurso teolögico sobre la mujer, y muy en concreto, sobre el pecado

original y la sexualidad.

El enfoque teolögico que, en realidad, intenta explicar la inferioridad de

la mujer, se ve asf contagiado por ingredientes que proceden de un discurso

misögino. De repente, las mujeres en general llegan a ser objeto de ataques
verbales, son criticadas y difamadas. Se hace patente aqui un punto de inter-
seccion en el que se pueden tocar los enfoques teolögico y debatistico: la

misoginia de tipo teologico-ascético, por asf decir, cientiTico. Al mismo tiem-

po, sin embargo, los mismos dos enfoques vuelven a entrar en contacto en otro

punto, exactamente opuesto: cuando se trata de rehabilitar a la mujer con
argumentas teologicos, o sea en el momenta en que cabe defender posiciones filö-
ginas o antimisöginas.

Veamos râpidamente los enredados caminos argumentatives por los que
orienta el texto en estas capîtulos. Partiendo del imperativo de una vida vir-
tuosa y grata a Dios, Eiximenis aplica sus reflexiones, de inmediato, a las

mujeres. Segün refiere en los capîtulos tercero y cuarto, para todas ellas es

necesaria la honestidad y condenable cualquier suciedad y vileza carnal, sea

en obras o en pensamiento. Es precisamente de esta ferviente apologia de la

castidad de donde arranca, en lo que sigue, una explicaciön de la distincion de

cinco categorfas de mujeres que se ofrece aqui ya por segunda vez —lo que
confirma nuestra tesis referida mas arriba, mostrando palmariamente que la

diferenciacion se basa de hecho en un criterio indisolublemente ligado a la

castidad, o sea, en ultima instancia, a la sexualidad.

En los ocho capîtulos siguientes, que forman la «Primera part» del Libre
de les dones, Eiximenis ofrece comentarios de carâcter general sobre la mujer.
Acabamos de mencionar que el autor muestra precisamente aqui, al inicio de

la seccion que se refiere a la mujer en general, que no solo se dirige a mujeres

y que su motivacion no es exclusivamente teologica sino también informati-
va. Pues bien: es justamente en este momenta cuando asoman los primeros

amagos misöginos. Tal particularidad hace suponer que la misoginia tiene que
ver con el publico; parece que son los lectores masculinos los que la permiten,
quieren, esperan o necesitan —en todo caso, se pone de manifiesto una estre-
cha relacion entre publico y valoracion del sexo femenino.



88 Literatura de matrimonio

Eiximenis explica el concepto de dona, definiendo a la mujer, de acuerdo

con una opinion difundidisima en la Edad Media, como «hom occasionat,

menor per natura que hom mascle» (p. 12) y refiriendo, por una parte, las razo-
nes de su inferioridad y, por otra, los fines para los que fue creada: para hacer

compania al hombre, multiplicar el linaje humano, nutrir a los ninos, y para
figurar el matrimonio espiritual entre Jesuscristo y la Iglesia. Pero si el autor,
en el capitulo séptimo, aün hace constar que la mujer es buena, las disquisi-
ciones sobre el pecado original que siguen lo llevan hacia una veta misögina

que a continuation impregnarâ el discurso. Ello se hace visible por vez
primera en el capitulo décimo, donde se explica «Con estech punit Adam per son

peccat» (p. 18): desde el pecado original, el hombre tiene que soportar a su

mujer, las pasiones y miserias de ella —lo cual indica, aunque sea implicita-
mente, que, para el hombre, la mujer es un castigo infligido por Dios.

A partir del capitulo once, la misoginia se acentüa. Al tratar del castigo de

Eva (y de todas las mujeres) por el pecado original, se hace patente que cada

uno de los factores reunidos en la culpa de Eva motiva un castigo que se plasma

en un defecto o vicio femenino; y estos defectos se pormenorizan de una
forma que no oculta su tendencia misögina. Sabemos, por ejemplo, que la

mujer es serpentina y venenosa «per tal cant més amà creure a la serp que a

Déu» (p. 20) o que apenas tiene facultades intelectuales ni freno en sus pasiones

porque obrö contra Dios y contra las advertencias de su marido108. Esta

enumeraciön de topoi misöginos (basados, por cierto, en razonamientos teo-

lögicos, pero no por ello distintos de los que hallamos a cada paso en textos

perfectamente seculares) culmina en un pasaje con una formula que da a la

misoginia generalizada un rumbo didâctico. Si existe tanto mal en las mujeres,

conviene instruirlas para que no haya mâs aün:

[...] encorre la dona tanta de malfcia que, com diu la Scriptura, no és al

mön malicia sobre malfcia de fembre. Per totes aquestes coses que dites

sön en aquest present capitol appar que nostra mare Eva fo molt punida per
son peccat en sa persona, e que grans misèries e molts mais ha trameses a

ses fiylles. Per les quais coses appar que, pus que tants mais e tan perillo-
sos han les dones aconseguits en si metexes per lo peccat de la primera, que
majors n'encörreguen per lurs propris peccats, si no se'n guarden.

108 Cf. p. 21: «[...] per tal cant axi follament se ach, en fer contra Déu sens tot conseyll del

marit, qui era ductor e regidor seu, per tal fo ferida per lo cap de dret en dret, e perdé tant de

seny que és tan poch aquell qui y és romàs que no és quays res. E d'aquesta pèrdua tan gran
li ve que la dona no ha fre quaix negû en ses passions; e con la cam sia tota corrumpuda en

natura humana, axi con dit és, seguex-se que en la dona regnen les passons e mah'cies e mal-
vestats de la cam, puys no y ha fre qui les tempra.».



El Libre de les dones de Francesc Eiximenis 89

Per què fa mester que, per guardar les dones de tot mal, posem açi leys,
recgles e doctrines tantes e tais que migançant la misericôrdia del nostre

Salvador vinguen a salvaciö. (pp. 22s.)

Esta vuelta al enfoque teolögico que se manifiesta a través de la preocu-
paciön de Eiximenis por la salvaciön de las mujeres y que se combina con un

gesto abiertamente didâctico puede interpretarse como reacciön contra la pro-
pia actitud misögina. En el momento en el que se vuelve a presentar como
autor con aspiraciones didâcticas, Eiximenis toma, de repente, la defensa del

sexo femenino contra los zaherimientos (a los que, por cierto, también se

habfa dedicado pocas paginas antes) e insiste, en el capftulo siguiente, en las

calidades otorgadas a la mujer por Dios. Parece como si se hubiese percatado
de su desliz por la pendiente de la misoginia y como si intentara ahora com-
pensar sus declaraciones negativas acerca de la mujer por otros asertos, igual-
mente basados en una argumentaciön teologica, pero esta vez filöginos.

Comprobamos, por lo tanto, en un solo texto que los enfoques teolögico
y debatfstico109 pueden entrar en contacto en dos puntos diametralmente

opuestos: donde se trata de apoyar posiciones misöginas mediante razona-
mientos del ideario teolögico y donde cabe perseguir una estrategia argumen-
tativa filögina o antimisögina para rehabilitar el sexo femenino.

Al dirigir ahora nuestra atenciön hacia las imâgenes y el modelo de la

esposa, no solo nos tendra que interesar la seccion sobre las mujeres casadas

(«Terç tractat: De les dones maridades», capftulos 31 a 94) en la que aquéllos
se plasman; como veremos enseguida, la construccion normativa del papel de

la mujer casada ya se prépara en las secciones primera y segunda, sobre las

infantes y las donzelles. Anticipemos, pues, un pequeno vistazo sobre los dos

primeros tratados que puede revelarse util para la comprension del modelo de

la esposa que présenta la seccion dedicada especfficamente a ella.

La preponderancia del enfoque teolögico que ya se vislumbraba a través
de los capftulos introductorios se confirma en los très primeros tractats del
Libre de les dones. Al contrario de lo que habfamos podido comprobar en los

cuatro textos analizados en el capftulo anterior, los asuntos caractensticos del
enfoque econömico son aquf eclipsados por consideraciones relacionadas con
cuestiones teolögicas. A la hora de desarrollar su ideal femenino, Eiximenis se

révéla como director espiritual que aspira a imponer un ideal absoluto de vir-
tudes, y mucho menos a ofrecer soluciones viables en la vida cotidiana. No es

109 El enfoque debatfstico vuelve a aparecer al comienzo de la tercera parte, donde se enumeran
argumentos que desaconsejan el matrimonio, para después refutarlos. Del procedimiento
bastante particular de Eiximenis en ese caso trataremos mâs abajo.



90 Literatura de matrimonio

que el autor no dé avisos prâcticos, pero la actitud que por ellos aflora es tan

rfgida e intransigente que résulta palmario su desinterés por los problemas que
podrfa conllevar el cumplimiento de sus avisos.

Son bastante ilustrativas al respecto las advertencias sobre la educaciön de

las hijas que hallamos en los capftulos 16 y 17. Eiximenis enumera una serie
de nodrimens que los padres deberân inculcar a las infantes"0, entre los que
ocupa, evidentemente, el primer lugar la instruction religiosa. La insistencia
con la que el franciscano conmina a adiestrar a las ninas en la devotion y la
minuciosidad con la que la pormenoriza111 son sintomâticas de todo el mode-
lo que de la joven se forja a través de los avisos: lo que importa no son las

capacidades econömicas, organizativas, prâcticas, sino un ideal mas bien
abstracto de virtudes. Por el catâlogo de los comportamientos que conviene impo-
ner y de los que urge prohibir se entrevé claramente que la pureza del alma es

mâs importante que la capacidad de gobernar una casa: la nina debe rezar,
honrar a sus padres, obedecer, callar, confesar sus errores, comer y beber poco,
evitar el ocio y ser secreta; por otro lado, no debe mentir, gritar, retr, mirar a

los hombres, asomarse a la ventana o ser perezosa. Asf, las calidades ideales
de la mujer adulta en las que nuestro autor insistirâ mas adelante se preparan
ya en la educaciön de las infantes.

En el siguiente tratado, el que se ocupa de las donzelles, verificamos la
misma veta moralizante y celosa con la que el autor se opone frontalmente a

todo lo mundano. Ya antes de establecer una distinciön entre las que se harân

monjas y las que se casarân"2, afirma que las doncellas necesitan aün mas ver-

110 Aqut, la distinciön entre infantes y donzelles se especifica numéricamente: «[...] infanta és

appellada comunament de.X. fins en.XII. anys, e de dotze fins que la dona ha marit s'apella
donzella.» (p. 31).

111 Por ejemplo: «[...] a la infanta, de continent ques sab regonèxer e ha queucom de seny, la
deu hom instruhir en les coses qui guarden Déu, axî con és que s sàpia senyar, e sàpia lo
paternoster e la avemaria e l credo in Deum, e que s sàpia agenoyllar davant les ymàgens de

Jesucrist e de madona santa Maria. Que si ou dir «beneyt sia Jesucrist» que respongua
«amen»; que no s'acost a juheus, ne a moros, ne a res del lur, ne prenga res que li donen, ne

parla sola ab eylls; que s'agenoll al cors de Déu en la esgleya cant se leva, e que sàpia la ora-
ciö propria, almeys digua lavors lo paternoster e l credo in Deum\ que tostemps que entra
en la esgleya o en capeylla se ajenoll davant l'altar e aqul ador a Déu dient lo paternoster, e

axi de semblants coses.» (p. 31).
112 Libre de les dones, pp. 36s.: «Les donzelles sön en dues differències. La primera differència

és d'aquelles qui deven servir Déu en orde; e aquestes, per tal que aprenen letra, millor deven

en poquea tantos entrar en orde. La segona diferència és d'aquelles qui entenen a pendre
marit [...].» Es una distinciön que a continuaciön ya no serâ tenida en cuenta explîcitamen-
te, lo que es lögico por cuanto que todo lo explicado acerca de las doncellas (y muy en
concreto la excelencia de la virginidad, de la que el autor habla en lo que sigue) vale tanto para
unas como para otras y por cuanto que, màs adelante, la distinciön entre mujeres casadas y
monjas llevarâ a dos tractais diferentes.



El Libre de les dones de Francesc Eiximenis 91

güenza y sensatez que las infantes. Tal aserto podrfa parecer paradöjico, si se

supone que las ninas se hacen mas sensatas, mas maduras, al llegar a la edad

adulta; pero Eiximenis opina que precisamente entonces se requiere una vigi-
lancia mas atenta porque parte del presupuesto de que las virtudes de la mujer
corren mayor peligro con el despertar de la sexualidad. Résulta tan interesan-

te como sintomâtico, en este sentido, el que siempre de nuevo la doctrina se

extienda de las doncellas a otras mujeres (o a la mujer en general) o que inclu-
so ya no se hable de las primeras sino ya de dones. Ello evidencia que el autor

ya ve en la doncella la mujer, aunque todavia no siempre se träte de doncellas
casaderas; no obstante, la nina se convierte, con la pubertad, en un ser sexua-
do, lo que implica que estarâ sometida a sus pasiones —y es precisamente este

el momento en que residen los mayores peligros. Los riesgos a los que la natu-
raleza femenina expone a las mujeres existen ya porque existe la sexualidad;

pero la doncella todavfa no se halla bajo el control de un marido, su sexualidad

aün ni esta encaminada por los cauces del debitum matrimonial ni supri-
mida por la renuncia en favor de un matrimonio espiritual.

En las explicaciones del segundo tractat, el modelo que de la buena
doncella construye Eiximenis se enfrenta a imâgenes plâsticas de los comporta-
mientos errados de las malas doncellas y demâs mujeres. Estos retratos, apa-
rentemente descriptivos, forman un fuerte contraste con el ideal ofrecido,
constituyendo, por asf decirlo, el cuadro negativo sobre el que se viene cons-
truyendo el modelo cuya imitation deberâ perseguir la joven. Pero no es solo

en este sentido en el que résulta, por lo menos implfcitamente, normativa la

representation de la mala doncella. Se hallan también pasajes en los que se

pone de manifiesto que taies imâgenes cumplen asimismo con una funciön
prescriptiva ya que el autor exhorta explfcitamente a evitar el ejemplo negativo.

Son très los caminos por los que la virtuosa doncella guardarâ su pureza:
la oration, la humildad y la huida de los amores113. Consecuentemente, debe

rezar, ayunar, ser humilde, guardar compostura, honestidad y vergüenza en sus

atavîos, y defender su castidad evitando los amores.

Mientras tanto, la mala doncella solo piensa en afeites, es vana y orgullo-
sa. No solo los excesos en la ostentation de las jövenes114, sino asimismo las

113 También aquî, el programa educativo que Eiximenis propone para las doncellas se limita a

la prescripcidn de prâcticas devotas, detalladas con pormenor (cf. cap. 22). Sobre capacida-
des prâcticas ni se habla.

114 Véase, por ejemplo, todo el capitulo 24 («Con les maies donzelles sön erguyloses e van fort
vanament»), en el que abundan descripciones detalladas de exageraciones ridîculas en el

vestir, en el maquillaje, y hasta en la forma de hablar.



92 Literatura de matrimonio

consecuencias con las que tendrân que contar por sus extravagancias115 son
descritos plâsticamente.

Si nos fijamos en los razonamientos del autor que lo llevan a condenar los

afeites, se hace bien patente el peso del enfoque teologico. Ya en la primera
referencia al peligro de los afeites queda claro que la doncella que se maquilla

peca, antes que nada, porque intenta trastocar lo que Dios ha creado:

[...] alcunes donzelles [...] tot jorn pensen en l'afaytament e pintura de la

cara o del cors, la cal cosa és gran offença de Déu. Car elles entenen a

millorar la cara que la saviesa de Déu ha feta, e més amen portar la cara

que elles se fan que no aquella que Déu los fa. Pensar pots con séria offès
lo pintor si algun Ii affaytava, o Ii adobava, o girava la cara que ella ab son
sobiran estudi hagués feta. (p. 39)

Esta infraction contra la obra de Dios pesa mas que la infraction contra
el orden social que el mismo comportamiento constituye. El argumento de que
la joven engalanada dé mal ejemplo a otras chicas solo aparece en segundo
lugar116 y vuelve, ademâs, a revelarse como una consideraciön fundamen-
talmente teolögica, ya que la falta no se concibe como tal por sus consecuencias

sociales sino unicamente porque otras mujeres pueden ser conducidas
también a una actitud pecaminosa. También a través de las explicaciones
siguientes, que intentan demostrar por qué son tan malos los afeites, se vis-
lumbra una preocupaciön teolögica (que lleva a nuestro autor a extremos
argumentatives sorprendentes como el aserto de que la mujer maquillada ofende a

los ângeles); y atestigua la perspectiva religiosa asimismo la relation de los

castigos con los que son amenazadas las mujeres que pecan por vanidad:

Elles axi ornant-se provoquen a Déu fort contra si metexes, en tant que,
après lur mort, Déu ne fa lo major juhy, e is döna de les grans penes qui-s
donen a negunes altres persones, en quant han lurs cors haiit con a Déu,
faent-ne ydola e posant aquf tot lur estudi tostemps. (p. 44)

Pero también al legitimar el modelo positivo prédomina claramente el

enfoque teolögico sobre el econömico o social: la conducta virtuosa no se

recomienda porque es util, sino porque es virtuosa, sin que sean necesarias

otras razones.

115 Cf. caps. 25 («Quant mal fa la dona ornar-se vanament») y 26 («Quant de mal se seguex per
aytal van ornament»).

116 Libre de les dones, p. 39: «Pensa encara com la donzella qui s pinta, döna assenyalat mal

eximpli de ssi mateixa, car döna a entendre a les altres que va cercant qui se n'asalt e qui la
vuiyla; e axî, pus per natura no-1 troba, vol-ne trobar per art o per enginy.».



El Libre de les dones de Francesc Eiximenis 93

La base comün de todos estos avisos y comentarios es el empeno del autor

por lograr que la doncella sea consciente del valor de su virginidad y la defien-
da contra cualquier tentation —es éste el ultimo objetivo de todas las adver-
tencias sobre el recato; y el encomio de la virginidad con el que Eiximenis cie-

rra su segundo tratado117 esta en perfecta armom'a con esta elevation de la

virginidad al rango de bien supremo al que cualquier doncella habrâ de aspirar.

Ahora bien, si inquirimos exactamente cuâl es aquf el objeto del texto y
quiénes son los receptores (tanto internos como externos) de la doctrina que
ofrece Eiximenis, llegamos a una conclusion que puede sorprender a primera
vista. Aunque los capftulos analizados se proponen tratar de la buena o mala
conducta de las doncellas, no son solamente éstas las que el autor tiene en

cuenta al facilitar sus avisos. Primero, es digno de mention el hecho de que se

hable casi siempre de dones. Y, en segundo lugar, esta claro que la responsa-
bilidad por el comportamiento justo de las mujeres no corre solo a cargo de

ellas mismas; los hombres también responden por la conducta de sus esposas.
Son éstos dos puntos no del todo irrelevantes para la interpretation cabal del

Libre de les dones como conjunto. Por una parte, se evidencia asf que los avisos

a las doncellas son vâlidos también para otras mujeres, para la mujer en

general, y que Eiximenis no intenta instruir exclusivamente a las mujeres, sino
también a los hombres. Por otro lado, la argumentation del autor permite con-
clusiones interesantes sobre la distribution de papeles entre los dos sexos: la
superioridad del hombre no solo le otorga autoridad, sino que también le obli-
ga a protéger a su esposa del pecado.

[...] la muyler cosa és a ell per Déu comanada, que quant en ell serà, que
la preserve de peccat e de tot mal. Donchs, que lo marit li consenta que ella

faça si metexa laç del diable a pendre les ànimes dels hömens, e que-s pro-
cur mala fama e do mal eximpli de si mateixa e procur minva a son marit
metex, e a sos infans, e a sos parens: Gran dampnaciö procura a si metex!
E Déus requerrà la ànima de la muller, si s dampna, de les mans d'aytal
hom, e aurà massa que fer lavors. (p. 48)

El ideal femenino esbozado a través de las advertencias sobre la education

de las infantes y donzelles que acabamos de comentar ya anticipa el papel
de la mujer adulta, y, en concreto, el de la esposa. Tanto el modelo positivo de
la doncella virtuosa como la imagen espantajo de la mala hembra dependen de

un concepto abstracto y absoluto de virtud construido sobre la base de un ide-
ario teolögico, y no de las necesidades economicas, sociales o psicolögicas de

la esfera practica, real.

117 Cap. 30 («Quanta és la dignitat de virginitat e con deu ésser guardada carament»).



94 Literatura de matrimonio

Dirijamos ahora, pues, nuestra atenciön hacia el terç tractat, «qui és de les
dones maridades» (p. 56). Bastan una ojeada a su estructura y un breve repa-
so por los 64 capftulos de los que se compone para mostrar que sigue siendo

un enfoque teolögico el que orienta a nuestro autor (aunque esta primera
impresiön deberâ ser revisada en parte cuando procedamos al microanälisis de

los contenidos y de las opiniones). El predominio de la perspectiva cuyo peso
acabamos de resaltar para las primeras secciones del Libre de les dones se

manifîesta, en primer lugar, a través de la disposition de la materia expuesta,

ya que Eiximenis ordena la parte central del tercer tratado segün los bona
matrimonii que conoce la tradition escolâstica, insistiendo, ademâs, en el ori-
gen de sus fuentes118.

En todos estos capftulos se proporcionan también, por cierto, advertencias

que esbozan normativamente el papel de la esposa, pero estos avisos siempre
estân sujetos a un esquema argumentative que se propone, en realidad, la acla-

racion de una materia bâsicamente teôrica. Solo después de las consideracio-

nes acerca de los bona matrimonii que desembocan en la conclusion de que
«les dones posades sots aquest estament e sagrament deven ab gran reverèn-
cia aquell tenir éntegrament honrat per lur bona vida» (p. 117), Eiximenis pro-
cede a facilitar normas de comportamiento concretas, independientes de refle-
xiones teöricas preliminares. Estas reglas se basan sobre el mismo texto bfbli-
co que emplea Fernân Pérez de Guzman; pero ya la manera de citar es sinto-
mâtica de un trasfondo teolögico erudito que influye en la perspectiva del

franciscano, muy distinta de la del poeta cancioneril:

E la manera con la bona dona se deu comportar a tota part ensenyà Raguel
a ssa filla Sarra, cant la donà per muyller a Thobies, segons que ligim
Thobie decimo, on diu aquf axf: Monentes eam honorare soceros, diligere
maritum, regere familiam, gubernare domum, et se ipsam irreprensibilem
exibere. E volien dir que la dona qui marit ha près deu en special observar

e attendre que ella honre sos sogres e am son marit, e que regesca bé sa

companya, e que guobern sàviament sa casa, e que guart la sua persona de

tota repreheneiö. (pp. 117s.)

Mas abajo, hablaremos mas detenidamente de la idiosincrasia particular
de estos consejos. Antes, tenemos que dirigir aün una breve ojeada a los cinco
capftulos antepuestos a la section central del terç tractat, que retoman la cues-
tiön de si uno debe casarse o no. Se manifîesta aquf que el autor escribe, sin

118 No se trata, ni mucho menos, de ventajas prâcticas del matrimonio, calificadas como taies

desde una perspectiva exenta de doctrinas teolögicas; «lo matrimoni és instituït per nostre

senyor Déu primerament, segons que dien los sants doctors, per los bens següens.» (p. 61,
cursiva nuestra).



El Libre de les dones de Francesc Eiximenis 95

explicitarlo, desde una perspectiva que persigue un publico masculino: no se

discute el problema de si una mujer debe casarse, sino la cuestiön de si el

matrimonio es aconsejable para los hombres. Con este punto, Eiximenis vuel-

ve al tipo de enfoque debatfstico que ya habfa entrado en escena antes; pero
constatamos un fenömeno interesante si examinamos de cerca el material con
el que ei autor opera. En los cuatro primeros capi'tulos de esta secciön (31-34),
las razones aducidas que disuaden del matrimonio son los tradicionales topoi
misögamos que remiten claramente al enfoque debatfstico. El capftulo 35, que
remata la discusiön con una respuesta favorable, sin embargo, se sirve del ide-
ario de la teologfa; no se invalidan los asertos misögamos y misöginos prece-
dentes, revisândolos y refutândolos119, sino que se ofrece, sin mas, otra serie
de argumentas de una tradiciön distinta. Ademâs, se da una discrepancia notable

entre las dos perspectivas: los argumentas misögamos se sostienen desde

un punto de vista masculino (las razones que desaconsejan el matrimonio para
un hombre), mientras que la filogamia parte de los dos sexos, considerando
también la situaciön de las mujeres —lo que no deja de ser lögico, puesto que
el libro se propone tratar primordialmente sobre ellas:

[...] les rahons alleguades dels heretges [...] totes concloen que l'hom qui

pren muyller se posa a rrisch de haver mala muyller. Mas no diu con axf
meteix la dona qui pren marit se posa a perill de ésser mal maridada, e tro-
ben-se'n més de mal maridades que no mal muyllerats. E si la dona se posa
a queys risch, que és sots mà e poder del marit, bé s'i pot posar Torn, qui
és senyor de la dona e a la millo e magor part del matrimoni. (p. 61)

Pero volvamos, por un momenta, a los argumentas misögamos; es

instructive observar cömo procédé Eiximenis en su exposieiön.

En primer lugar, se hace constar que el rechazo del matrimonio constitu-

ye un error y que esta actitud negativa fue defendida por «alscuns heretges

[...] qui desconseylaven a tothom matrimoni» (p. 56). Pese a esta declaraciön
de principios, la misogamia parece ejercer una atraccion casi irresistible sobre

nuestro autor. Habria podido adoptar una actitud neutral a la hora de exponer
los argumentos misögamos que acaba de clasificar como errados (y que, al fin
y al cabo, contradicen lo que él mismo explicarâ algo mâs abajo); habria podido

invalidarlos enseguida o, por lo menos, mostrar su desaprobaeiön al espe-
cificarlos. En vez de ello, opta por presentarlos como respuestas a las pregun-

119 Tal procedimiento se documenta, mils de cien anos mâs tarde, en un autor que empieza un
tratado sobre el matrimonio con argumentos misögamos, los confronta con otros filöginos y
acaba por invalidar los primeros. Cf. abajo, capftulo 11/11, nuestras explicaciones acerca del

Espelho de casados de Joäo de Barros.



96 Literatura de matrimonio

tas o sugerencias de un «tu» que parece querer defender el valor del matrimonio.

Los argumentas en favor del matrimonio son derribados por una verda-
dera avalancha de aseveraciones misögamas, referidas con insölito énfasis,

para silenciar asf al interlocutor flcticio y aconsejarlo «mejor». Aunque el uso
constante de formulas como «deyen aquests» (sc. los herejes) deje claro que
las replicas no provienen de Eiximenis, sino de los autores cuya opinion él

refiere, el lector tiene la impresiön de que el franciscano no se siente en absoluta

repulsado por las posiciones misögamas. Ello se debe, en primer lugar, al

hecho de que se hace prâcticamente portavoz de los enemigos del matrimonio,
prestândoles su pluma en la situaciön comunicativa empleada; en segundo
lugar, llama la atenciön que, con la exception de la calificaciön inicial de la

misogamia como error que acabamos de senalar, Eiximenis no se distancia ni

una sola vez explfcitamente de los argumentas esgrimidos durante toda la dia-
triba. Queda la pregunta, prâcticamente imposible de contestar, de qué pensa-
rfa Eiximenis efectivamente sobre el tema. Esta claro que se veria forzado a

defender el valor del matrimonio en el contexto temâtico del libre que estamos
analizando, y muy en concreto en este lugar preciso, donde resultaba imposible

difamar una instituciön que deberia regular; pero la forma como concede
la palabra a los que desaconsejan el estado conyugal, por una parte, y sus

disparates misöginos y misogamos que se pueden hallar a cada paso, por otra,
inducen a sospechar que no haya sido demasiado enemigo de denigrar muje-
res y matrimonio.

Después de afirmar, amparândose en San Jerönimo, que el matrimonio es

«sagrament sant e just e bo e profitas al mön» (p. 61), Eiximenis entra en la
discusiön de los elementos que contribuyen a la excelencia del matrimonio
con el primer bien: la proies procreanda. De inicio, hace constar que el tener

hijos y el educarlos al servicio de Dios no solo es la primera razön por la que
el matrimonio fue instituido, sino que lo mismo debe ser el primer objetivo de

los esposos: «E aquesta intenciö deu ésser en la pensa de abdös el comen-
sament del matremoni» (p. 61). Vemos que el autor se dirige tanto a las muje-
res como a los hombres como receptores de su doctrina. Ello podria sorpren-
der dentro del contexto global de la obra; résulta, sin embargo, bastante lögi-
ca esta ampliation de la perspectiva, porque la tradition teolögica que orienta
el enfoque del franciscano prescinde de diferenciaciones segün los sexos en lo

que concierne a los bona y las causae matrimonii, ya que se trata de una cues-
tiön fundamentalmente teörica sin consecuencias para las contingencias con-
cretas de la vida conyugal.

Son nueve los capftulos que ofrecen explicaciones acerca de la proie.
Eiximenis, siempre dispuesto a ocuparse con la misma minuciosidad, o inclu-
so con mas detalle, de lo negativo que de la exhortation a lo positivo, discute



El Libre de les dories de Francesc Eiximenis 97

solo de paso, a partir de una diferenciaciön de cuatro tipos de casados segün

su descendencia, la solution mas favorable, para dedicarse largamente a los
escenarios adversos. Los que tienen hijos deben cuidar de que éstos les salgan
«nodrits al servey de Déu» (p. 62), ya que, de no educarlos bien, no consiguen
el primer bonumm. También es el Senor la instancia compétente para los

padres cuyos hijos no sobreviven o para los que no los tienen: a los primeros
se recomienda paciencia y resignaciön, «pensant que Déus los lus toi, per tal

que los infans se salven» (p. 63), a las parejas sin hijos, se les hace hincapié
en el hecho de que el no tenerlos es una gracia otorgada por El121. Pero es al

problema de los hijos ilegftimos al que dedica el mayor peso: aquf vuelve a

abrirse brecha el brio moralizante del autor. En cinco capftulos, enriquecidos

por opiniones de autoridades e historias ejemplares, Eiximenis arremete contra

aquellos «qui no han fills de lur muylers, mas recorren a amigues e fan que
hagen borts» (p. 66). El que aquf solo el sexo masculino sea el bianco del vitu-
perio deja ver que se parte implfcitamente de condiciones distintas para los
dos sexos; para los hombres casados, los contactas sexuales extraconyugales
solo (o sobre todo) crean conflictos si producen frutos bastardos, mientras que

para las mujeres casadas es ya el adulterio per se el que constituye un problema.

Este tratamiento desigual debe interpretarse, maxime en un autor de orien-
taciön tan nftidamente teolögica, como concesion a la moral sexual que exis-
tfa en la realidad: contradice a la doctrina de la Iglesia, segün la cual el adulterio

es pecado para cada uno de los cönyuges. Nuestro autor se aleja aquf
(pero también mas abajo, cuando, al tratar de la fides, entiende por adulterio
casi exclusivamente el que comete la esposa) de su propension hacia lo teöri-
co y, muy en concreto, hacia las teorfas teolögicas, para acercarse mas bien a

la practica, a los asuntos tratados por el discurso del orden social.

En general, en la section dedicada al complejo temâtico de la proies, vuelve

a llamar la atenciön la estrategia argumentativa prédominante de Eiximenis

que ya habfamos podido observar en las advertencias acerca de los afeites, en
el tractat de les donzelles, y que encontraremos asimismo en lo que sigue,
cuando el autor discute el segundo bien, la fides. El énfasis didâctico y la ener-
gfa retörica son de signo predominantemente negativo: en vez de recomendar

120 Cf. p. 61: «Car aquells qui han infans mal nodrits en si e mal instruits envers Déu, no han

aquest primer e principal bé del matrimoni, jatsia agen infans.».

121 Cf. p. 65: «[...] a aquests fa Déus gran gràcia, car mes val no haver-ne que sien dolents, o

que haver-los bons e puys que muyren, axt com és d'aquells que dits havem tantost. Aquests
fa Déus franchs dels affanys e trebaylls e despeses que soffriren aquels qui n'han. Dix
Jesucrist que temps vendria que hom diria que beneiiryats son aquells ventres qui jamés no
conceberen e ls pits qui no aletaren. A aquests fa Déus special gràcia, car per açô les dôna
avinentea de viure en gran repos de conciència e is dôna avinentea de fer almoynes, més que
no farien si havien infans.».



98 Literatura de matrimonio

determinados comportamientos, el discurso del franciscano se ocupa, por un

lado, con preferencia de situaciones problemâticas (excesos en afeites y
maquillaje, hijos bastardos), y se dedica, por otra parte, sobre todo a la
interdiction extensa y circunstanciada de todo lo que no conviene hacer, ilustran-
do sus preceptos negativos prolijamente con escarmientos.

En las explicaciones acerca de la fidelidad se discuten varios tipos de pro-
blemas que este bonum puede levantar: Eiximenis se interesa mucho menos

por la fides guardada que por la que esta amenazada o ha sido violada.
También aquf se puede vislumbrar cierta preocupaciön por asuntos atribuibles
a un enfoque econömico o incluso social, esto es, asuntos que atanen a la paz
doméstica o al orden social. Es cierto que el autor no oculta su fondo religio-
so: no admira en absoluta que aduzca como primer punto por el que puede

peligrar la fides conyugal la divergencia de opiniones en materia de devociön.
A continuaciön, sin embargo, ventila varios problemas que demuestran cierto
interés por la psicologfa de la pareja y por las implicaciones de las desave-

nencias conyugales para la jurisdiction y el bienestar comün. En el caso de

aversiones o antipatfa entre los casados, de celos, o de descontento (del mari-
do, por los defectos de su esposa), se aconseja a los casados que tengan
paciencia, busquen la concordia, e incluso que hablen sobre sus conflictos; al

marido se le recomienda, asimismo, no exagerar la expectation y, adernas,

ejercer cierto control sobre la esposa. En cuanto a la infraction mâs grave contra

la fidelidad matrimonial, el adulterio, Eiximenis considéra al principio solo

uno de dos casos posibles, el de la mujer adultéra, adoptando una position mas
bien indulgente: el marido deberâ castigar a su mujer, podrâ incluso dejarla,

pero nunca matarla122. Mas adelante, se habla aun brevemente de la situation
contraria: también la mujer enganada tiene el derecho de separarse del marido,

aunque pueda haber motivos para no hacerlo. El pasaje en el que nuestro
franciscano esboza la vida que tendra que llevar la mujer que optare, de hecho,

por una separation del adültero, es notable:

[...] la dona [...] que vol a Déu servir, axf-u faça entegrament e no a miges,
lexant lo arreament excessiu e l pintar e l viure vanament, lunyant-se de

tots punts de les amors e vanitats carnals e mundanals, en guisa que appa-

regua que açô que diu de bocha, que axf-u faça de fet. Car en altra manera
més Ii haguera valgut que no s fos axf artament emparada del servey de

Déu, ne son fet a la fi no porta venir a bona fi, si ella no anava entegrament
a Déu. E si-u fa, sentirà a la fi quina differéncia ha de la amor de l'espös
celestial a aquell qui és peccador e carnal. E serà-li vigares que ja en esta

vida sia em Paradis [...]. (p. 101)

122 Sobre este punto, cf. Viera (1978b).



El Libre de les dones de Francesc Eiximenis 99

Ademâs de la reprobaciön reiterada contra el atavfo y los afeites que ates-

tigua una preocupaciön poco menos que obsesiva del autor por el tema123, el

apartado citado destaca por descalificar, desde otro ângulo, la vida conyugal
en favor de una existencia contemplativa, dedicada a la devociön. Tal actitud
hace perfecta juego con el tratamiento privilegiado que recibe el estado de las

monjas.

La discusiön de los bona tercero y cuarto lleva de nuevo a asuntos estre-
chamente relacionados con la esfera teolögica. El primero de los dos bienes

tiene que ver con la valoraciön de la sexualidad dentro del matrimonio, una
cuestiön intrincada que no ha dejado de preocupar a los teölogos medievales.
Desde tal punto de vista, el valor del casamiento reside, no en ultimo lugar, en

su funciön de remedium fornicationis, opinion y a defendida por San Pablo124,

al que cita Eiximenis. Ahora bien, interesa determinar hasta qué punto y bajo
qué condiciones exactas el matrimonio exime de su carâcter pecaminoso a la

peligrosa sexualidad, por cuyo medio el diablo suele tentar al hombre con mas
frecuencia. Las dos cuestiones centrales que Eiximenis trata son: «Si l'om pot
conèxer carnalment sa muyler sens peccat» (p. 104) y «Què s'i requer a fer la
dita obra meritöria» (p. 105). Pero tanto aquf como en los dos capftulos
siguientes, en los que pasa al problema de los toccamens h'citos y pecamino-
sos, el autor se explica en pocas palabras. Se limita a hacer constar que la
sexualidad conyugal puede ser libre de pecado, e incluso meritoria, si se practica

con la intenciön justa, y a especificar cuâles son los motivos legftimos
para que asf sea; pero prescinde de disquisiciones detalladas al respecta que

ya habfa presentado en el Terç del Crestià, al que remite para explicar su bre-
vedad125. No obstante, la concision de esta parte podrîa tener también otra
razön que el franciscano pasa por alto —al fin y al cabo, también un tema

como los excesos en tocados y modas, que ya se habfa tratado con todo dete-

nimiento en el mismo Terç vuelve a aparecer varias veces, y con profusion de

detalles, en el Libre de les dones. Mucho mâs que el deseo de no repetirse,
habrfa sido el publico perseguido el que causarfa el carâcter sucinto de estos

123 La critica de los usos en el vestir y en el maquillaje habfa vuelto a aparecer, obstinato rigo-
re, también poco antes, en un excurso de nada menos que très capftulos (cap. 54 «Contra les

dissolucions que huy son en les dones», cap. 55 «Con per lo peccat de les dones Déus tra-
met grans flagells a les comunitats», cap. 56 «Con les maneres de les dones de altres nacions

no son bones per tota part, e con és bo que les dones sàpien ligir») que acaban por amena-
zar a las mujeres vanas y orgullosas con la perdicidn eterna. Sobre el tema, cf. también
Martinez Crespo (1993) y Carlucci (1995).

124 Cf. Galatos, 7: 3.

125 Cf. Libre de les dones, pp. 106s.: «E per tal quant d'aquesta matèria he parlât largament en
lo Terç libre del crestià, en lo tractat dels senys corporals, là on tracta del seny qui-s diu toca-
ments, per talaçf solament ne vuyll parlar dessus dessus.».



100 Literatura de matrimonio

apartados: es bastante comprensible que un libra destinado, en primer lugar, a

la instruction de las mujeres no pueda entrar en pormenores al tratar de esta
materia sin el riesgo de chocar a sus futuras lectoras, o, peor aün, de inducir-
las a pensamientos impuros.

El significado sacramental del matrimonio que en los escritos de San

Agustin y otros Padres de la Iglesia figura aün como tercer bien ocupa los

capitulos 69 y 70. Es notable que aquf las disertaciones teolögicas sobre la

simbolizaciön de la union entre Jesucristo y la Iglesia se trasladan en seguida
a la esfera social. Eiximenis defiende que la inseparabilidad, rasgo esencial de
la relation entre Cristo y la Iglesia, résulta importante para el lazo conyugal
entre hombre y mujer en la tierra por la cosa publica, que quedarfa «fort lesa

e fort naffrada» (p. 109), si la perpetuation del linaje humano no estuviese

garantizada.

Después de algunos breves comentarios sobre paz y concordia (el quinto
bien), Eiximenis pasa al «solaç de la vida humanal» (p. 114). El autor explica
que este sexto bien del matrimonio «consegueys Torn per compaynia de la
dona en moites maneres» (p. 114), evidenciando, con esta manera de expre-
sarse, que esta hablando otra vez desde una perspectiva androcéntrica.

No creemos que la enumeration de toda una serie de ventajas que el hombre

alcanza por la vida conyugal (cuidado de la casa, consuelo, amor, hijos,
dote, o incluso la libertad de hablar con toda la franqueza, sin que nadie le

critique126) se deba a un fallo estructural a la hora de elaborar un pequeno tratado

acerca de los bona matrimonii, aunque no deje de constituir una ruptura res-

pecto al enfoque, que cambia de lo espiritual a lo concreto. El motivo para la
inclusion de tales argumentas reside, a nuestro entender, en el hecho de que
nuestro autor esta volviendo, poco a poco, al propösito que habi'a sido el punto
de arranque de sus exposiciones. Es que los comentarios acerca de los bienes

del matrimonio continüan, en realidad, la refutation de los argumentas misö-

gamos aducidos en los capftulos 31 a 34; y es nada menos que consecuente que
Eiximenis afirme, al comienzo del capitata 74, y tras concluir sus explicacio-
nes sobre los bona, haber «ensenyat la gran excel-lència del matrimoni»
(p. 117). El marco de toda esta secciön apunta, pues, todavi'a hacia el tipo de

126 No quisiéramos dejar sin citar un pasaje que ejemplifica con gran plasticidad esta concepciön
de la buena esposa como «basurera intelectual», de cuyos depôsitos infinitos no volverân a apa-
recer ni las mayores tonterfas que se le confiaren: «[...] un dels grans piaers que l'om pot haver,

si és que haga libertat e franquea de cor, ço és que puxa fer e dir sens paor e verguonya tot ço

que vol. Ara és axî com diu aquest: Tot horn del môn és inclinât a pensar e a ffer grans legees

e de grans malvestats e oradures; e per tal que no sia diffamat ne meyspreat no guosa fer aytals
follies davant tothom, mas quant és ab sa muyllier, lavors desplegua tota sa obra, [...]. E aques-
ta libertat és a l'hom un dels grans solaços qui al môn sia, majorment cant troba fembra qui l

creu tot, car lavors tot son voler ha acabat, pus ell veu sa muyller lo creu de tot.» (p. 116).



El Libre de les dones de Francesc Eiximenis 101

enfoque debatîstico; se trata del valor del matrimonio, que se defiende desde

una perspectiva teologica, con pocos pero significativos saltos a los dominios
temâticos del bienestar comûn, del orden social —y ello es otra razon que
explica el hecho de que el hombre aparezca varias veces desempenando un

papel doble de objeto del texto y de receptor interno, implicite» o explicita, de

la doctrina.
Acabamos de hacer constar que Eiximenis habla, en sus comentarios acer-

ca de los bona matrimonii, a los dos conyuges, también al hombre y no solo a

la mujer. En la secciön siguiente en la que acaba el tractat sobre las mujeres
con una especificaciön de las cinco reglas que, segun Tobias 10, Raquel dio a

su hija Sara antes de casarla, se puede observar el mismo fenomeno, y ello
desde el principio. Cuando el autor se pone a explicar el primer precepto, intitula

su capitata «Que les dones maridades deven molt honrar a lurs sogres»
(p. 117), por ta que podrfa parecer en un primer momenta que dirige sus pre-
ceptos a las mujeres; no obstante, el aviso considéra a tas dos sexos:

[...] pus que l'om e la dona son matrionialment ajustats e sön fets una cosa,

aytantost lo pare e la mare de la un deu ésser tengut e reputat e honrat per
l'altre axt con a pare seu e ha mare sua; e aço dicta rahö natural. E aquell
qui desvia d'aquesta ley, ja no va ab sencera amor a la sua compayia. [...]
Per què açi havem document que tothom qui son infant pos en matrimoni,
lo deu fort amonestar que honre son sogre e sa sogra. (p. 118)

También al comienzo del pasaje sobre el segundo precepto, el de diligere
maritum, encontramos un apartado de carâcter general en el cual se menciona

que el amor entre tas consortes debe ser mutuo; mas adelante, sin embargo,
cuando surgen las cuestiones prâcticas y se efectua un cambio de rumbo hacia

el discurso economico, Eiximenis empieza a diferenciar. En resumidas cuen-
tas, el amor de la mujer por su esposo se manifiesta a través de una actitud
obediente, abnegada y afable127, pero también a través de un comportamiento
virtuoso y devoto en bien del marido128. Éste, por otro lado, deberâ amar a su

127 «[...] Ii deu parlar ab honor, e Ii deu conèxer primaria en totes coses, e Ii deu ésser servicial

aytant con puxa; e l deu tembre de offendre en totes coses qui sien contra Déu, e li deu callar
si és fellö, per bé que ell haja la colpa, e s'i deu escusar humilment cant lo veu abonançat e

assueugat, e-s deu a ell ensenyar amable, més en bones costums que no per bellea de cors.» (p.

120).

128 Asî, leemos que la mujer «[...] tostemps prech Déus por ell, e-n faça preguar que-1 faça bon

horn, e l port a bona fi [...]» (p. 120); si le ha cabido en suerte un marido «viciôs en leigs vicis,
as! com si és ladre o embriach o blasmador de Déu o traydor o homeyer o cap de companyia
de bacallar, o que entea a ffer grans mais secretament» (pp. 120s.), debe, ademâs de «secrete-

gar son marit que son mal no sia publicament sabut, [...] sobre tot suplicar-ne a nostre Senyor,
car finalment Déus, qui és sobirana bonea, la oirà.» (p. 121).



102 Literatura de matrimonio

mujer, ayudarla, tratarla amigablemente, serle ejemplo de virtudes, no enga-
narla y no corregirla de mala manera129. Un punto de gran importancia para los

dos esposos es el de los celos que hay que evitar. Si el requisito bâsico, el de

no dar pie para sospechas, es el mismo para el hombre y para la mujer, no lo
son las consideraciones que llevan a recomendarlo: mientras que él no debe

romper la fidelidad conyugal, sino esforzarse por no dar motivo de celos y no
ofender a su mujer para evitarse a si mismo disgustos caseros, las primeras
razones por las que ella debe tener cuidado para no provocar los celos del

marido, son el amor y la honra.

En general, se puede constatar que el amor conyugal résulta ser dos acti-
tudes distintas para el marido y la mujer: ella trata a su marido con solicitud,
deferencia; él procura guiar a su companera subordinada con benevolencia y
firmeza.

En la explication de las très ultimas réglas, el enfoque economico parece
intensifîcarse; Eiximenis prescinde completamente de razonamientos trans-
cendentales y se concentra sobre las contingencias de la practica. Pero tam-
bién por los avisos precisos se traslucen preocupaciones sintomâticas de la

perspectiva eiximeniana, que nunca pierde de vista la salvation del individuo.
Lo notamos, por ejemplo, cuando el franciscano incluye entre los deberes que
tiene la mujer en el dominio de la governaciô de companya, el de vigilar tam-
bién la vida emocional y religiosa de sus criados: el ama de casa tiene la

obligation de hacer todo lo posible para que ellos no dejen la senda de la virtud.
Asi,

[...] companya de casa deu ésser axi partida que hömens no estiguen

ensemps ab fembres; e sobre les fembres e lur vida tingua la dona l'uyll
ubert, e no permeta enamoramens en sa casa: basta que-y sien los seus e de

son marit. [...] senyor ne dona no deu permetre sa companya viure en pec-
cat, axi sien juradors o per altra via criminosos. [...] la dona qui fembres
té en casa les deu instruir en ço qui toca Déu, axi com confessar e a com-
breguar e a viure honestament, e a pregar Déu, e a amar honestat, e en totes
altres bones costumes. Car obliguada n'és con sien sots sonregiment, e

ostre senyor Déus les demanarà de la bona instrucciö e bon eximpli si-1 lus

han dat bastant. (p. 139)

129 Cf. pp. 129s.: «[...] l'hom pecca molt contra laamor de la muyler cant la corregeix legament

per pocha cosa, car la muyller sor és e germana de son marit, e no esclava ne sirventa. [...]
no la deu corregir ab paraules agrès ne leges si donchs lo cars no era greu, ne la deu corre-
gir davant la compaya, e meys davant estranys, mas a part. Car gran minva fa a ssa muyller
fort, e ensenya poch seny, qui la corregeix davant companya ne persona estranya.».



El Libre de les dones de Francesc Eiximenis 103

También a la hora de tratar de aspectos econömicos en sentido estricto, no
importan en primer lugar las capacidades administrativas de la mujer. En el

perfil del ama de casa ideal que se esboza en el capftulo 91 («Com la dona deu
bé governar sa casa»), ocupan el primer piano otras calidades que revelan una

preocupaciön mas bien moralista:

Lo primer és que la dona sia devota e gran oracionera. Lo seguon que sia

piadosa e almoynera; e si no pot, basta-li lo bon voler. Lo terçs, que la dona

no sia pereosa, ne laminera, ne enamorada, ne malfaynera, ne massa deli-
cada, ne molt pintada, ne gran parleraça, car cascü d'aquests vicis la

empatxen massa a ben governar sa casa. (p. 140)

La necesidad de retener y guardar el presupuesto doméstico sölo aparece
en los capftulos siguientes.

La quinta regia, por ultimo, interpréta el se ipsam irreprensibilem exibere

como exhortation a conservar su castidad, para pasar luego a una doble amo-
nestacion final de multiples ecos bfblicos que vuelve a descubrir muy a las Claras

la concepcion de los papeles de los sexos en el matrimonio que predica
Eiximenis: la mujer amarâ y honrarâ a su marido, que sera su cabeza; éste

debe agradecer a Dios la gracia de tener la companfa de su esposa, amarla y
soportar sus defectos.

Intentemos sintetizar ahora los resultados obtenidos en el anâlisis del
Libre de les dones para llegar a una caracterizaciön final de esta obra en el

contexto global de la literatura de matrimonio bajomedieval.

Hemos podido corroborar que, a través de todo su libro, Eiximenis escribe

desde una perspectiva predominantemente teologica. El tipo de enfoque

que orienta su discurso se preocupa mucho por la teoria, por cuestiones abs-

tractas y aun especulativas relacionadas con la religion; cuando se pone a exa-
minar los actos concretos, el comportamiento humano, es para someterlos a

una orientaciön o valoraciön en paramétras de la teologfa moral, para discer-
nir entre lo pecaminoso y lo virtuoso. Son indicios contundentes de este cariz

religioso del Libre de les dones elementos taies como el llamativo sobrepeso
de la quinta parte, dedicada a las monjas; el poco interés por problemas mas

pragmâticos que éticos que puede plantear la vida conyugal; las argumenta-
ciones o explicaciones teolögicas en las que se apoyan los avisos y que deno-
tan cierta propension a aplicar criterios de carâcter trascendental a la hora de

dictar normas de comportamiento para la vida de este mundo; o bien la recu-
rrencia de amenazas ultraterrenales.



104 Literatura de matrimonio

Pero también en los trozos de su libro que se concentran sobre la practica
de la convivencia marital y sus consecuencias para la sociedad, el enfoque teo-

logico no desaparece, aunque deje paso, por cierto tiempo, a asuntos mas pro-
fanos. Es cierto que taies asuntos, temas como la distribution de papeles den-

tro del matrimonio, la paz y la economfa domésticas, la relation de la pareja
con su entorno social, todos ellos contenidos clâsicos de la tradition discursi-
va que corresponde a los tipos de enfoque que hemos denominado economico

y del orden social, respectivamente, son solo de interés reducido para
Eiximenis; le preocupan, esto si, en cuanto problemas cuyo cuidado es nece-
sario para que los individuos y la sociedad puedan vivir de acuerdo con los

preceptos divinos y lograr la salvation eterna.

Los ideales que defiende el franciscano dependen de un concepto de la
virtud que es tan absoluto como abstracto. Los avisos con que intenta enca-
minar a las mujeres a la senda de la virtud y mantenerlas allf operan con una
doble estrategia. Por un lado, pretenden imponer un concepto extremado de la
virtud; por otra parte, y mas aun, proscriben cualquier comportamiento que no

corresponda al modelo perfecto de la mujer virtuosa, recatada y pudibunda,
diabolizando el mas leve asomo de gozos mundanos e intimidando al publico
femenino con la amenaza de terribles castigos desde el mas alla. Las que se

comportan como deben, serân recompensadas por Dios; de las que no obede-

cen «fa Déus gran vengança en aquesta vida e en l'altra» (p. 65). No se faci-
litan explicaciones racionales para invitar a la observancia de los consejos: la
virtud debe perseguirse porque es virtud, y no porque haya motivos sociales o
econömicos que la hagan parecer provechosa.

La autoridad frente a la que responde la mujer por su conducta es Dios; el

marido ejerce solamente funciones de control y debe corregir a su esposa. La
sociedad no représenta una instancia de autoridad ni siquiera en este sentido,
al contrario: depende ella misma de la probidad de cada uno de sus miembros

para funcionar conforme a los preceptos divinos.

Al examinar la construction normativa de papeles de los sexos, llama la
atenciön el hecho de que Eiximenis exija la misma actitud modélica de la

mujer que del hombre, mientras träte de cuestiones éticas o religiosas de
alcance general: donde prédomina el enfoque teolögico no existe diferencia
entre los sexos. En otros pasajes, sin embargo, hallamos instrucciones que se

dirigen especfficamente a la mujer, y otras que se refieren al hombre; suelen

ser los avisos que proceden a la aplicacion practica de la teorfa y que se ocu-
pan de las necesidades econömicas o sociales.

En los recursos utilizados para sus ensenanzas, Eiximenis se nos révéla

como autor que no sabe, no puede o no quiere reprimir su fmpetu pedagögico-



El Libre de les dones de Francesc Eiximenis 105

didâctico, ni en lo que se refiere a la extension de sus explicaciones, ni en lo

que atane a la vehemencia de sus amonestaciones. Aumenta visiblemente la

tendencia, mencionada en el capftulo anterior, de completar e ilustrar las

advertencias con ejemplos y narraciones; crece asimismo el numéro de oca-
siones en las que se remite con todo detalle a las fuentes. Tanto lo uno como
lo otro amenaza ahogar, de vez en cuando, la voz del autor, ya que éste, por su

afân de totalidad, no sabe separar lo necesario de lo redundante —una tara de

la que adolece también el Crestià, del que no admira en absoluto que no haya
podido ser concluido. En general, las prohibiciones y los ejemplos desalenta-
dores sobrepujan al aleccionamiento positivo y dan testimonio de un progra-
ma didâctico basado en la intimidation.

Tal tendencia tiene que ver también con el publico que el Libre de les

dones persigue, o, mejor dicho, con la relation que el autor establece entre su

propia persona y sus lectores. Eiximenis adopta el papel del amonestador que
no se cansa de prévenir contra los terribles peligros de lo mundano, celando la
bienaventuranza de su grey. En este sentido, sera licito afirmar que por la

estrategia comunicativa escogida trasluce una forma de paternalismo seme-

jante al que habfamos podido detectar en los Castigos y dotrinas.

Segün las propias palabras de Eiximenis, el Libre de les dones se propone

«guardar les dones de tot mal» (p. 23), instruyéndolas para que «migançant
la misericordia del nostre Salvador vinguen a salvaciö» (p. 23). Pero hemos

podido comprobar que no es solo a ellas a quienes el franciscano se dirige; ni

tampoco ünicamente de ellas de quienes habla. De preguntarnos por el objeto
del texto, por una parte, y por las instancias receptoras, tanto internas como
externas, por otra, llegamos a la conclusion de que en todos estos niveles se

tienen en cuenta los dos sexos, aunque en proporciones distintas.

El Libre de les dones considéra, porno objeto principal, a las mujeres, tal

y como lo indica el tftulo; pero también habla sobre la pareja, sea como uni-
dad sin diferenciar, sea como combination de dos elementos diferenciados por
su sexo. Como instancias receptoras internas, el Libre de les dones no considéra

solamente a las mujeres. Por un lado, existen, es cierto, pasajes que quie-
ren ensenar a las dones por via directa, ofreciéndoles consejos y exhortacio-

nes; por otro lado, sin embargo, también hay partes en las que el receptor
interno es de sexo masculino: el padre o el marido que, ayudado por el texto,
podrâ guiar a la mujer o a la hija y que, ademâs, muchas veces también reci-
be unas directrices para su propio comportamiento. Con otras palabras: se les

ensena a las mujeres como tienen que llevar su vida; a los hombres, ademâs,

como deben influir positivamente en las personas de sexo femenino de las que
son responsables. Esta doble orientation didâctica que persigue la instruccion



106 Literatura de matrimonio

de los dos sexos puede sostenerse también para el âmbito de los receptores
empfricos. Eiximenis dedica su Libre de les dones a una mujer; pero los fre-
cuentes consejos para los hombres sugieren que habrfa aspirado a un publico
mayor en el que se incluyesen lectores masculinos. Ademâs —y ello es un

punto que no conviene menospreciar—, los argumentes misögamos, esgrimi-
dos desde un punto de vista androcéntrico, y los frecuentes deslices misöginos
sölo tienen sentido si se presupone un publico por lo menos parcialmente mas-
culino. Tanto la misoginia como el tipo de misogamia que verifïcamos en el

Libre de les dones carecerfan de lögica en un texto que persiguiera un audito-
rio puramente femenino, a no ser que queramos imputar a nuestro autor el
intente de minar, de esta forma, la poca autoestima que tendrfan sus lectoras,

para manipularlas mas fâcilmente.

El Libre de les dones como conjunto se nos présenta como compendio
amplio —valga el oximoron— y extenso, de cariz fundamentalmente teolögi-
co, para la orientaciön espiritual y practica de todos los estados de mujeres,
entre los que privilégia mtidamente a las monjas. Aun cuando trata de asuntos

completamente profanos, el fondo ideolögico de los avisos facilitados se halla
indisolublemente ligado al ideario de la teologia moral. En perfecta correlation

con el enfoque adaptado, las intenciones de Eiximenis persiguen primor-
dialmente objetivos que pertenecen al repertorio tradicional de las preocupa-
ciones de los teölogos: interesa la valoraciön de los actos en cuanto a la recta
intention del que los comete, la actitud interior del individuo, el precepto de

un ideal abstracto de vida virtuosa.

El esfuerzo didâctico de Eiximenis comprende dos facetas: el autor es, al

mismo tiempo, gufa moral y divulgador de information. Pagado de poder
explayar sus amplios conocimientos y dar testimonio de su cultura, intenta

difundir, en un gesto casi enciclopédico parecido al que se verifica en el

Crestià, su erudition. Mas acentuada es, sin embargo, la veta moralizante:
cuando se dedica a las tareas normativas, Eiximenis produce modelos que no
persiguen, en primer lugar, la conservation del orden social ni el funciona-
miento de la comunidad doméstica, sino la promotion de un concepto
abstracto de la virtud basado en un fundamento teolögico. No es por razones con-
cretas que la mujer y el hombre deban obedecer a los préceptes que Eiximenis
les transmite, sino ünicamente porque tal conducta es grata a Dios, porque El
y los Padres de la Iglesia han calificado como ihcitos otros comportamientos;
y porque, de no obedecer, se condenarân.


	Francesc Eiximenis, el Libre de les dones : un compendio teológico para la(s) existencia(s) femenina(s)

