
Zeitschrift: Hispanica Helvetica

Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispánicos

Band: 8 (1996)

Artikel: Literatura de matrimonio : Península Ibérica, s. XIV-XVI

Autor: Brandenberger, Tobias

Kapitel: La doma de la novia - doctrina para la futura esposa en los primeros
textos iberorrománicos sobre el matrimonio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-840953

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-840953
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


II.1. LA DOMA DE LA NOVIA - DOCTRINA PARA LA FUTURA ESPOSA
EN LOS PRIMEROS TEXTOS IBERORROMÀNICOS

SOBRE EL MATRIMONIO

El matrimonio como tema de un texto didâctico en una lengua iberorro-
mânica surge por vez primera en dos escritos catalanes del siglo XTV tardio,
conservados a través de un solo manuscrite. Los analizaremos, en este primer
capi'tulo, junto a dos textos castellanos algo posteriores que se prestan a una

comparaciön con aquéllos.

Después de examinar, por separado, cada uno de los cuatro textos, los
confrontaremos en la parte final de este capi'tulo e intentaremos sintetizar y
explicar sus coincidencias y divergencias. Por ahora, mencionamos tan solo

algunos de los rasgos comunes mas evidentes (ademâs de su proximidad cro-
nologica —por cierto, relativa— y su tema, comun a todos los textos de los

que nos ocuparemos en nuestro trabajo) que nos parecen permitir agruparlos
en este capi'tulo: se trata de cuatro textes breves que se interesan por el
matrimonio, en primer lugar, por considerarlo como una situaciön vital cuya praxis
requiere una doctrina especial para la mujer y que se concentran, por eso,
sobre los aspectos mas bien prâcticos cuando ofrecen, a guisa de reglas esque-
mâticas, consejos para la vida matrimonial de la futura esposa.

La mas breve de las dos obritas catalanas52 comienza con un pequeno pro-
legömeno que informa sobre el autor y la situaciön para la que el texto fue
escrito: La letra deval scrita féu lo marqués de Villena e compte de

52 Citamos los dos textos (abreviando: Letra per dona Johana y Conseyll, respectivamente)
segûn la ediciön de Rosanna Cantavella (in: Cantavella [1991: 55-58 y 51-54, respectivamente]).

Para una descripciön del manuscrito en que figuran los dos escritos, cf. ibidem, pp.
34-36. Excepto el artîculo de Cantavella y dos breves resümenes en la tesis doctoral de Alice
Hentsch (1903), no existe literatura critica sobre las dos obras.



56 Literatura de matrimonio

Ribagortça, qui après fo intitulât duch de Gandia, per dona Johana, filla sua,

quant la maridà ab don Johan, fill del compte de Cardona, per la quai li scri-
vi càstich e bons nodrimentz, dient axi: [...]. Las bodas de los dos jövenes
tuvieron lugaren 1387.

La necesidad de las doctrinas que el autor ofrece a su hija viene legitima-
da por el cambio que la vida de ésta experimentarâ después de casarse: la

esposa tiene que régir su propia casa, soportar al marido y protegerse contra
los problemas de los que ya no la podrân defender sus padres. Son diez los

consejos facilitados a la futura esposa; y pueden dividirse en cuatro grupos,
segiln el sujeto frente al cual la mujer es responsable por la observancia de lo

que le es mandado. Las très primeras instancias de autoridad son Dios, el

marido y la familia de éste. A ellos se refieren los preceptos primero (amar y
temer a Dios), segundo (amar, honrar y temer al esposo) y tercero a quinto
(honrar a los suegros, honrar y amar a los cunados y demâs familia, ser afable
hacia «tots los hömens e dones qui sien servidors o vessalls de vostren sogre
e de vostra sogra»; p. 56). La cuarta autoridad ya es algo mas diffcil de définir,

puesto que el autor no la explicita: las ultimas cinco reglas se concentran
sobre puntos de importancia para un comportamiento perfecto de la mujer, sin

implicar las necesidades de otras personas. El marqués de Villena recomienda

a su hija que se rodee de personas inteligentes y honestas, que oiga los consejos

de las dos criadas que la acompanan53, que no esté ociosa, no sea celosa y
no exagere los solaces54. Aquf, es la esposa misma la que sacarâ provecho de

los bons nodrimentz del padre; los consejos persiguen, mâs que nada, el bien

de la persona a la que se dirigen.

Los diez preceptos breves no son mâs que una escasa raciön de emergen-
cia con las ensenanzas imprescindibles para sobrellevar la vida conyugal,
susceptibles de ser desarrolladas y completadas, como veremos en seguida, al

ocuparnos del segundo texto por analizar en este capftulo. Por ahora, importa
retener que todos estos consejos dan testimonio de una perspectiva que no se

interesa primordialmente por el mérito espiritual de una vida virtuosa, ni por
disquisiciones jurfdicas acerca del asunto, sino por el comportamiento de la

mujer casada, asf como por la organization y el funcionamiento de la relation
conyugal y de la nueva comunidad doméstica en que vive.

53 Este séptimo consejo puede considerarse como indicio en favor de una autenticidad del

texto. Séria completamente obsoleto si no se refiriese a una circunstancia extratextual con-
creta y emptrica.

54 Letra per dona Johana, p. 57: «[...] no vullats dormir gran die, ni esser massa gran canta-
dora ni massa dançadora».



La doma de la novia 57

Ello vale incluso para el primer mandamiento, el de «amar e tembre Déu»

(p. 55). La mujer debe mostrar el amor a Dios por su comportamiento, lo que
implica que se presupone una esfera exterior que funciona, por asi' decirlo,
como instancia de control:

E per mostrar, ma filla, que l amats e que-1 temats, voç prech que siats bona

cristiana e honesta, en fetz e en ditz e en semblances, e que-n façatz les

obres, axf com sön almoynes, e dejunar los dejunis manats, e hoyr missa

tots jorns, e dir hores e oracions, e confessar-vos sovfn, e no esser vana de

portaments ni de arrehar; ni de jutgar ni detraure scarn de negü. (p. 55)55

El modelo del matrimonio que se présenta bajo este enfoque destaca por
una vertiente sumamente pragmâtica: el ideal de la concordia conyugal se con-
sigue sin problema, si la mujer se somete y se acomoda sin mas, como una
seda56, a los deseos de su esposo. El pasaje siguiente deja bien claro que tal
actitud es la que dénota el amor que la esposa debe al marido —que, al fin y
al cabo, no solo es marido, sino también senor:

[...] vos prech e us man que vôs amets e honretz e temats vostren marit axf

com a vostren senyor e marit, e li facatz tota honor e digats tots aquells
piers que puscatz sens peccat, axf com a bona cristiana deu fer, el serviatz

en tot ço que porets, e-1 comportets, e-1 tenguats secret de ço que us dirà, e

no qtiestionegets ab ell, ne de res no li contrastets; e si a fer-ho havfets per
alguna justa cosa o rahô, fets-o simplament e ab gran honor, e no en altra

manera. Axf mateyx, honrats e amats ço que eil honrarà e amarà. E guar-
dats bé ço del seu, e en specialment ço que ell vos comanarà, per pocha
cosa que sia. (pp. 55s.)

Hasta aquf, la prescription de esta Letra que pretende garantizar, con una
vision tal vez algo simplista, el éxito del matrimonio solo a través de la
abnegation y adaptation de la futura esposa. En lo que se refiere a la description,
sin embargo, es notable que la imagen del matrimonio no se idealiza. Antes de

adoctrinar a su hija para las tareas que la esperan, el padre no le oculta en
absoluto que existen maridos poco ejemplares con los que puede resultar diff-
cil la convivencia:

55 Cursiva nuestra.

56 Llama la atenciön la frecuencia con que se aplica a la buena esposa o a su comportamiento
el adjetivo simple o el adverbio derivado de él. Véase, por ejemplo, ademâs de la cita que
ofrecemos a continuaciôn en el texto, el aserto siguiente: «[...] diu Salomô que l major pler
que l home pot haver en aquest mön sf és haver bona muller e simple.» (p. 56).



58 Literatura de matrimoiiio

[...] la donzella, en casa del pare e de lia mare, no ha [a] comportar nengü,
e, com és ab lo marit, à-1 a comportar de tots deffallimentz, e a vegades ha-y
marits qui n'an prou; e tots les [sic] vicis cahen sobre la muller, e ella és

tenguda de celar-los e comportar-los sàviament e ab simpleza. [...] la
donzella, en casa del pare e de la mare és cuberta de deffalliments —si n'a
alguns—, e en casa d'él no u és, e majorment si lo marit no és ben savi e

no ama bé; (p. 55)

De lo ardua que puede resultar la vida matrimonial dan una idea bastante

plastica los consejos del segundo texto catalan que nos ha llegado junto a la
Letra del marqués de Villena. Este tratadito anönimo lleva el titulo Conseyll
de bones doctrines que una reyna de França donà a unafdla sua que fonch
muller del rey d'Anglaterra y es también del siglo XIV57.

La estructura de la obra y la disposition comunicativa adoptada en ella
son algo mas complejas que las de la Letra per dona Johana: las bones
doctrines se encajan aquf en un marco de fîccién narrativa; y quien pronuncia las

ensenanzas para la hija casadera es ahora una mujer cuya autoridad viene jus-
tificada no solo por su funciön politica, sino ademâs por ser reina que «romàs

vidua, e enpertos temps era Stada molt sàvia e molt notable persona.» (p. 51).
Veremos luego que el hecho de que la transmisiön de los preceptos se confie
a una figura femenina como emisor interno es de una relevancia particular.

^Cömo se légitima aquf la necesidad de doctrina? La reina subraya que su

hija deberâ observar los dieciséis consejos que le darâ, porque cualquier mujer

«per aquells, és amada e preada e honrada per son marit e senyor, e per tots

sos vessalls e servidors, e per tot hom generalment.» (pp. 51s.). Llama la aten-
ciön el que no solamente se tengan en cuenta las pretensiones del esposo, sino
también las de la esfera exterior, mientras que no se menciona ninguna res-

ponsabilidad frente a Dios o una obligaciön en el sentido religioso. Son sinto-
mâticos del enfoque que caracteriza el Conseyll los très verbos que esbozan lo

que la buena esposa se gana si obedece a los preceptos de la reina: ademâs de

amada, sera «preada e honrada». La honra y la alabanza, la buena reputaciön,
importan tanto como la recompensa en el piano emocional; se aspira a un cier-
to efecto sobre los otros miembros de la sociedad —una ambiciön que se pro-
yecta sobre la esfera exterior.

Que el Conseyll, ademâs de manifestar esta veta social, se caracterice
también por una fuerte relation con la prâctica, se hace patente a través de un

57 Rosanna Cantavella que, hasta el momento, es la unica que ha estudiado detenidamente este

texto, cree, basândose en razones lingiiisticas y gtaficas, que es mâs antiguo que la Le Ira per
dona Johana. (Cf. Cantavella 1991: 46-50).



La doma de la novia 59

vistazo a los contenidos de los 16 mandamientos y a los asuntos que tocan:
temas como la alimentaciön, el control de la hacienda doméstica, la actitud de

la mujer frente a las borracheras del esposo, la inconveniencia de despertarlo
de repente, o los Ultimos quehaceres del ama de casa antes de acostarse ilus-
tran como predominan aqui las consideraciones de orden prâctico, doméstico,

y no los deberes religiosos, espirituales.

Al mismo tiempo —y con ello llegamos al modelo del matrimonio y de

los papeles de los sexos en el Conseyll— sucede que toda la doctrina contempla

en primer lugar las necesidades del marido, aunque se prometa a la mujer
el reconocimiento social si se atiene a los consejos. En realidad, el Conseyll
no hace otra cosa que desarrollar los sucintos avisos del duque de Gandia

respecte a las reponsabilidades que la mujer tiene frente a la segunda instancia de

autoridad, su marido: solo al margen aparecen preceptos sobre la relaciön con
la familia del esposo58, y son poquisimos los consejos para asuntos que tienen
mâs que ver con la mujer misma y menos con la persona del marido. Este y
los multiples y sofisticados cuidados que necesita estân en el foco de la aten-
ciön a partir del segundo manamenf, pero ya un poco antes se encuentra un

pasaje interesante con una transiciön tan sutil como significativa que no se nos
debe escapar. Es que el primer precepto no solo exhorta a «amar, servir e hon-

rar nostre senyor Déus e la gloriosa verge nostra dona santa Maria» (p. 52); al

instante surge, al lado de los senores Dios y Maria, otro senor: el que en la tie-

rra reinarâ sobre la mujer. Nötese que la actitud de la buena esposa frente a su

marido es la misma que tendra ante las autoridades espirituales. Se dice: «e,

axi matex, vulles amar, servir he honrar ton marit e senyor». Ademâs de utili-
zar exactamente los mismos très lexemas verbales en el mismo orden, la

segunda frase se liga a la primera mediante un «axi matex» que no deja dudas

acerca de la desigualdad jerârquica entre marido y mujer. El que amor a Dios

y amor al marido sean anâlogos se evidencia asimismo cuando la madré afir-
ma que «[...] si aço faràs ab bona devociö e intenciö, nostre senyor Déu ne

serà content, e Ell donar-t'à fruyt de ton cors bo e bell e ben graciés, qui pos-

seyran los régnés e béns de ton marit e teus, e en aquesta manera tu viuràs tos-

temps sana e alegra.» (p. 52), sin que podamos decidir de cierto, si ello sera la

recompensa por la devocién profesada a Dios y a la Virgen, o por el amor con-
yugal.

El amor que la mujer deberâ sentir por el marido y, sobre todo, exteriori-
zar mediante un comportamiento adecuado domina todo el resto del tratado.

58 Conseyll, p. 53: «Lo noèn manament que-t fas, ma filla, te die que vulles amar tot ço que ton
marit amarà, e en special son pare e sa mare e frares e sors, e tots sos parents e amiez, e ser-
vidors e servidores, e sclaus e sclaves, e fins als cans de aquells.».



60 Literatura de matrimonio

Casi todos los preceptos que siguen especifican los modos por los que el amor
al marido se manifiesta. Ello se hace patente, por un lado, a través de la pecu-
liaridad de que las obligaciones de la mujer dependan estrechamente de las

necesidades de su marit e senyor cuyo bienestar ffsico y psfquico corre a cargo
de ella; por otro lado, se anticipa varias veces la reaction positiva del marido

por el comportamiento correcto de la esposa59, con lo que queda claro que él

sera simultâneamente el objeto del amor prescrito y su instancia de control.

Solo pocas veces, la figura del marido se aparta algo, como sucede cuan-
do se pide limpieza y aseo a la esposa; alii, el contento del esposo se mencio-
na solo al final y se combina, también significativamente, con el de Dios6". Un
caso particularmente interesante es el del ultimo precepto en el cual se regla-
menta el comportamiento de la mujer en cuatro esferas distintas que se pueden
diferenciar para su existencia: en la calle, en la iglesia, en casa y en la intimi-
dad conyugal. El marido aparece solamente al final, pero en un pasaje suma-

mente significativo que, en cierto modo, mina la impresiön que las exhortacio-

nes precedentes habrfan podido causar. Si éstas habian amonestado a un

comportamiento virtuoso y honesto en los très primeros dominios, encontramos,
acerca del trato rntimo con el marido, la frase siguiente:

[...] quant seràs en la cambra ab ton marit e senyor, no t vulles mostrar com
a companiona sua, mas axf com si eres una sua amigua e e en aquell acte

tota honestat sia per tu. (p. 54)61

El que las dos palabras decisivas falten es un claro indicio de que el men-
saje por transmitir contrarrestarfa los ideales de pudicicia, recato y continencia.
Es obvio que la esposa es invitada a un comportamiento liberal que complaz-
ca la libido del marido, y ello precisamente no como quien cumple, râpida-
mente y mal de su grado, con una obligaciön, con el debitum molesto, sino de

forma que garantice una sexualidad gratificante (para el marido, entiénda-

se...)62.

59 Véase, p. ej., Conseyll, p. 52: (si ella cuida bien de su comida) «[...] ladonchs ell conexerà

que l ames.»; si ella ama a sus parientes, «ladonchs ell amarà tu e tot ço del teu, car cone-
xarà que tu ames tot ço que ell ama.» (p. 53).

60 Conseyll, p. 53: «[...] si açô faràs, ton marit e senyor te n amarà més, e nostren senyor Déu

qui n serà pus content.»
61 Para las lagunas en el texto explica Rosanna Cantavella (1991: 43, nota 17): «La paraula en

qüestiö [sc. la primera que falta] no és que haja estât esborrada: és que ni tan sols ha arribat
a ser escrita.». Lo mismo valdria para el segundo bianco.

62 Cantavella (ibidem, loc. cit.) propone para las dos lagunas druda y bandejada que nos pare-
cen venir muy al caso, mientras que Hentsch (1903: 191) parece no haber comprendido el

valor del pasaje.



La doma de la novia 61

Es aqui, a nuestro entender, donde mas nftidamente se manifiesta la veta

practica de este tratado, que lo convierte en un botön de muestra del enfoque
econömico. Las alusiones al comportamiento en lo sexual que sugieren lo
contrario de lo que recomendanan los teölogos prueban que este tratadito per-
sigue una finalidad claramente secular: no interesan el carâcter sacramental,
el significado teolögico del matrimonio ni los aspectos religiosos que éste

conlleva, sino ünicamente la praxis de la vida conyugal.

Pero el tema de la sexualidad matrimonial no es el ünico punto por el que
se evidencia que lo teolögico se ve postergado. Si observamos cuâl es el papel
de la esposa en general, constatamos la misma concentration sobre lo prâcti-
co. Proveer a las necesidades psiquicas, ft'sicas y sexuales del marido: esto es,
al mismo tiempo, el deber de la esposa y el contenido de su vida. En cambio,

muy poco se dice sobre las responsabilidades de la mujer para la salvation de

su esposo63, al contrario de lo que se ve en tratados dominados, al menos en

parte, por el enfoque teolögico.

Aunque el Conseyll, tal y como sucede con todos los textos considerados

en este capftulo, ofrezca solo preceptos para la mujer y no para el hombre,

algunos detalles nos permiten esbozar también la imagen de éste, construida
ünicamente de modo descriptivo. Curiosamente, esta imagen es, otra vez,
harto negativa: el marido no tiene cualidades positivas, sino que aparece como
ser virtualmente iracundo, malhumorado, borracho y celoso64, defectos que la

mujer debe compensar con un comportamiento adecuado. Con ello, ya hemos

formulado un principio estructural bâsico y récurrente en la confection de la

preceptiva matrimonial: el modelo (prescriptivo) de uno de los dos cönyuges
(normalmente la mujer) se basa en la imagen (descriptiva) del otro. Y ast es

En otro de los dieciséis consejos, formulado de manera algo confusa, se adopta también una

actitud bastante pragmâtica al tratarse un problema de la sexualidad marital: «Lo quart
manament que-t fas, ma filla, és que no digues volenter «no sön sana» si donchs nécessitât

no t força, car sàpies que tota glotha, e qui vol stalviar la sua persona totstemps dirà que no
és sana ho n farà continença, e ell porie n penre sospita que u façes per fer queucom que ell
trobaria laer en què a tu no venria bé, per no esser contenta d'ell.» (p. 52)

63 El ünico pasaje que se podrîa interpretar en este sentido se halla en el décimo manament,

que exhorta a la obediencia y aconseja a la esposa: «Si ell acullirà algun pobre en son palau

o en sa taula, o li voira fer algun bé per reverència de Déu, que per tu no li sia dit «no u

façau», ni li n façes mala cara, ans vulles mostrar de tot ton cor que y trobes gran pler, car
Déus te n prosperarà de molt més, e tu a ell.» (p. 53).

64 El marido se deja enfellonir si la mujer hace o dice algo que no le gusta, y particularmente
si lo despiertan de repente (p. 52: «car, qui dorm e és despertat soptat, aporta ira e fellonia
moites de vegades»); de vez en cuando esta «scalfat e torbat de vi» (ibidem, loc. cit.).



62 Literatura de matrimonio

precisamente en el Conseyll: la mujer debe ser o hacer A, porque el hombre
es o podria ponerse B, o para que no sea o se ponga C65.

Pero volvamos a la imagen del marido. Es interesante que, a este respecte,

el Conseyll, al contrario de la Letra del duque de Gandfa, nunca adopta una

postura critica. Por las palabras del padre de dona Johana se habi'an calificado
los deffalimentz del marido como tales; aqui se prescinde de valoraciones. En
sfntesis, el Conseyll sugiere lo siguiente: los hombres son como son, sin que
ello merezca comentarios o critica. Lo unico que importa es que la mujer se

encargue de lo que es de su incumbencia.

Una explicaciön para esta descripciön acritica —y con ello venimos a la

cuestiön del publico y al problema de la autenticidad del texto— podn'a ser el
hecho de que aquf se trata de facilitar un modelo de validez general y no de

proporcionar avisos en un caso particular. Habfamos hecho constar que es per-
fectamente verosfmil que la Letra de Alfons de Gandia haya sido redactada

para la situation que menciona su titulo. Ahora bien: el caso del Conseyll es,

a nuestro entender, distinto. El contenido y el estilo del marco ya de por si
inducen a considerarlo como texto de fiction con el que se introduce la parte
propiamente prescriptiva. Ademâs, se da la peculiaridad de que existen otros
textes didâcticos de la época que recurren a la misma constelacion prototipi-
ca (una madré que aconseja a su hija) como punto de partida para la doctrina

y que coinciden asimismo en el contenido de los preceptos mismos en gran
parte con el Conseyll66. Pero el que, de hecho, resuite muy poco probable que
los 16 consejos del tratadito catalan sean doctrinas ocasionadas concreta y
auténticamente por la situacion descrita se hace patente si prestamos atenciön
a una particularidad traidora. Podrfa parecer aun aceptable el que se reco-
miende a una princesa que no se acueste antes que su esposo. Sin embargo,
résulta poco menos que impensable que la futura reina de Inglaterra se dedi-

que, una vez acostado el marido, a las tareas que el Conseyll aduce como jus-
tificacidn para tal precepto:

E après que ell serà colguat, li poràs cerquar e anetar totz sos vestiments

que aquell jorn portats haurà; e pendràs-te ament si haurà necessari de

alguna cosa. E, fet tot acö, vulles regonèxer tota la tua casa. (pp. 53s.)67

65 Un ejemplo ilustrativo de esta estructura argumentativa se halla en el segundo precepto (pri-
mero: no hacer A, para que él no se ponga C; luego: no hacer A cuando él esta B): «Lo

segon, ma filla, que yo lo t fas, st és que-t guartz de fer e dir coses per les quais ton marit e

senyor se deja enfellonir, e que no t vulles mostrar alegre ni joyoza quant lo veuràs fellô, ans
fé aytant quant en tu sia —si fer o poràs—, ab les tues bones semblançs e paraules, e mane-
res honestes e gracioses, que l façes alegre.» (p. 52).

66 Cf. Hentsch (1903: 119), que senala los paralelos entre varias obras.

67 Véase también Cantavella (1991: 42).



La doma de la novia 63

Un consejo de tal indole se dirige evidentemente a la esposa en general, y
ello valdrâ con toda probabilidad para todos los avisos. Ademâs, el texto
mismo lo hace constar asî dos veces. Cuando la reina se dispone a enumerar
los 16 mandamientos, dice a la hija: «te prech que enthenes e regonegues, e tin-
gues e observes enpertostemps ab ton marit e senyor los XVI manaments qui-s

seguexen, los quais tota dona - de quai stament vulla que sia - deu observar e

tenir» (p. 51; cursiva nuestra); y, al final, después de certificar a las lectoras que
la joven princesa, habiendo observado siempre los preceptos de su madré,

«vingué a bona fi» (p. 54), se expresa la esperanza de que «Plàcia ha nostre

senyor Déus que aytal façen totes les altres dones e donzelles qui aço ligiran ne

hoyran dir. Amén.» (p. 54). El Conseyll persigue, por lo tanto, un fin didâctico
general: el de adoctrinar a tota dona, a cualquier mujer por casar.

El tercero de los cuatro textos por analizar en este apartado, los anönimos

Castigos y dotrinas que vn sabio daua a sus hijas6*, del siglo XV, vuelve a pre-
sentar, como instancia que pronuncia la doctrina, a un padre que aparece como
el responsable para la instruction acerca del matrimonio; sin embargo, no

queda completamente claro si se trata, como en el caso del Conseyll, de un

marco narrativo de fiction o de una situaciön comunicativa auténtica, real,

como parece ser el caso en la Letra atribuida al duque de Gandfa. El que el

texto comience ex abrupto en primera persona, dirigiéndose inmediatamente a

las receptoras, sugerina, nos parece, mâs bien lo segundo. El contexto de situaciön

extratextual al que remiten Ios Castigos es algo distinto del que esbozaba
el marco narrativo del Conseyll: aquf, un padre decide ofrecer castigos y dotrinas

a sus hijas casaderas, sin que parezca haber urgencia para taies avisos. Por
el contrario, ya la primera frase esclarece que las hijas todavfa no estân in
extremis, sino que el matrimonio es solo una posibilidad, si bien bastante
probable, y ademâs no un deber, sino posiblemente un deseo de las nubiles:

Porque comunmente todas las mugeres se desean casar y creo que asf lo
fazedes vosotras, muy amadas hijas mias, no sabiendo por eso ni pensan-
do quâl es el cargo del casamiento ni lo que deuen guardar las buenas

mugeres casadas, porende quierovoslo aquf declarar, porque entiendo que
no puedo dar con vosotras dote de tanto precio commo es éste. (p. 255)

También este texto, algo mâs largo que los dos trataditos catalanes, enfo-
ca los temas tradicionales que caracterizan obras didâcticas que se pueden ads-

cribir al discurso econömico: jerarqufa, deberes de la mujer dentro y fuera de

68 Utilizamos la ediciön preparada por Knust y abreviamos: Castigos. Para estudios sobre este

texto, remitimos a Cano Ballesta (1992) y Rivera Garretas (1994b).



64 Literatura de matrimonio

la casa, cuidado de la familia (en el sentido de 'comunidad doméstica'), com-
portamiento frente a la sociedad. A pesar de ello, y bastante curiosamente, el

padre empieza sus avisos con una explicaciön que apunta hacia otra tradition
discursiva, la del enfoque teoldgico:

Y ante todo es bien que sepays que casamiento tanto quiere dizir commo
sennal de cosa santa, ca sinifica el ayuntamiento de Jhesu Christo con la

yglesia. (p. 255)

También algo mas adelante surge de repente, entre las explicaciones acer-
ca de la primera dotrina que las futuras esposas tendrân que observar (el amor
a Dios), un pasaje algo confuso que apunta mas bien hacia las argumentacio-
nes teolögicas y parece interesarse por la salvation eterna; un pasaje que
présenta, ademâs, el matrimonio bajo una luz mas bien negativa, puesto que éste

parece conllevar ciertos riesgos (que, sin embargo, no se especifican) para las

mujeres69. Y si se pasa, a continuation, al precepto del amor que la buena

esposa debe profesar a su marido, comprobamos fâcilmente que el matiz reli-
gioso se mantiene. En primer lugar, entre el deber de amar a Dios y el de amar
al esposo, se intercala aün una instancia intermedia que falta en la Letra y en
el Conseyll: el pröjimo, que también merece el amor de las jövenes. Después,

una lectura exacta del comienzo de la tercera seccidn, una de las mas largas
del tratado, dedicada al amor que las futuras esposas sentirân por sus maridos,
evidencia sin lugar a dudas que, para el autor de los Castigos y dotrinas, el

amor hacia Dios es superior al amor hacia el marido, al contrario de lo que se

verifica en el Conseyll.

Lo tercero que auedes de guardar es que amedes y querades â vuestros
maridos despues de nuestro sennor Dios sobre todas las cosas del mundo y
les seades mandadas y obedientes saluo en aquellas cosas que fuesen contra

nuestro sennor Dios, ca la cosa por que mas se ynclina el marido â amar

y onrrar â su muger es, por le ser mandada y obediente. (p. 258)

—amarlos y quererlos después de Dios, y no «axi matech»... Por otro lado, el

pasaje citado ensena también que amor y obediencia se dan la mano: el amor
de la mujer se muestra en su disposition a la humildad. Como primeros ejem-

69 Castigos, pp. 256s.: «Lo primera que avedes de guardar es que amedes à nuestro sennor Dios
sobre todas cosas de todo y puro coraçon, y vos encomendedes à él en todas vuestras obras

y cosas en cada dia y en cada hora, ca segunt los grandes peligros en que todos los onbres

biuen y especialmente las mugeres casadas que son en poder de sus maridos, si no fuese por
la grant misericordia y virtut de nuestro sennor Dios, no se podrian guardar de los peligros
deste mundo, [...]» (cursiva nuestra).



La doma de la novia 65

plos de esta virtud aparecen la Virgen Maria y Abraham; y no deja de ser inte-
resante que una figura masculina sea el ejemplo de una actitud que se pide a

la mujer. Implfcitamente se construye asf un modelo de comportamiento que
vuelve a llevar a un tipo de jerarqufa como la del Conseyll: la esposa se com-
portarâ hacia el marido, en lo que se refiere a la obediencia y a la humildad
debidas, como Abraham hacia Dios, lo que equipara las relaciones

esposa-marido y creyente-Dios, desempenando el marido para la mujer la

misma funciön que Dios para los creyentes. Constatamos aqui cierta vaci-
laciön entre dos conceptos de subordinaciön distintos y, en ultima instancia,
contradictorios, pero cuyo antagonismo no se resuelve: el primer pasaje
defiende la primacfa del amor a Dios sobre el afecto debido al marido, en tanto

que la ejemplaridad de Abraham apunta hacia una equiparaciön de las dos

relaciones jerârquicas.

La oposiciön entre los dos modelos, aparentemente incompatibles, se

explica por el enfoque diferente. Es cierto que ambas posiciones operan con
ejemplos procedentes del inventario de la teologfa y de la exégesis bfblica;

pero mientras la primera enfoca la relaciön marital desde una perspectiva que
no desdice sus deudas con la tradiciön teolögica, interesândose, en primer
lugar, por aspectos religiosos (el deber de la Caritas y su practica correcta, la

devociön, la fe verdadera), la segunda coloca la obediencia femenina en un
contexto completamente secular sin enaltecerla como deber de la buena cris-
tiana, y la présenta como conditio sine qua non para el funcionamiento sin
estorbos del matrimonio en la vida terrenal. Al mismo tiempo, constituye la

transition a una muestra de ejemplaridad muy distinta.

En perfecta coherencia con el modelo de subordinaciön sugerido por la

figura ejemplar de Abraham, dispuesto a sacrificar a su hijo por habérselo

impuesto el Senor, el ejemplo subsiguiente que aducen los Castigos y dotrinas

présenta un ideal de obediencia y abnegation total. En una digresiön narrati-

va de tamano considerable, se ofrece a las hijas casaderas la historia de

Griseldis70, cuya sumisiön incondicional bajo las inhumanas pruebas de

obediencia que le inflige el marido71 viene representada como virtud sin igual.

La historia no solamente ilustra a las hijas los extremos de humildad que
la vida conyugal podrfa pedirles, sino que también les ensena que no deben

70 Acerca de la suerte de este motivo en las letras medievales y renacentistas, cf., entre otros,
Wannenmacher (1894), Bourland (1905), Laserstein (1926), Cate (1932), Golenistcheff-
Koutouzoff (1933), Hess (1975), Knape (1978) y Bertelsmeier-Kierst (1993).

71 El marido, dicho sea de paso, nunca es criticado; todo lo contrario, se dice de él que es «muy
virtuoso y discreto» (p. 260). No se explica por que motivos «quiso provar d su muger fasta

do podria llegar su obediencia y bondat» (p. 261); y sölo después de todos los suplicios reco-



66 Literatura de matrimonio

criticar la election del marido, en caso de que no les guste, sino mas bien bus-

car la culpa del descontento en si mismas, por la presuncion que las lleva a

tales sentimientos72. Por otro lado, la espeluznante historia contiene una mora-
leja que dora la pûdora de la obligation a la sumisiön; la mujer puede contri-
buir para el buen funcionamiento del matrimonio por su humildad y obedien-
cia y ganarse el afecto del marido:

Y aunque él sea malo y peruerso, si la muger le quiere tratar bien y no dar
mal por mal, de nescessario le farâ ser bueno y quererla bien avnque no
quiera. Y por el contrario, si la muger jamas muestra buena cara y plazen-
tera â su marido, ni muestra alegrfa con lo que haze, avnque sea el mâs

bueno del mundo, le tornarâ al rreues y le farâ biuir vida triste y amarga.
Asf que pues en vuestras manos es, hijas mias, despues de Dios de ser bien
casadas 6 no, rruégovos que lo querays ser [...]. (p. 266)

Este es, por cierto, un aserto de dos fîlos para las receptoras femeninas: la

perspectiva de poder influir en su situation esta indisolublemente ligada a la

responsabilidad de un resultado favorable.

Después de un apartado sobre la castidad que alude sucintamente a varios

casos de castidad ejemplar referidos por Valerius Maximus y los compléta con
otra digresiön narrativa sobre la doncella de Antioqufa, sigue la section mas

larga y mâs detallada del tratado: la que se dedica a la honestidad. De los avisos

facilitados en todo un pequeno dodecâlogo73 se desprende que honestidat
no significa otra cosa que la exteriorization de las virtudes interiores de la

mujer, y muy en concreto de su castidad: el comportamiento, los modales, el

porte, el atavfo son signos expresivos que dan testimonio de la integridad

noce, «mouido con grant piedad y considerando â la grande ofensa que auia hecho â su muger
y commo ella lo auia conportado» (p. 264), la integridad moral de su esposa.

72 Cf. Castigos, p. 265: «[...] avnque â la muger parezca que su marido no es tan virtuoso ö rrico
6 de tanto estado commo ella piensa que meresce, deue pensar que esto procédé de su vani-
dad, pues su padre y parientes que gelo dieron bien entendieron que bastaua para su marido, y
âvn deue pensar que vna de las cosas en que mâs nuestro sennor muestra sus maravuillas es

en los casamientos, y muchas vezes acaesce en pena de sus pecados â algunas darles taies

maridos que no paresce ygualdat, pero ni por esto le deue ser ménos vmillde y obediente

73 Las mujeres no deben: exagerar en trajes y tocados, maquillarse en exceso, tratar con muje-
res de mala fama, salir a menudo fuera de casa, oîr «palabras suzias ni de puterfas» (p. 276),
dar pie a que sean «rrequeridas 6 tentadas por onbre 6 por muger» (p. 277), conversar con
hombres, consentir que alguien entre en su alcoba, hablar con los criados, sentarse a la ven-
tana o ponerse en la puerta, dormir solas cuando el marido estâ ausente, permitir que el
personal masculino duerma cerca de su dormitorio. A estos preceptos se podria anadir el que
orienta el sexto castigo, que aconseja mesura en el corner y beber y que implîcitamente tam-
bién persigue el fin de garantizar una apariciôn irréprochable en publico.



La doma de la novia 67

moral de la que los exhibe. Parece como si las virtudes cobrasen su valor solo

a través de su presentaciön a los demâs, aumentândolo y quedando autentifi-
cadas de esta forma —una idea que volveremos a encontrar en la gran mayo-
rfa de los textos didâcticos que hablan sobre el matrimonio y los papeles de

los sexos:

Lo quinto que aueys de guardar es que seays onestas, ca no basta â la

muger que sea casta, mas que sea onesta, ni le basta que sea buena, mas

que vse en tal manera que las gentes la tengan por buena, ca la que no es

onesta da causa que se créa délia que no es buena, y muchas vezes haze

sospechoso â su marido y â los que la veen, y por esta manera queda ella
disfamada y su marido desonrrado. (p. 270)

Es instructiva esta argumentaciön: no es para dar buen ejemplo a otras

mujeres por lo que las calidades interiores se deben mostrar, sino sobre todo

para conservar la honra del marido. Todos los preceptos remiten a él y espe-
cialmente a su papel en la sociedad: la mujer debe esforzarse para no llamar
la atencion, no ser objeto de hablillas y quedar disfamada, ya que asf merma-
rfa la honra del esposo. Quitar sospecha résulta tan importante como conservar

efectivamente la virtud; una preocupaciön social, en ultima instancia.

De las cinco restantes dotrinas, la octava vuelve a la esfera social, otor-
gando a la mujer otro deber: el de apartar al marido de enemistades. La nove-
na, mientras tanto, se ocupa de nuevo de la relaciôn conyugal (a la que ya la

tercera se habfa referido), tematizando los celos y la necesidad de evitarlos.

Las tareas administrativas, tema cuyo tratamiento es no solo tradicional
sino de hecho constitutivo para el tipo de discurso que hemos denominado

economico, aparecen en la séptima y en la ultima secciön. Primero se exhorta

a la mujer para que sea parsimoniosa, basândose en la dicotomfa, relativa a las

esferas de actividad laboral, de que el hombre trabaja y gana para mantener,
mientras que la mujer guarda y administra lo ganado74; luego se discute otro
de los oficios de la mujer, el trato de las criadas.

El pasaje final vuelve a demostrar la confluencia de los dos enfoques que
hemos apuntado. Después del décimo precepto, el padre intenta edificar aün a

sus hijas con una paräfrasis bastante detallada de Proverbios 31, 10-31. Este

pasaje, aun procediendo de la Escritura, enfoca el matrimonio desde una pers-
pectiva interesada primordialmente por los aspectos prâcticos, economicos y

74 Cf. Castigos, p. 285: «Y pues veys, hijas, que vuestros maridos buscan y procuran de ganar
y traer la fazienda para mantener à vosotras y ii vuestros hijos y casa, mucho serîades de cul-

par si no trabaiâsedes por lo guardar y administrar.».



68 Literatura de matrimonio

organizativos de la vida conyugal, y no por su valor espiritual. Por otro lado,
el gesto de volver a un texto bfblico para encerrar un tratado didâctico, equi-
valdrfa también, hasta cierto punto, a un cambio de rumbo hacia la esfera de

lo religioso. La ultima frase, fînalmente, llega a sintetizar por complete los dos
discursos. La orientation de la doctrina por las necesidades del esposo que se

trasluce a través de casi todos los castigos, se relativiza por una vuelta hacia
lo religioso, paralela a la que habiamos senalado para el principio del texto,
combinândose al mismo tiempo con una nitida referencia a la relevancia social
de los preceptos:

Plega â Dios, hijas mias, que asi rrecibays estos mis castigos y asf vseys
dellos que nuestro sennor sea dello seruido y las gentes vos alaben y ten-

gan por buenas y yo aya gozo y plazer en lo oyr. (p. 293)

La disposition comunicativa y argumentativa elegida por el autor de los

Castigos y dotrinas se diferencia, en algunos aspectos, de lo que habfamos

visto en las dos obritas examinadas antes.
Si volvemos a encontrar también aquf una figura cuya funciön corresponde

a la del padre de la Letra y a la de la reina madré del Conseyll, y si la
doctrina viene asimismo pronunciada de forma directa, dirigida por la instancia

instruyente a las receptoras con apöstrofes en la 2a persona, el tono adoptado
es distinto. Frente a las prescripciones esquemâticas de la Letra y del

Conseyll, por las que no se trasluce ninguna nota personal75, los consejos de

los Castigos y dotrinas se presentan en un tono que, si bien es claramente

exhortativo, nunca llega a ser autoritario. El padre se dirige a sus hijas siem-

pre con apöstrofes directas, pero en una gama mas variada de giros distintos,
muchas veces bastante carinosos76. Ello no sôlo es sintomâtico de un cierto
refinamiento literario en la confection del texto, sino que confiere, por la acti-
tud menos rfgida y mas cordial del emisor interno, un carâcter bastante huma-

no a la doctrina, convirtiendo lo patriarcal en paternal.

En lo que se refiere al modelo de la relation conyugal, sin embargo,

vemos que solo se distingue en algunos matices secundarios del que presen-

75 La Letra per dona Johana introduce cada uno de sus preceptos mediante la fdrmula
«Enaprés, ma filla, vos prech e us man que [...]». En el Conseyll, la madré enumera sus

reglas, a partir de la cuarta (en las très primeras hay ligeras variantes sintâcticas), empezan-
do cada una anaföricamente con «Lo quart [sinquè, sizè, etc.] manament que t fas, ma filla,
és que [...]».

76 En el Conseyll —y ello es otro elemento que demuestra el desajuste entre el marco narrati-

vo y las advertencias prescriptivas— si hay notas personales, pero ünicamente en la parte
narrativa. La misma madré que allf se queja por tener que separarse de su hija adopta, de

repente, un tono seco y sucinto para exhortarla a cumplir con los deberes.



La doma de la novia 69

tan los otros dos tratados examinados. El pormenor mâs llamativo e importante

es, de todos modos, el que se diga a la mujer que puede influir en su pro-
pia situaciön y aun en su marido77, aunque ello sea, como hemos dicho, no
solamente una oportunidad sino también una carga. La observancia de las

reglas debidas es siempre una prueba del amor que la esposa siente por su

marido78; por otro lado, es a ella a la que se impone toda la responsabilidad

por la conducta de él, ya que, de no obrar como deberfa, la mujer se hace también

culpable de los pecados del marido.

Otra peculiaridad digna de mention es la estrecha relation que los

Castigos y dotrinas establecen con la Biblia y con el ideario teolögico. Aunque
predominen los consejos sobre las materias töpicas del enfoque econömico,
llaman la atenciön la interpretaciön teolögica de la institution matrimonial que
los precede, los matices religiosos de los très primeras castigos, asi como las

numerosas citas del Nuevo Testamento, las no menos frecuentes referencias a

los Padres de la Iglesia, y, mas aûn, la cita de los Proverbios al final. A esta

veta religiosa que opone los Castigos y dotrinas a los dos textos estudiados

mas arriba se junta cierta aspiration literaria. Las narraciones intercaladas (y,

muy en concreto, la historia de Griseldis, de extension considerable) apuntan
hacia otros généras y subrayan las relaciones de este texto con tradiciones tex-
tuales procedentes de un ambiente literario en sentido estricto.

Esta «literarizacion» llega a ser un primer indicio somero de una tenden-
cia que se intensificarâ e incluso dominarâ en la literatura de matrimonio
posterior: la de apoyar la doctrina no solo con la referencia a autoridades (algo

que se comprueba aquf también, al contrario de lo que se ve en la Letra o el

Conseyll, que prescinden de ellas), sino también con exempla y narraciones.
Estos contribuyen a que los textos resulten menos âsperos en tanto que la
armazön dogmâtica desnuda, tal y como la habfamos encontrado en la Letra

77 El aserto mâs claro al respecto es que la mujer enganada por su marido tiene el derecho de

amenazarlo con no ocuparse ya de la hacienda: «[...] si supierdes que ellos andan con algu-
na muger, déuesgelo dezir aparte y darle(s) â entender que, si de aquello no se quita(n), que
dexarés de administrar su hazienda, ca ésta es la cosa mâs justa con que por esto la muger
puede amenazar â su marido» (p. 289). Con todo, no se dice nada acerca de la posibilidad
de poner en prâctica la amenaza.

78 Cf., por ejemplo, lo que se dice sobre el control de la mujer sobre la hacienda: «[...] la que
esto [se. ver cdmo y en qué se gasta el dinero] haze demuestra que ama y quiere bien â su
marido y â su onrra y que ha voluntad de lo sostener y acrecentar, y la que esto no haze no
es de buena sennal ni le tiene amor ni le querrâ bien, ca dale causa por do vengan â pobre-
za y biuan desonrrados [...].» (p. 285); o las explicaciones acerca del deber de apartar al

marido de enemistades: «Y la que esto haze demuestra que quiere bien y ama â su marido,
la otra parece bien que no cura mucho de su persona ni de su fazienda.» (pp. 287s.).



70 Literatura de matrimonio

y en el Conseyll, se abre a lo descriptivo, a la par que la doctrina propiamen-
te dicha se ameniza a través de elementos narrativos —sin que por ello resul-
ten mâs blandos los preceptos ni dejen de ser mas horripilantes que edifican-
tes las digresiones narrativas que pintan en bianco y negro y sirven, al fin y al

cabo, a una pedagogfa represiva.

Si los Castigos y dotrinas citan al final los Proverbios, muy a menudo

glosados por autores que enfocaron el tema del matrimonio desde una pers-
pectiva didâctica, el ultimo texto que nos queda por considerar en este aparta-
do recurre a otro pasaje bfblico en el que aparece el tema del matrimonio; pero
no solo para una breve parâfrasis ilustrativa, sino para fundamentar en ellos
toda su construcciön, desde el principio hasta el final. En su Doctrina que die-

ron a Sarra19, un poema didâctico en 69 copias de arte mayor, Fernân Pérez
de Guzman (^~ 1377—1460?)80 se basa en los cinco consejos que los padres de

Sara dan a su hija antes de casarla con Tobias81, citândolos luego al comienzo
del poema82 y desarrollândolos después.

Antes de examinar cömo procédé Pérez de Guzmân para ello, cömo espe-
cifica los cinco breves mandamientos dados a Sara en el texto bfblico, a qué
contextos los aplica, y cuâles son los aspectos a los que atribuye mâs impor-
tancia, hay que echar un breve vistazo a la situacion comunicativa que cons-

truye la Doctrina que dieron a Sarra. Ello no solo permite aclarar cömo se ve
o cömo se pone en escena el autor, sino que también puede facilitar informa-
ciones sobre el publico previsto y, a través de ello, secundariamente, acerca de

la funciön del texto.

También aquf, la instruction se produce de forma directa: la instancia que
articula la doctrina es un yo lfrico fuertemente personalizado, aparentemente

79 Citamos este texto segun la versiôn que contiene el Cancionero de poesîas varias (ms. n.° 617 de

la Biblioteca Real de Madrid, publicado por José J. Labrador, C. Ângel Zorita y Ralph A.

DiFranco); allî, el tftulo completo del poema es Relaçiôn, a las sei'ioras y grandes dueiias, de la

Doctrina que dieron a Sarra, muger de Touias el moço, su padre y madré, quando la embiaron

con su marido; la quai dotrina conuiene a toda muger y prinçipalmente a las allas prinçesas y
nobles duenas, y es esta que aqut se sigue. R. Foulché-Delbosc (Cancionero castellano del siglo
XV, tomo I, pp. 656-663) y C. B. Bourland (RH, 22 [1910], pp. 646-686) reproducen ambos una

versiön ligeramente diferente que procédé de otro côdice. Para las diferentes versiones, cf.

Bourland (1910: 648-653).

80 La poesîa de Pérez de Guzmân ha sido casi completamente desatendida por los estudiosos de la

literatura espanola, muy al contrario de lo que vemos en el caso de sus Generaciones y semblan-

zas. Merecen destacarse dos excepciones recientes: Cano Ballesta (1990) y Weiss (1991).

81 Tobias 10, 12-13. Este pasaje fue glosado también por Eiximenis, en su Libre de les doues, caps.

74-94, cf. infra, cap. II/2.

82 Doctrim p. 148 (antes de v. 1): «Honrra los saçerdotes [sic]. Ama a tu marido. Gouierna tu cassa.

Rige tu familia. Biue sin reprehensiön.» En el caso del primer mandamiento se trata, obviamen-

te, de un error. Todas los otros manuscritos ofrecen: «Honrra a tus suegros».



La doma de la novia 71

autobiografico, del autor empfrico, y que se dirige de inmediato en primera
persona a las receptoras para transmitir sus ensenanzas.

Las primeras siete copias, una especie de exordio, contienen algunas
declaraciones de bastante interés sobre la necesidad de la doctrina y la moti-
vaciön del autor. A primera vista, las argumentaciones de Pérez de Guzmân
pueden parecer contradictorias: por una parte, afirma la relevancia del texto
en que se basarâ para su composition83 y expresa el deseo de que su poema
pueda aprovechar sin mas («que pueda sin flores buen fructo auer dado»; v.

8); por otro lado, hace constar que no existe ninguna necesidad de aviso y que
él, de todas formas, no séria la persona apropiada para facilitarlo84. Intenta

presentar sus advertencias no como ensenanzas (lo que implicarfa un discur-
so en modo prescriptivo), sino como elogios de un comportamiento virtuoso

que parece presuponer en su publico femenino.

Tal actitud se podrîa explicar, de una parte, como sencillo topos de

modestia, por lo demâs bastante frecuente en captationes benevolentiae intro-
ductorias de ciertos escritos. Creemos, sin embargo, que también se debe a

otros dos factores: al contexto literario y a la categorîa de los receptores.

Por la forma literaria elegida para su composiciön, Pérez de Guzmân se

situa dentro de la tradition cancioneril. Es lögico que adopte también la actitud

tfpica de los sujetos poéticos de esta tradiciön. En nftido contraste con los
très textos que hemos considerado antes, en los que resultaba indiscutible la
autoridad de las instancias que transmiten la doctrina para la futura esposa,
encontramos aquf un yo lirico (por cierto, masculino) que se présenta humil-
demente ante las damas, en perfecta concordancia con los patrones literarios
vigentes para los géneros lfricos de indole cancioneril.

Pero la misma distribution de papeles es valida también, en el nivel extra-
textual, para la relation especffica autor-publico. El poema se dirige, como se

hace constar ya en su tftulo (e incluso dos veces) y en los dos primeros versos,

a mujeres de noble alcurnia85 frente a las que el autor se coloca en una
posiciön de inferioridad.

83 Cf. Doctrina, vv. 25ss.: «Si bien me recuerda, no â muchos dfas / que oue leîdo un notable
tratado, / ques intitulado al justo Touias, / y en la sancta Bliuia es muy estimado»; vv. 33ss.:

«Entre otros deçires claros y notables / en él contenidos, me plugo nombrar / algunos que
son dignos de notar / y a esta mi obra asaz fauorables [...]».

84 Cf. Doctrina, vv. 9ss.: «No piense, senoras, vuestra discreçiôn / que en tanto grado es mi
liuiandad / que yo presumiese dar auisaçiôn / ni rregla ni forma a vuestra honestad.»; vv.
17ss.: ««Absit» que présuma yo dar consejo / a taies senoras y tan virtusoas, / ni que en tan
escuro y turbio espejo / se miren prinçesas y duenas famosas [...]».

85 Cf. ibidem, tftulo: «senoras y grandes duenas» y «la quai dotrina conuiene a todas muger y
prinçipalmente a las altas prinçesas y nobles duenas»; vv. 1-2: «Muy nobles senoras, a uos
se dirige / aqueste proçesso por mf rrelatado.».



72 Literatura de matrimonio

Al intento de disfrazar un deseo prescriptivo mediante la afirmaciön de

una intenciön descriptiva se junta otro rasgo peculiar que caracteriza todo el

poema y que anticipamos a nuestros comentarios sobre el contenido. Se trata
del tono adoptado por la voz del autor. La actitud del yo que pronuncia los avisos

no es en absoluta autoritaria —y es este punto el que tal vez mas diferen-
cie la Doctrina que dieron a Sarra de los textos con los que lo hemos agru-
pado en este capitata. El énfasis exhortativo pocas veces se eleva hasta un

imperativo directo; si ello sucede, se trata sobre todo de amonestaciones para
considerar un determinado ejemplo o el valor de una virtud recomendada86, y
solo muy raramente ördenes concretas. Con mas frecuencia, se suele optar por
matices menos drâsticos y mas corteses, como ta son los consejos formulados
indirectamente87 o explicaciones e negativo88. Ademâs, es asombrosa la

frecuencia con la que se usan formulas de cortesfa y humildad —todo ello evi-
dencia que la postura adoptada por el autor es, de hecho, la de un respetuoso
servidor89.

La parte introductoria se cierra con las copias 6 y 7: en aquélla, el autor

créa ex abrupto, y solo para un breve momenta, una situaciön comunicativa

interna, en la que son los padres de Sara tas que pronuncian las ensenanzas,
mientras que en la siguiente surge de nuevo la voz del autor para amonestar a

su publico sobre la necesidad y utilidad de tas consejos que pasarâ a explicar.

Con el comienzo de la copia 8, se inicia la exposiciön del pasaje bfblico

en el que se basa Pérez de Guzmân. En ella prepondera, pese a las afirmacio-

nes previas del autor, el modo prescriptivo. La description se utiliza sobre

todo para referirse a comportamientos errados que conviene cambiar. Ahora

bien: qDe qué forma procédé el autor con su material, cömo convierte cinco
breves frases en un poema didâctico de mâs de quinientos versos? Es intere-

sante que no se ocupa con la misma minuciosidad de tas cinco consejos; y el

procedimiento argumentative utilizado es también diferente segun el caso.

86 Cf., por ejemplo, Doctrina, vv. 265-267: «[...] conçilio honorable / de muy nobles duenas,

aquesto pensad: / quânto es el preçio de la castidad».

87 «Oyda su misa y dados loores / diuinos, la duena se deue ocupar / en lino y lana [...]» (vv.
449-451); «A las duenas esto muy propio conuiene» (v. 529).

88 Cf. los fragmentos que citamos mâs abajo.

89 «Plégaos, senoras, de me perdonar, / ca el justo zelo me haze atreuido» (vv. 149s.); «Esto se

â dicho, con gran reuerençia, / quanto al artîculo de la castidad. / Al voto segundo, con toda

vmilldad, / voy proçediendo con vuestra liçençia.» (vv. 273-276); cf. también las citas de la

nota 33.



La doma de la novia 73

La exposiciön del primer consejo, el de honrar a los suegros, résulta de peso
considerable por su extension (nueve copias), si lo consideramos en el contex-
to de toda la composiciön. Pero llama la atenciön sobre todo el que esta section
se dedique mucho menos a prescribir una conducta concreta, que a tratar del

comportamiento errado de «mugeres moças, que, por voluntad, / mouidas sin

causa y con liuiandad, / desaman sus suegras [...]» (vv. 60-62). Verificamos una

divergencia entre el texto bfblico y nuestro poema que no deja de ser significa-
tiva: allf se habfa hablado de los suegros, aquf importa ya solo la suegra. Es cier-
to que Pérez de Guzman trata de los suegros siempre que recurre a su autoridad,
la Biblia. Asi sucede, por ejemplo, cuando explica, a través de una argumentation

teologica, el fundamento del mandamiento: si hombre y mujer son una sola

carne y no pueden ser separados, los suegros son padres —y Dios mandö hon-

rar a los padres. Pero, a la hora de llevar los consejos de los padres de Sara a la

practica, le interesa unicamente la relation entre suegra y nuera. Critica el dicho

popular «la suegra ni de barro buena», «Palabra yndiscreta, sin graçia y sin sal, /
non ya poética ni philosophai, / mas de hombre neçio y de muger bana.» (vv.
83-86) e intenta analizar las causas por las que ciertas mujeres no brindan el res-

peto y el afecto debidos a la madré del marido: por desamor a este ultimo o por
miedo a las censuras de aquélla que sus propias faltas provocan. El consejo que,

por cierto, ya en el texto bfblico se habfa dirigido a un personaje femenino pero
que habfa contemplado la relaciön (jerârquica) que el nuevo miembro de la

familia establece con los que ejercen la autoridad paterno/materno-filial, se hace

aquf un puro asunto de mujeres, una cuestiön de rivalidades y competencias,
examinada con aguda vision psicolögica.

El amor al marido es el segundo tema, y el que mas detenidamente se

discute. El autor comienza sus explicaciones con el recurso a otro pasaje bfblico
(Genesis II, 24), para subrayar que la instituciön del matrimonio tuvo lugar ya
en el parafso. Luego, se dedica a la pregunta central: ^En qué consiste el amor
al marido?

No creo que se entiende al marido amar,

por lo agradar andar bien guamida,
ni le halagar con lengua polida,
ni con reuerençia a él se ynclinar.
Plégaos, senoras, de me perdonar,
ca el justo zelo me haze atreuido,
mas no satisfaze amor de marido
los grandes afeites ni el perfumar. (vv. 145-152)

Como vemos, el autor no tiene en mucho las galas y cortesfas postizas; el

amor de la esposa no debe ser exterior. Dos son las virtudes por las que se evi-



74 Literatura de matrimonio

dencia que la mujer ama a su marido: la castidad y la obediencia. En el trata-
miento de la primera, se nota la misma preocupaciön por las apariencias que
ya habfa orientado al padre de los Castigos: la castidad perfecta no se limita a

la obra, sino que también atane a la palabra. A pesar de que Dios conozca la
verdad, los hombres miran el exterior —y consecuentemente hay que evitar
cualquier acto que pudiera causar mala impresiön90. No admira, por lo tanto,

que Pérez de Guzmân facilite reglas bastante detalladas para asegurar la
castidad; desde la necesidad de buena companfa y honestas criadas hasta el con-
sejo de evitar romerfas, no ir demasiado a misa y romper enseguida todo
contacta con alguien, si debe temer que le pueda causar hablillas, aunque carez-
can de fundamento.

La gloria de la castidad podria producir orgullo; por ello, debe templarse
con obediencia. También aquf, la ünica exception del deber de someterse a lo

que manda el esposo es el dominio de la religion91. En los Castigos se da a

entender, si bien bastante tfmidamente, que la mujer puede mejorar, por su

obediencia, la situaciön en que vive. Pérez de Guzmân va mâs lejos: afirma

que «de ovedeszer résulta el mandar» (v. 382). Explica detalladamente como
debe procéder la mujer para alcanzar lo que quiere, proponiéndole incluso un
modelo de diâlogo con el marido: en vez de oponerse a las ördenes de éste en

publico o cuando él esta airado, debe esperar y convencerlo mâs tarde, a solas,
de lo que le parece venir al caso92. Asi, «la ouediente serâ oudesçida, / y viui-
râ muy amarga vida / la que mucho quisiere seguir su porfia.» (vv. 366-368).

Pero el tenue resplandor de una posible influencia de la esposa sobre la

vida conyugal vuelve a llevar en seguida (y harto sintomâticamente) a una
argumentaciön que carga a aquélla con el deber de garantizar el funciona-
miento del matrimonio —y se révéla tan delicado como lo habiamos senala-

do ya para los Castigos. El pequeno margen de poder que se le deja a la mujer
estâ indisolublemente ligado a la responsabilidad por el buen resultado de su

conducta:

son la ouedienzia y la castidad

estas dos virtudes de tanta exçelençia,
de tanto vigor, valor y potençia,

90 Cf. Doctrina, vv. 169-176: «No es castidad ygual ni derecha / la que da lugar a los mal
hablantes, / con risas liuianas y locos semblantes, / ca para ynfamar basta la sospecha; / y

por rigurosa guarda, y estrecha / que la castidad sea en la yntençiôn, / pues la gran soltura
causa suspiçiôn, / si a Dios vale, al mundo muy poco aprouecha.».

91 Cf. Doctrina, vv. 313-316: «[...] à de ser sujeta luego a su varôn, / y â de ouedesçer y à de

ser mandada / en todas las cosas, saluo una exçeptada, / ques de la fee la conversaçiôn.».
92 Cf. Doctrina, vv. 321-352.



La doma de la novia 75

que dan a la duena tal autoridad

que, si no es extrema la peruersidad
de su marido e yndiscreçidn,
muger mal casada, yo soy de opinion

ques por su culpa y su liuiandad. (vv. 393-400)

No obstante, por lo menos se menciona la posibilidad de que el marido

tenga una parte de la culpa, por su peruersidad93, en el caso de que haya con-
flictos.

En las explicaciones acerca de la tercera régla, bastante menos detalladas

que las precedentes, volvemos a encontrar la oposicion traer vs. guardar que
orienta la distribution de tareas administrativas y organizativas entre marido

y esposa. Pérez de Guzman pretende explicar para qué quiso dar Dios compa-
nera a Adân: no para armas o ciencias, sino para administrar y, muy en

concreto, guardar lo que él trae94. Esta dicotomi'a se combina con otra, asimismo

récurrente en textos que se ocupan del matrimonio y de los deberes de cada

uno de los esposos: fuera vs. dentro de casa. Incumbe al varön la esfera de lo
exterior, mientras que las competencias de la mujer son internas: labores

manuales, control de los criados, contabilidad, limpieza y organization general

de la casa.

En las ocho copias finales (62-69), que deberian informar sobre la practica

de los dos Ultimos consejos, las explicaciones de Pérez de Guzmân se hacen

bastante lapidarias y a veces harto confusas. El mandado de «rregir la familia»
(v. 489) solo se llega a interpretar como exhortation a una actitud humanita-
ria, benévola, hacia los criados tras embrollados intentos de elucidar que el ser

piadosa con los servidores es prueba de la Caritas ordenada por Dios, y, por
ello, deber de toda cristiana. La quinta y ultima amonestaciön, «que no sea

tocada de reprehension» (v. 543), ya solo se menciona en passant: el autor se

limita a afirmar que «en ésta las quatro pudieron entrar» (v. 544), y con ello
termina.

Si consideramos la Dotrina que dieron a Sarra como conjunto, se hace

patente que al ideario tfpico del enfoque econömico se anaden aqui varios ele-
mentos de la tradition discursiva teolögica. La influencia de ésta se révéla ya

por el peso distinto de los cinco apartados: de los campos economicos por
excelencia solo el de la administration de la casa se discute con algun deteni-

93 Cf. también Doctrina, vv. 385-388: «No hablo del loco digno de cadena, / ni digo de hom-
bre diabolical / para quien no ay freno, ni ay Haue tal / que al uno le ençierra y al otro le

enfrena;».

94 Cf. Doctrina. vv. 430-432: «[...] lo que el varön trujere en la naue, / ella lo conserue so

sécréta Haue, / pues que poco vale ganar sin guardar.».



76 Literatura de matrimonio

miento, mientras que los que corresponderian a los consejos cuarto y quinto
aparecen ünicamente para cumplir con la fuente. El mayor interés se dedica,
sin lugar a dudas, a los dos primeros mandamientos. Y es en el tratamiento de

estos dos donde mas nftidamente se manifiesta el acoplamiento de los enfo-

ques econömico y teolögico. Son dos los puntos que merecen un pequeno
comentario en este sentido: las explicaciones e interpretaciones religiosas, y
las fuentes utilizadas.

Es cierto que los avisos proporcionados a las lectoras se orientan segün las

necesidades de la vida cotidiana: son advertencias concretas y prâcticas. Pero
las explicaciones que el autor aduce para legitimar sus consejos revelan un
fundamento ideolögico con un contenido religioso mas acentuado que en el

caso de los très textos precedentes. Si el Conseyll, por ejemplo, se limitaba a

sugerir que un comportamiento ejemplar de la esposa es una prueba de su

amor, Pérez de Guzman recurre siempre de nuevo a pasajes de la Biblia que
le ayudan a corroborar la verdad de la doctrina prescrita. No es el resultado lo

que certifica el mandamiento, sino la autoridad de la palabra divina.

La combinaciön del enfoque econömico con el teolögico se manifiesta
también a través de las fuentes utilizadas. En la Doctrina que dieron a Sarra
se pueden detectar, por un lado, numerosas citas biblicas95; por otro lado, esta

bien présente la tradiciön de los refranes populäres96. Sin embargo, séria errö-

neo creer que a los dos tipos de fuente les cupiera el mismo estatuto: mientras

que el texto biblico es el fundamento autoritativo de las argumentaciones, las

citas folklöricas o folklorizantes son apenas elementos funcionalizados.

Algunas veces, ilustran mas o menos acertadamente los asertos del autor; en

otras ocasiones, no obstante, son rechazadas explicitamente, como sucede en

el caso del refrân sobre la suegra que hemos comentado mas arriba. Al
contrario de los pasajes biblicos que hallan entrada en el texto como palabra
incontestable, las evocaciones del refranero sirven solo de apoyo a las propias
argumentaciones del autor y no constituyen verdades per se.

Estamos, por lo tanto, frente a una obra que combina un enfoque predo-
minantemente econömico con una perspectiva teolögica. Por un lado, los

temas tratados (paz doméstica, relation jerârquica entre marido y mujer,
administration de la casa, etc.) proceden de los dominios que la tradiciön eco-
nömica abarca; por otra parte, las fuentes y explicaciones a las que el a"tor
recurre para sus argumentaciones tienden a empujar los contenidos hacia otra
esfera ideolögica, la de la teologia.

95 Cf. Bourland (1910: 651-652).
96 Como ha demostrado Juan Cano Ballesta (1990).



La doma de la novia 77

Habfamos mencionado mâs arriba que el texto de Pérez de Guzmân se

dirige a un publico femenino de estatuto social elevado. Ello no solamente

obliga a adoptar un tipo de presentation y un tono especfficos, sino que se

puede relacionar, al mismo tiempo, con la particularidad que acabamos de dis-
cutir. En la situation de comunicaciön que esboza la escena bfblica a la que
remite nuestro texto, el carâcter autoritativo de la instruction vendrfa garanti-
zado por la figura del padre. Pero ya no es asf, ni mucho menos, en el caso de

la comunicaciön literaria entre nuestro autor y su publico: Fernân Pérez de

Guzmân se coloca en situaciön inferior frente a las receptoras de su doctrina

y, por lo tanto, tiene que valerse de otras autoridades que le ayuden a certifi-
car la validez de lo que intenta transmitir. Asf résulta completamente lögico
que el carâcter obligatorio de la doctrina tenga que ser acreditado en y por el

texto mismo y las fuentes que éste cita.

Hemos visto, en este primer capftulo de los que se dedican al anâlisis de

textos, cuatro escritos iberorromânicos tempranos. Todos ellos son breves y
bastante esquemâticos, estructurados segun el principio de una sencilla
enumeration de reglas por observar. Tienen en comün la particularidad de basar-

se en la premisa implfcita de que es la mujer la que tiene que ser instruida para
el matrimonio, y no el hombre, llegando a equiparar doctrina para el matri-
monio con doctrina para la futura esposa. Se da por sentado que el funciona-
miento de la vida conyugal estâ garantizado si la mujer se adapta a las necesi-
dades del marido.

La doctrina se concentra, pues, sobre las incumbencias de la mujer y, mâs

en concreto, sobre los aspectos prâcticos de aquéllas; también virtudes como
la castidad, la honestidad, la parsimonia (que muy bien se podrfan discutir
desde un punto de vista teörico) se aplican aquf a las necesidades reaies de la
convivencia marital. Todos los temas tratados, todas las advertencias facilita-
das a la futura esposa remiten a la esfera de lo doméstico, al oikos, campo de

action asignado a la mujer que las obras analizadas aspiran a reglamentar.
Aunque hablen solo de la esposa, los cuatro textos fijan ya una determinada
distribution de papeles. La mujer es responsable de un trato adecuado del
marido (al que conviene prodigar la obediencia debida y los mimos necesa-

rios), de la familia de éste y de los miembros de la comunidad doméstica mâs

amplia. Ademâs, le compete velar por su castidad, su honestidad (de la que
depende también la honra del marido) y, en general, por todo su comporta-
miento hacia fuera. Por taies amonestaciones y por los detalles de su configuration

trasluce una vision del matrimonio como comunidad de funciön pri-
mordialmente social, concibiéndose la pareja y la familia que de ella résulta

como nücleo sobre el que se construye una colectividad mayor, nucleo que



78 Literatura de matrimonio

hay que apoyar mediante la conservation de la jerarqufa, garantizada a través
de la obediencia y del amor de la mujer.

Se ve a cada paso que la perspectiva que prédomina en los cuatro textos
considerados es la del enfoque economico. Remitamos, por citar solo un ejem-
plo peculiarmente ilustrativo, al trato que recibe el comportamiento sexual de

la mujer en el Conseyll. Allf, los avisos revelan, mâs que nada, una preocupa-
cion por la paz hogarena (que depende del contento del marido) y apuntan, por
lo tanto, hacia objetivos completamente seculares. El debitum se despoja de

todo significado teolögico, moral o religioso, para convertirse en un elemento
del obsequio que la esposa debe a su consorte. Siendo siempre una obligation
para la mujer, y no una cosa que ella hard por puro gusto, conlleva ahora la
necesidad de proporcionar placer al marido, aspecto impensable en un texto de

enfoque teolögico.

Es notable el hecho de que el enfoque economico se limite a algunas

pocas reglas concisas y claras. En vivo contraste con lo que verificaremos en

otras obras posteriores en las que prevalece el mismo enfoque, aquf no se da

lugar a discusiones sobre el alcance de los avisos, sobre posibles excepciones,
el juego permitido o tolerable. Esta particularidad tendra que ver con la bre-
vedad de los textos, pero dénota asimismo una perspectiva harto rfgida que
todavfa no reconoce la necesidad de matizar o relativizar la doctrina.

Por otro lado, dos de estos textos tempranos, los Castigos y dotrinas y la
Dotrina de Pérez de Guzman, muestran ya corno se pueden cruzar o entrela-

zar diferentes enfoques. Aquf, son los discursos teolögico y economico los que
se combinan; y, aunque no siempre todo haga juego, se pone de manifiesto que
las dos perspectivas son bâsicamente compatibles.

Si las cuatro obritas coinciden por su enfoque y por su brevedad (que las

fuerza a valerse sölo en escala limitada de ejemplos o digresiones narrativas),
en lo formal apreciamos un denominador comün que lleva a varias técnicas
diferentes.

La disposition comunicativa de las cuatro recurre a un yo que articula la

doctrina y se dirige directamente a las receptoras para transmitfrsela. En los

très primeros textos se introduce una figura que desempena el papel de ins-
tancia de autoridad, responsable de los avisos. Dos veces, es el padre de la

futura esposa el que habla, una vez la madré; y résulta curioso que es precisa-
mente en este caso, en el Conseyll de bones doctrines, donde con mayor énfa-
sis se dictan la obediencia y la abnegation, donde es mayor el numéro de obli-
gaciones que se echan sobre las espaldas de la mujer. El autor funcionaliza ale-

vemente una figura femenina para la subyugaciön de otras mujeres, atribu-
yéndole instrucciones que aspiran a asegurar las estructuras del poder patriar-



La doma de la novia 79

cal. El ultimo ejemplo, el poema de Pérez de Guzmân, présenta, en vez de una

voz imperativa que emite el mensaje al que se deberân atener las receptoras,
un yo poético que se posiciona en situaciön inferior frente a su publico. Esta

desigualdad jerârquica en sentido inverso corresponde a la que existe en la
tradition de los espejos de principes y lleva no solo a toda una estrategia de

modestia del autor frente a sus destinatarias nobles, sino también a una
argumentation caracterizada por el hecho de que la doctrina tenga que ser autori-
zada, acreditada por otras instancias.

También difiere el grado de literarizacion en los cuatro textos. Mientras

que la Letra de Alfons de Gandfa y el anönimo Conseyll se presentan como
enumeraciones escuetas de reglas sencillas, en los otros dos textos vislumbra-
mos relaciones con otras formas literarias de la época: los Castigos y dotrinas

apuntan hacia la literatura narrativa, la Doctrina que dieron a Sarra hacia la
lfrica cancioneril de talante ético-didâctico.

Existen, como esperamos haber hecho patente, algunas diferencias, mas
bien formales que temâticas, entre los cuatro primeras textos analizados. No
obstante, cabe subrayar que todos ellos persiguen y apoyan el mismo objeti-
vo: la doma de la futura esposa.




	La doma de la novia - doctrina para la futura esposa en los primeros textos iberorrománicos sobre el matrimonio

