
Zeitschrift: Hispanica Helvetica

Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispánicos

Band: 3 (1992)

Artikel: Religiosidad cotidiana en la narrativa reciente hispanocaribeña

Autor: Sánchez, Yvette

Kapitel: La temática "maravillosa"

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-840882

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-840882
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La temâtica „maravillosa"

LA TEMÂTICA „MARAVILLOSA"

Del mismo modo que he dejado aparte a los insignes y conocidisi-
mos narradores hispanoamericanos, he relegado a segundo término las

grandes prâcticas religiosas institucionalizadas, püblicas, sociales. AI
que espere de este estudio una descripciön costumbrista, folklörica
palpitante del vudü haitiano, de la santeria cubana, o de la liturgia catolica
en el Caribe temo decepcionarle. Son mas bien las configuraciones de fe
algo sécrétas, clandestinas, que los autores tratan de sacar a la luz, lo que
me satisface analizar.

El corpus etnogrâfico contendrâ, pues, creencias y rituales individua-
les, privados, casi secretos y, por ende, a veces efimeros, hogarenos,
„cotidianos". Estos se dan en cualquier parte del mundo y con parecida
frecuencia; los hay con contenidos universales, pero, por supuesto,
podemos también contar con regionalismos rituales exclusivos del Caribe.

Una diferencia sobresaliente reside en el grado de ocultamiento, es
decir, que se practican estos ritos cotidianos mas abierta y colectivamen-
te en las Antillas que, por ejemplo, en Europa Central o EE. UU., donde
se usan pero no se comunican a los demâs, por lo que se cargan de tabues.

De ahi podriamos deducir que los literatos caribenos quizâ aprove-
chen y „ficcionalicen" ese atractivo corpus extraliterario (de una palpable

religiosidad) que se les ofrece generosamente.

Hace ya como très décadas que en la filosofia y en las ciencias sociales

se ha vuelto a formar una rama de investigation que se centra en la
vida cotidiana. Historiadores, etnögrafos, filösofos, sociölogos, literatos,
artistas, periodistas estân descubriendo la trascendencia sorpresiva, lo
extraordinario, lo „maravilloso" de los signos y simbolos de la existen-
cia de todos los dfas, solo aparentemente banal y prosaica, como sistema
autonomo y muy digno de estudio32. En la vida diaria moderna se oculta

32. Este hallazgo ya lo habfan hecho los surrealistas, que buscaban en objetos
cotidianos como, por ejemplo, un paraguas o una mâquina de coser, las

27



La temâtica „maravillosa"

un conglomerado de miles de creencias, mitos, fetiches, de los que fun-
cionan como posibles portadores el déporté, el eine, la fotograffa, el
reportaje, la publicidad (de la sociedad de consumo), el teatro, el discur-
so escrito, segun Roland Barthes.

Por el momento, quisiera mencionar solo unos cuantos estudios
representativos de esta nueva orientaciön : los escritos de los franceses
Henri Lefebvre33 y Roland Barthes34 de los anos 50, y los de la llamada
Etnometodologfa35 de los anos 60 y 70. O la revista de etnologfa que se

publica en Zurich desde 1978, llamada „Alltag" „vida diaria')36.

Volveremos sobre esta rama mas adelante ; nos apadrinarâ Barthes,

por ejemplo, en el anâlisis de los mitos modernos creados en la ciudad
de San Juan de Puerto Rico, que incitan a los protagonistas de La quara-
cha del Macho Camacho de L. R. Sanchez a praticar sus peculiares ritos
privados de cada dia.

constelaciones mâgicas implicadas (cf. Los cantos de Maldoror del uruguayo
Conde de Lautréamont, importante precursor del movimiento surrealista).
Recuérdese también el concepto de la 'intrahistoria' forjado por Don Miguel
de Unamuno.

33. Kritik des Alltagslebens (Kronberg/Ts., Athenäum Verlag, 1977). Utilicé la
traduction alemana del original francés Critique de la vie cotidienne, publica-
do mucho antes en 1946, 1957 y 1974.

34. Mythen des Alltags (Frankfurt a. M., Suhrkamp, 1964). Esta colecciön de bre¬

ves ensayos escritos entre 1954-1956, publicados bajo el tftulo Mythologies
(Pans, Éditions Seuil, 1957), présenta un anâlisis de mitos modernos del
ambiente cotidiano francés que rodea al autor. Entre los colaboradores de

Barthes destacan los dos filösofos de la vida cotidiana, Jean Duvignaud y
Edgar Morin.

35. Fritz Sack (et al.) (eds.), Ethnomethodologie. Beiträge zu einer Soziologie des

Alltagslebens (Frankfurt a. M., Suhrkamp, 1976). Se trata de una escuela ame-
ricana de sociölogos por la que también se han interesado los sociölogos ale-

manes mas recientemente.

36. La revista „Der Alltag. Sensationsblatt des Gewöhnlichen" |= Revista sensacio-

nal de lo comün] aparece cada dos meses editada por un etnölogo suizo, Walter
Keller, quien quiere conferir un status intelectual y cientiTico a los contenidos de

la vida diaria. Cada numéro trata un tema bâsico (moral, gusto, cuerpo), en torno
al que se escriben articulos que investigan fenömenos, ordinarios a primera vista,

de la existencia de todos los di'as, que luego se revelan extraordinarios.

28



La temâtica „maravillosa"

TÉRMINOS OMITIDOS EN EL TITULO

Tal vez el lector de este estudio eche de menos la palabra „supersti-
ciön" en el tftulo, que debiera describir lo privado de la fe que nos inte-
resa, la marginalidad de unas prâcticas que quedan fuera de instituciones
religiosas comunitarias tales como la iglesia catölica. He omitido esa
voz a propösito porque el concepto me parece tan aberrante como a los
estrictos defensores del dogma de una religion puedan parecerles las
actividades que no forman parte del repertorio aceptado por ellos y
mediante las que un individuo se suele comunicar con el mundo sobre-
natural. Hablar de „supersticiön" indica intolerancia, un trato despectivo
hacia expresiones de fe que no se basen ünicamente en la norma de la
comunidad de creyentes37.

Si en lo sucesivo, he de utilizar la palabra alguna vez (por razones
prâcticas de concision), la pondré entre comillas (por las connotaciones
despectivas).

Trato asimismo de evitar el uso demasiado frecuente del complejo
terminolögico mito - magia (la magia es la action, el instrumente, el
material o la practica que expresa, récréa o actualiza un mito) por tratar-
se de dos expresiones Q, de moda?) bastante gastadas que, por anadidu-
ra, dan lugar a equfvocos. Ademâs, sobre el término magia pesa la mis-
ma actitud desdenosa que rodea el término supersticiön, especialmente
entre los miembros de las sociedades „civilizadas" que se basan en crite-
rios „cientificos" y „empiricos". Diccionarios y enciclopedias hispâni-
cas, en su mayorfa, reflejan una postura que hace poner en conexiön la
magia, sobre todo la magia negra, con la superstition^.

37. La palabra alemana Aberglauben ('contra-fe' o 'anti-fe') da testimonio en si
del concepto despectivo. La superstition es una desviaciön casi pagana: El
Diccionario temâtico de la lengua espanola VOX (Barcelona, Bibliograf,
1959), p. 314 da la definition de superstition bajo el campo semântico de

Hereji'as : 'Desviaciön del sentimiento religioso que nos hace creer en cosas

extranas a la fe y contrarias a la razon'.

38. J. Casares, Diccionario ideolôgico de la lengua espanola (Barcelona, Gili,
1959) define magia como 'Ciencia oculta que pretende realizar cosas extraordi-
narias y admirables [...] Il ~blanca, o ~natural 'la que obra por medio de causas

naturales'// ~negra 'arte supersticioso que pretende obras maravillas con
ayuda del demonio' ; el Diccionario de la Real Academia Espanola (Madrid,
Espasa Calpe, 1984) habla del „vulgo" que cree en ese arte supersitcioso ; y el
Diccionario de la Enciclopedia Salvat (Barcelona, Salvat, 1972) anade al

29



La temâtica „maravillosa"

La discusiön antropolögica ha tardado varias décadas en tratar de définir

la nociön de magia. Primero se utilizaba en oposiciön a los conceptos
ciencia, racionalismo y religion (la magia como „pseudorreligiön"). En
esa misma direcciön iba la teorfa de los evolucionistas (J. F. Frazer, por
ejemplo) ; segün ellos, en un principio de la evoluciön cultural humana,
el hombre para orientarse en el universo practicaba la magia, que fue sus-
tituida mas tarde por la religion (mas institucionalizada en una sociedad

ya „civilizada") y ésta, a su vez, por la ciencia y la lôgica. Pero posterior-
mente, dentro de la antropologfa, se renunciö a esta sucesiön cronolögica,
al advertir que los très componentes se daban al mismo tiempo, no apare-
cfan por separado, sino que se entretejfan en la lucha por la existencia
humana y en cualquier sociedad del mundo. Evans-Pritchard, entre los
antropölogos, fue quien acabö definitivamente con el etnocentrismo valo-
rativo que habfa relegado la magia a „tribus subdesarrolladas".

La magia, tanto como la ciencia o la religion, ayudan al hombre a

compensar o a defenderse del sentimiento bâsico del miedo, del desam-

paro existencial, de la destruction, la impotencia, la amenaza de enfer-
medades, catâstrofes (de la naturaleza), de la desgracia, en general y a
tomar medidas de precaution contra ello ; o, en el sentido inverso, posi-
tivo, le apoyan en su intento por conseguir amor, fuerza, poder, energfa
vital, éxito, creatividad, suerte, etc., por superar, en fin, vida y muerte,
tiempo y espacio y por vivir en armonfa con el cosmos.

Aurora Ocampo nos ofrece la siguiente formulation de los fines

supremos de la magia :

[... ] rompe totalmente con la concepciön maniquea del mundo. Es la rupture

compléta de los limites entre vida y muerte ; présente, pasado y futuro ;

soledad y comuniön ; minuto y milenio ; lo insignificante y lo trascendental39.

mismo texto : 'Las artes mâgicas son antiqufsimas, y sus procedimientos y cre-
encias no han sido todavfa totalmente arrinconados por la civilization, tanto en
las regiones muy atrasadas como, incluso, en las superdesarrolladas. Estas artes

tienen por objeto principal el control de las fuerzas ocultas en la naturaleza, sea

por medios reaies o bien por medios esotéricos y supersticiosos'. Incluso el

sociologo y antropölogo francés, Marcel Mauss, en su Sociologie et Anthropologie

(Parts, 1950), describe la magia como 'une espèce de religion faite pour
les besoins inférieurs de la vie domestique'.

39. Aurora M. Ocampo, Un intento de aproximaciôn al realismo mâgico, en:
„XVII Congreso del Instituto Internacional de Literatura Iberoamericana",
tomo I, p. 406.

30



La temâtica „maravillosa"

El mito (mtimamente ligado con la magia) también es objeto de defini-
ciones demasiado estrechas. No pocas veces se confunde con la leyenda o
el cuento, ateniéndolo al significado original griego sencillamente40.

Aqui cabe mencionar elogiosamente la exposiciön mas sugestiva del
Diccionario Salvat41 que va mucho mas lejos que el DRAE y que, en
resumidas cuentas, deja dicho prâcticamente todo.

[... ] el mito es el vehfculo no consciente de significaciones ligadas a la

naturaleza interna del universo y de la vida humana [...] utilizable como
modelo para los comportamientos humanos [...] la forma por excelencia del

„pensamiento colectivo". Se ha visto una forma de comportamiento mftico en

la participation de una sociedad entera en ciertos sfmbolos, y as! ha venido a

afirmarse la supervivencia moderna del mito. A la definicidn moderna del

término han contribuido, entre otras, las figuras de E. Cassirer, C. G. Jung

[con la idea del „inconsciente colectivo" ], C. Lévi-Strauss y K. Kérenyi.

Podrt'amos incorporar en este grupo a M. Eliade y a R. Barthes, que
también han tratado de analizar las reglas modernas (o mitos) que ayu-
dan al hombre a enfrentarse con la realidad, a tomar decisiones, etc.

No nos vamos a detener ahora a enumerar prâcticas mâgicas y esoté-
ricas (formulas de conjuro, adivinaciön, astrologfa, mfstica numérica,
etc.) que tanto abundan y cuyas fuerzas sobrenaturales sabe aprovechar
el hombre en su afân de dominio. Uno se ahoga en la masa de manuales
etnogrâficos al respecto42.

Por el momento, nos interesa mas ver cömo la critica literaria se sirve
del atributo mâgico, que generalmente se utiliza para caracterizar acon-
tecimientos y efectos maravillosos, inexplicables, atractivos, encantado-
res, deleitosos y hechiceros, con implicaciones supuestamente positivas
(en cambio, supersticioso no permite tal connotation de admiration).

40. 'fâbula, fiction alegörica, especialmente en materia religiosa' es todo lo que se

le ocurre decir sobre el mito al Diccionario de la Real Academia (en adelante
cito DRAE).

41. op. cit., p. 2251.

42. Baste citar algunas de las publicaciones mas recientes : Félix Coluccio, Diccio¬
nario de creencias y supersticiones (argentinas y americanas), (Buenos Aires,
Ediciones Corregidor, 1983) para toda Hispanoamérica ; o José Labourt, Sana,

sana, culito de rana (Santo Domingo, Taller, 1982) para Republica Dominica-
na ; para Europa central, Marianne Bernhard, Aberglaube (München, Heyne,
1984) ; etc.

31



La temâtica „maravillosa"

Junto al uso cotidiano y muy difundido, por ejemplo en la publicidad, de

mâgico, crfticos literarios de todo el mundo, presuponiendo el consenti-
miento previo de los lectores, suelen recurrir a este calificativo al hablar
de la literatura latinoamericana, en general, pensando - con una vision
algo ingenua, romântica - en autores guiados por la intuition, la pasiön,
el afecto, etc. y que estân lejos de principios formales, racionalistas abs-
tractos : pâjaros exéticos.

De ahi mismo parte el concepto literario del „realismo mâgico „y su
afin, lo „real-maravilloso", en cuyos frutos, como podremos comprobar
a continuation, no se detiene mucho el lector caribeno, pero tal vez
cabria hacer una observaciön aparte para que el lector europeo, por
ejemplo, se siguiera ambientando en el ârea y en la temâtica con concep-
tos que le son familiäres.

LO „REAL-MARAVILLOSO"

Por los anos 20 de nuestro siglo, un critico de arte alemân, Franz
Roh, creö el término „realismo mâgico" que entonces se referia a una
tendencia postmodernista poco definida y no tuvo mucha vigencia,
mientras que cobraba cada vez mâs importancia en el mundo hispanoha-
blante, primero en los circulos en torno a la „Revista de Occidente" de

Ortega y Gasset; después el escritor venezolano, Arturo Uslar Pietri,
introdujo la expresiön en su estudio de 1948 sobre la historia de la literatura

venezolana Letras y hombres de América. Un ano mâs tarde, fue
Alejo Carpentier (de padres europeos, criado en el Caribe, en Cuba, via-
jero infatigable, siempre entre las dos culturas, la europea y la caribena)
quien encontre la formula literaria caracterîstica del mestizaje, de la
simbiosis del Caribe : lo „real-maravilloso" 43.

En uno de sus viajes a Paris, en 1928, se vio confrontado con el
movimiento surrealista que despertö su conciencia y le inspiré la creation

de la auténtica vertiente americana (en busca de la propia identi-
dad) expuesta en el famoso Prôlogo de su novela El reino de este mundo
1949) 44. Se trata de una especie de manifiesto incorporado a una obra

43. Lo „real-maravilloso". Mantengo el guiön de los crfticos, aunque vaya contra
la norma académica, que ve oposicion.

44. en: Obras complétas (México, Siglo XXI Editores, 1983), tomo II, pp. 13-18.

32



La temâtica „maravillosa"

literaria, donde révéla su procedimiento estético. La tesis principal de

Carpentier es que lo „maravilloso", lo „insölito" en América Latina es

un elemento cotidiano de la naturaleza y la realidad. A diferencia de lo
„real-maravilloso", en el concepto allegado del „realismo mâgico", esta
realidad tangible necesita una transformaciön de materia bruta „real" en
„prodigiosa" o „mâgica" mediante la intervenciön del artista.

Los surrealistas crefan en el poder de sugestiön de los objetos cotidianos,

que constituyen una fuente inagotable de imâgenes de lo „maravilloso"; les

fascinaba, sobre todo, la confrontaciön brusca y violenta de taies objetos,
alejados en un principio uno del otro. Ya hemos mencionado la mâquina de

coser y el paraguas en una mesa de disecciones. Los surrealistas lograban
este efecto de choque o de asociaciön fructffera fulminante mediante diver-
sas técnicas de conjugar realidades distintas : el „collage", la „escritura auto-
mâtica", el „frottage", la „decalcomama" y el „cadaver exquisito". Los jue-
gos eran una ocupaciön predilecta del grupo surrealista, que se reunfa en

tomo a su papa, André Breton, porque ayudaban, segun ellos, a descubrir el
misterio (de la „realidad absoluta" o „superrealidad") a través del azar. Pon-

gamos el caso del „cadaver exquisito" - las reglas del juego: se dobla una
hoja de papel varias veces ; en cada seccion entre dos pliegues un participante

dibuja algo sin mirar el contexto, es decir, lo que han dibujado ya antes los
demâs. Los surrealistas también utilizaban la lengua (palabras, frases, versos,

renglones), creando asf, la primera vez que probaron el juego, la famosa
frase : „Le cadavre/ exquis/ boira/ le/ vin/ nouveau."

En el surrealismo, lo sobrenatural es producto de la transformaciön de
la realidad que realiza el hombre mediante la intervenciön del subconsciente

o de los suenos, por ende el surrealismo no séria un producto de la
realidad sino algo artificial construido en la imaginaciön del artista. Ale-
jo Carpentier nos suministra en su novela La consagraciôn de la prima-
vera45 una graciosa imagen aclaradora de la posiciön „real-maravillosa
„frente al surrealismo : „Aquf [habla de La Habana], el Cadaver Exquisito

se pasea por las calles [...]". Los cadâveres exquisitos que caminan

por las calles habaneras me hacen pensar en la cola de cerdo de los Buen-
dia de Macondo, lo que nos permitirâ deslindar la literatura „real-maravillosa"

de la „fantâstica" y seguir circunscribiendo el término.

En la seccion Ciencia y Técnica del periödico „Neue Zürcher Zeitung"
aparece una foto acompanada de un largo e interesante articulo, El bebé

45. en : Obras complétas, tomo VII, p. 337.

33



La temâtica „maravillosa"

con la cola46, que habla de los örganos rudimentarios y los atavismos
como recuerdos genéticos de la evolucion de la especie humana. El
autor del artfculo afirma que el sistema cientffico que clasifica las espe-
cies tiene, por su artificialidad, grandes debilidades y enumera un sinfîn
de casos limite arrancando de la evolucion embrionaria del hombre don-
de se reflejan similitudes con otras especies (asf, en el feto se dan brotes

que se parecen a las branquias de los peces o una cola, las cuales se atro-
fian completamente hasta el nacimiento) a exception de los llamados
atavismos : hombres con el cuerpo entero cubierto de pellejos o con hen-
diduras en el cuello (branquias), mujeres con mas de dos pezones
(animales mamfferos), y finalmente, bébés con cola. Asf, pues, el defecto
congénito descrito por Gabriel Garcia Marquez en Cien afios de soledad
esta sacado de esta realidad (de casos limite). Garcia Marquez ha asegu-
rado alguna vez que habfa visto con sus propios ojos este caso real en el
Caribe (después de la publication de su famosa novela).

En la literatura „fantâstica", la realidad y la irrealidad se miden segun
las leyes del pensamiento empi'rico. Se hace una clara distincion entre
los fenömenos „naturales" y los „sobrenaturales" cuya lfnea divisoria se

traza con precision. Un exceso de nitidez en los limites hace sospechar
una preponderancia de la ciencia y el empirismo (cf. la autocrftica de ese

autor cienti'fico que habla de los atavismos). En la literatura fantâstica,

por ejemplo, con su exponente especial de la ciencia-ficciön, lo maravi-
lloso se sépara de la realidad. Para optar por la „revelaciön privilegiada
de la realidad" (Carpentier) se borra la lfnea de demarcation entre los
dos polos.

Ya que acabamos de mencionar el ambiente caribeno de Macondo
(ficticio), sacaremos ejemplos de lo „real-maravilloso" de esta misma
fuente (que podemos dar por conocida entre la mayorfa de los lectores).

Los personajes macondinos aceptan como realidad cotidiana, con
toda naturalidad, la apariciön de muertos (Prudencio Aguilar), esteras
voladoras (para ellos un „miserable sobrecamas"), cunas que se mueven
solas, la ascenciön de una bella muchacha al cielo, etc., sucesos todos

que desazonan al pensador empmco, cientffico, si se esfuerza por expli-
carlos. En cambio, los objetos que a él no parecen trastornarle mayor-
mente, a los macondinos les causan asombro : el hielo, el imân, la denta-
dura postiza son maravillas para ellos. Y Remedios no sube al cielo

46. Manfred Reitz, Der Säugling mit dem Schwanz, en : „Neue Zürcher Zeitung"
del 23-VII-1986.

34



La temâtica „maravillosa"

sobre una nube, un mar de flores o un nimbo sagrado sino sobre el obje-
to mâs cotidiano que uno pueda imaginar, la sâbana que estaba doblando
en el jardin.

La mezcla, la fusion, la simbiosis de lo real y lo maravilloso es una
constante en la obra de Garcia Marquez, asi como en la literatura y en la
vida caribenas. El ambiente alli parece anular étiquetas dicotömicas
como „mâgico" por un lado y „real", „cientifico", por el otro. Los extre-
mos se tocan. Los conceptos de lo „real-maravilloso" y el „realismo
mâgico" reünen los dos polos separados artificialmente, pero interde-
pendientes de todas maneras.

35




	La temática "maravillosa"

