Zeitschrift: Hispanica Helvetica
Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispanicos

Band: 2 (1991)

Artikel: De Raimundo Lulio al Vaticano Il : articulos escogidos
Autor: Sugranyes de Franch, Ramon

Kapitel: Evocacion del Concilio por un seglar que lo ha vivido
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-840881

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-840881
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EVOCACION DEL CONCILIO
POR UN SEGLAR QUE LO HA VIVIDO

[. A un periodista que me pregunté una vez durante el Concilio
cudl habia sido para mi, en mi condicién de auditor seglar, el momento
mas importante de la magna asamblea le contesté sin titubear: «El dia en
que se decidi6 que la Constitucion dogmatica sobre la Iglesia (Lumen
gentium) no empezaria tratando de la jerarquia, sino del Pueblo de
Dios».

Puesto que ésta es, a mi modo de ver, la primera novedad esencial que
nos trajo el Concilio: la declaracion oficial dogmatica de que la Iglesia es
ante todo «comunién», pueblo de Dios en comunién con el Padre, por
Jesucristo en el Espiritu Santo. La Iglesia no se presenta ya —en la doctri-
na conciliar— como una societas perfecta jerarquica, cerrada sino como
la comunidad espiritual de los creyentes: «sacramento», es decir, signo
visible e instrumento eficaz de la intima unién de los hombres con Dios y
de la unidad de todo el género humano (Lumen gentium, 1).

Esta es la verdadera revolucion coperniciana —insisto— que realiz6
el Concilio. No ya en la estructura del mundo que siguié como antes. Ni
en la esencia de la Iglesia —que desde siempre ha sido tal como la defi-
ni6 el Concilio. Pero si en la vision que de ella tenian los teélogos, los
obispos y aun los fieles. Y fue el privilegio insigne de unas cuatro doce-
nas de seglares, hombres y mujeres de todo el mundo, los auditores lai-
cos, el de poder tomar parte en la empresa conciliar desde dentro, como
testigos maravillados y como colaboradores entusiastas .

II. Ahora, veinte afios después de la conclusién del Concilio, la
impresion que sigue mds viva en mi espiritu es la de una extraordinaria,
inolvidable experiencia religiosa. Si, alli estaba el Espiritu Santo aletean-
do bajo las bovedas solemnes de la basilica de San Pedro. Lo mismo que
en el trabajo oscuro, tenaz, dificil de las comisiones donde se elaboraban
los textos. No cabe duda alguna: el Concilio fue obra del Espiritu Santo.
Los que lo hemos vivido podemos dar testimonio de ello. ;Cémo com-
prender, si no fuera asi, la maravilla de los documentos conciliares, des-
pués de tantas discusiones desordenadas, después de tantas incertidum-

243



Siglos XIX y XX

bres ante la inmensidad de la materia, después de tantisimo papel embo-
rronado con las versiones sucesivas («esquemas» se llamaban) de cada
texto, con las enmiendas que se acumulaban?

Hay que darse cuenta de la dificultad material que representa hacer
funcionar una asamblea de 2.200 obispos, mas los peritos tedlogos, los
auditores laicos y los observadores no-catdlicos. Esto aparte de que la
inmensa mayoria de los obispos, formados en una rigida disciplina ecle-
sidstica, no tenian la menor idea de cémo se hace para discutir en publi-
co. Sin pecar de inmodestia, puedo decir que nosotros, los seglares, con
la experiencia de nuestros movimientos, conociamos mucho mejor los
procedimientos «parlamentarios». Como los conocian algunos de los
tedlogos, sobre todo los que habian sido nuestros consiliarios...

Y con todo, vimos al correr de las varias sesiones cOmo los textos
crecian y se perfilaban, cémo se acababan votando por mayorias aplas-
tantes, casi por unanimidad (cinco votos en contra 2.151 a favor de
Lumen gentium el 21 de noviembre de 1964). Asi se las arreglo el Espi-
ritu para producir gracias al impulso creador de Juan XXIII y a la inteli-
gencia clara, abnegada, constante de Paulo VI, el mdximo acontecimien-
to de la historia religiosa de nuestro siglo. Fue un subito deshielo: como
si se derritiese al fuego del Espiritu el bloque de hielo dentro del cual la
santa Madre Iglesia subsistia viva sin duda, pero cohibida, encerrada en
si misma y separada del resto de los mortales.

IMI. «Iglesia, ;qué dices de ti misma?» —Ila interpelaba el cardenal
Suenens en plena aula conciliar. Y Paulo VI anadia: «Nunca la Iglesia
ha tenido, como ahora, conciencia de lo que es».

De hecho, habian pasado siglos sin que la Iglesia sintiese la necesidad
de reflexionar globalmente, en Concilio, sobre su propia identidad. Se
aceptaba la institucion, como una realidad sociolégicamente establecida y
necesaria —aparte de su divina fundacion. Pero las relaciones del hombre
con Dios eran de indole absolutamente personal, individualista incluso.
Asi las habia conformado la concepcién religiosa del Renacimiento:
«adorar al Padre en espiritu y en verdad» —segun la palabra de Jesis a la
Samaritana— constituia entonces una exigencia de interioridad y de sin-
ceridad, indispensable reaccion frente al formalismo y al ritualismo exce-
sivos de la Edad Media declinante. El Concilio de Trento se propuso res-
taurar y clarificar el dogma, depurar las costumbres eclesidsticas,
restablecer la disciplina de los clérigos y renovar la vida religiosa. Pero
«el negocio de la propia salvacion» se presentaba como una empresa emi-
nentemente personal, de la cual cada uno es responsable en su intima con-

244



Evocacion del Concilio

ciencia. En esto estaban de acuerdo los reformadores, con su doctrina de
la salvacion por la fe y la confianza en Dios, los predicadores ascéticos y
los grandes misticos, que descubrieron esa dimension permanente de la
vida espiritual: la intimidad con Dios en el didlogo interior —«del alma
en el mas profundo centro», diria San Juan de la Cruz. Tal fue la Iglesia,
espiritualmente purificada e interiorizada, de la Imitacion de Cristo, de
Santa Teresa, de San Carlos Borromeo y de San Francisco de Sales.

Pero hoy nos damos cuenta de que todo ello —que es esencial— no es
bastante. El mds visible de los signos del tiempo actual (lo apunt6 ya Juan
XXIII en su enciclica Mater et Magistra) es la socializacién entendida
como multiplicacion progresiva de las relaciones entre los hombres y la
tendencia a asociarse para conseguir los objetivos que van mads alla de la
capacidad y de los medios de que pueden disponer los individuos. Anélo-
gamente, en el plano religioso, se ha descubierto que la salvacion no es un
asunto puramente individual. La solidaridad de hecho que reina entre los
hombres tiene su correspondencia en la vida espiritual: la fraternidad cris-
tiana es una realidad profunda y no una simple imagen caritativa. Asi un
signo de los tiempos ha inducido al Concilio a desvelar la otra dimensién
permanente de la vida cristiana, la dimension comunitaria: «Dios cre6 al
hombre no para vivir aisladamente, sino para formar sociedad. De la mis-
ma manera Dios ha querido santificar y salvar a los hombres no separada-
mente... sino constituidos en un pueblo que le reconociera en verdad y le
sirviera santamente» (Gaudium et spes, 32; cf. Lumen gentium, 9).

La Iglesia, pues, es «pueblo» y es comunién. Y lo ha sido siempre,
aun sin tener plena conciencia de ello. (La «comunién de los santos»
figura ya en el simbolo de los apdstoles! Las consecuencias de esa
manera auténtica de «sentir la Iglesia» son incalculables. Y se traduje-
ron inmediatamente en las varias «reformas» adoptadas por el Concilio.
La nueva liturgia y el uso de las lenguas vernaculas no significaria nada
si no fuese la expresion de la comunidad del Pueblo de Dios, de los fie-
les que participan en el sacrificio: «consciente, activa y fructuosamente»
—dice la constitucién Sacrosantum Concilium sobre la liturgia, 10. Lo
mismo que la colegialidad episcopal, la libertad religiosa, el ecumenis-
mo y, por encima de todo para nosotros seglares, la concepcion del laico
como participe en la misién total de la Iglesia.

IV. La Iglesia existe para los hombres; para salvarles, es decir para
hacer presente a través de los siglos el misterio de la redencién operada
por Cristo y para hacer llegar sus frutos a cada hombre, en cada momen-
to de la historia. Es, pues, indispensable que la Iglesia sepa hacerse escu-

245



Siglos XIX y XX

char por esos hombres, que somos nosotros. Por eso le es preciso acer-
carse al mundo que la rodea, hablar su lenguaje, asumir sus problemas,
sus costumbres, la mentalidad, todo ello hasta donde sea compatible con
su naturaleza y con su divina misidn. O sea que debe «historicisarse» en
el tiempo que pasa. Y fue Paulo VI quien pronuncié esta palabra por pri-
mera vez el 11 de agosto de 1965. Lo mismo que debe «inculturizarse»
en todos los paises del mundo. Y ésta es la labor que propone obstinada-
mente Juan Pablo II en sus multiples viajes por toda la tierra.

Hacer posible esta adaptacién y hacerla compatible con la permanen-
cia del dogma fue la gran tarea del Concilio y su segunda novedad. Y
ahora a los veinte afios de su clausura, hemos podido ver con satisfac-
cioén que el Sinodo extraordinario de los obispos, convocado para cele-
brar ese vigésimo aniversario, ha corroborado en lo esencial la doctrina
conciliar. Sin duda «para que se entendiera mds claramente a la Iglesia
como comunion y se llevara esta idea mas concretamente a la vida»
(Relacién final del Sinodo, 11, C, La Iglesia como comunion, 1). Pero
también el Sinodo ‘85 ha reconocido la gran actualidad de la Constitu-
cion pastoral Gaudium et spes, aun advirtiendo que «los signos de nues-
tro tiempo son parcialmente distintos de los que habia en tiempo del
Concilio, habiendo crecido las angustias y ansiedades. Pues hoy crecen
por todas partes el hambre, la opresidn, la injusticia y la guerra, los tor-
mentos y el terrorismo y otras formas de violencia de cualquier clase.
Esto obliga a una reflexion teoldgica nueva y més profunda, que inter-
prete tales signos a la luz del Evangelio» (Relacién final, I D, La mision
de la Iglesia en el mundo, 1).

Es verdad. El Concilio no pretendi6é en manera alguna dar por termi-
nada la reflexion sobre los signos de los tiempos; al contrario, lo que
hizo fue abrir la puerta a esa indispensable y constante exploracion de
las condiciones variables de cada época, para que la Iglesia, «acomodan-
dose a cada generacién pueda responder a los perennes interrogantes de
la humanidad sobre el sentido de la vida presente y de la vida futura»
(Gaudium et spes, 4).

Nada de eso hubiera sido posible dentro del inmovilismo que reina-
ba antes del Concilio. Y, sin él, los cambios profundos y acelerados
que hoy se extienden al mundo entero hubiesen encontrado a la Iglesia
aun mas desprevenida y autosatisfecha en su cerrazén. Entre mis
recuerdos conciliares, ocupan un lugar preeminente las sesiones noc-
turnas de una subcomisién especial que presidia Mons. Marcos
McGrath, arzobispo de Panama. En ellas, con la colaboracién de soci6-

246



Evocacion del Concilio

logos eminentes (cito de paso a Francgois Houtard), se preparo el esbo-
zo de lo que fue la Exposicion preliminar de Gaudium et spes, Situa-
cion del hombre en el mundo de hoy: primer paso hacia esa «historici-
sacion» de la pastoral, que actualmente nadie discute.

V. Laeclesiologia de comuni6n tiene su necesario complemento en
la doctrina conciliar sobre las relaciones entre la Iglesia y el mundo,
contenida precisamente en la Constitucion pastoral Gaudium et spes. He
aqui otro de los puntos en que la posicién de la Iglesia viré de bordo
hasta 180° durante el Concilio. Cuando el futuro papa Montini, ya en la
primera sesidn del Concilio, propuso que se abordase la problemética
amplia, compleja, variable del papel que corresponde a la religién frente
a las realidades profanas —es decir, frente a los problemas concretos del
hombre actual—, probablemente sabia muy bien adénde iba. Pero el
esquema correspondiente (el XVII en un principio, que fue luego el
XIII, al reducirse el nimero de los documentos conciliares en aras a su
concrecion) hubo de sufrir en su elaboracion una revolucion digna de la
de Lumen gentium, a la que me referi al comienzo: la Constitucién que
debia tratar de la Iglesia y el mundo, pasé a tratar de la Iglesia en el
mundo actual; en el mundo, no fuera de €l ni menos frente a €l.

Tal como la presenta Gaudium et spes, la comunidad de los fieles
estd presente en la tierra, pero no bajo la forma de una potencia que se
yergue frente al mundo y trata con €l, sino desde su interior, animando-
lo, vivificdndolo, criticdndolo cuando es preciso —lo que ocurre con
mucha frecuencia—, O sea que la Iglesia vive al compds del mundo:
«Los gozos y las esperanzas, las tristezas y las angustias de los hombres
de nuestro tiempo, sobre todo de los pobres y de cuantos sufren, son a la
VezZ gozos y esperanzas, tristezas y angustias de los discipulos de Cris-
to». Todos conocemos casi de memoria estas palabras famosas con que
se inicia el texto de Gaudium et spes. Tuvo razén Paulo V1 en su discur-
so final del Concilio (7 de diciembre de 1965) al afirmar: «La Iglesia se
ha declarado casi la sirvienta de la humanidad».

Ambeas tienen por sujeto la misma persona, el hombre concreto; uno
mismo es el que vive en el mundo y en la Iglesia: «La religién catélica y
la vida humana convergen en una sola realidad» —pudo decir el papa en
aquel luminoso discurso. Pero la finalidad de la Iglesia es exclusivamen-
te religiosa. De modo que el angulo bajo el cual juzga las cosas humanas
es solo el de su relacion con el reino de Dios. Las realidades temporales
conservan su autonomia: las cosas creadas y las sociedades de los hom-
bres tienen sus leyes propias, su consistencia querida por Dios, que es su

247



Siglos XIX y XX

autor. Y cuando ejerciendo su ministerio espiritual, la Iglesia toca estas
materias. no es para cambiar su naturaleza y, menos aun, para dominar-
las: es para recordarles su verdadero destino.

Lo importante aqui es el como, la manera de establecer el ligamen
entre la Iglesia y las cosas del mundo. Cuanto més se espiritualiza, cuan-
to mds renuncia a los privilegios temporales cuanto mads se desliga de los
Estados cuanto mds acepta la pobreza, es decir cuanto més es ella y mas
se desprende de todo lo que no es puramente religioso, tanto mds libre es
la Iglesia para hablar a los hombres. Entonces puede interesarse por los
asuntos temporales y dar las reglas superiores de cardcter moral que
deben regirlos. Y el mundo estard dispuesto a escuchar a la Iglesia por-
que sabrd que no es ninguna veleidad de poder lo que le hace hablar,
sino tan s6lo el deseo de mostrar a los hombres su mejor camino.

Las consecuencias practicas de semejante actitud son tan vastas
como las que derivan de la eclesiologia de comunion. Todo ha cambiado
—o0 deberia cambiar— en cuanto al enfoque de las relaciones de la Igle-
sia con los poderes civiles. Lo fundamental es que la era constantiniana,
en que la cruz y la espada, el trono y el altar habian hecho alianza, perte-
nece al pasado. Ya las cosas de la tierra no tienen por qué proteger las
cosas de Dios. Por fortuna, ya perdi6é vigencia la terrible ironia de mi
maestro, el escritor cataldn mosén Carles Cardé: «Nosotros, los catoli-
cos espafoles, siempre andamos buscando quién salvara al Salvador».

VI. Quizds algunos objetardn que no se encuentran en los textos del
Concilio, especialmente en la segunda parte de Gaudium et spes (sobre
problemas humanos especificos), las respuestas concretas, practicas, pre-
cisas que esperaban. Pero, ;como se podian solicitar de semejante asam-
blea soluciones detalladas? El Concilio se pronuncia «ad perpetuam rei
memoriam»; no es asunto suyo decidir en cuestiones de oportunidad, ni
en materias que estdn en plena transformacion, tanto del punto de vista
cientifico como del punto de vista moral. Un Concilio no puede dar nor-
mas para el afio en curso. Debe hablar un lenguaje que no esté limitado
por el sentido que damos hoy a ciertas palabras. Un caso tipico es el del
uso de pildoras anticonceptivas.

Permitaseme desarrollar un poco uno de los recuerdos mads importan-
tes que comparto con todos los demds auditores laicos, significativo
también de lo que fue nuestro papel en la vida interior del Concilio. Una
mafiana del mes de noviembre de 1965, cuando en la comisién se esta-
ban discutiendo los udltimos modi (enmiendas) al esquema XIII. Llega-
ron de repente, transmitidas por la Secretaria del Estado, unas enmien-

248



Evocacion del Concilio

das tendentes a introducir en el cap. 1° de la segunda parte (Dignidad
del matrimonio y de la familia) una reprobacion expresa de los produc-
tos oestrogénicos («pildoras») que entonces empezaban a comercializar-
se en la farmacopea corriente. Undnimemente, los auditores seglares nos
opusimos. ;Qué venia a hacer esa alusién a una técnica anticonceptiva
en un texto conciliar? Se hubiesen podido citar otras mds antiguas... —si
hubiésemos cedido a la obsesion de algunos medios clericales por los
problemas relacionados con el sexo. Pero los modi procedian de la
Secretaria de Estado. Y no faltaba quien se imaginase que del papa en
persona. Durante la pausa de mediodia, redactamos una carta al papa
rogandole que se retiraran las famosas enmiendas. La firmamos todos
los auditores laicos presentes —aquel dia, por suerte, éramos muy
numerosos. El cardenal Maurice Roy, arzohispo de Québec, se acercé a
nuestro grupo y, como yo le mostrara la carta que acababamos de firmar,
me tomo por la mano y me llevo con €l a presentar la carta a la Secreta-
ria de Estado, donde nos recibi6 Mons. Dell Acqua. El resultado fue que
a la mafiana siguiente se recibié otra carta de la misma Secretaria de
Estado diciendo que los modi en cuestién no tenian més valor que otros
cualesquiera presentados por los padres y que el Concilio podia libre-
mente aceptarlos o rechazarlos. Asi se hizo y el texto qued6 como puede
leerse en el Gadium et spes, niimeros 47 a 52: se sitiia el amor en el cen-
tro de la vida conyugal y se reivindica la dignidad y la pureza de sus
expresiones carnales (jqué lejos estamos de los términos juridicos del
Capitulo Tametsi del Concilio de Trento o de la concepcion limitada del
entonces vigente Cédigo de Derecho Canodnico en cuanto a los fines del
matrimonio: «procreatio prolis et remedium concupiscentiae»!); se
insiste en la fecundidad creadora del matrimonio —comunidad de amor,
aun cuando falten los hijos; se atribuye a los esposos, y a ellos solos, la
responsabilidad de decidir, en plena conciencia, el nimero de los hijos
que razonablemente pueden traer al mundo; y en cuanto a los métodos
de regulacion de nacimientos, se enuncia un principio de alto alcance
moral: la transmision responsable de la vida depende de criterios objeti-
vos tomados de la naturaleza de la persona y de sus actos, que guarden
integro el sentido de la mutua entrega y de la humana procreacion entre-
tejidos con el amor verdadero.

Me he entretenido relatando este caso porque me parece poner de relie-
ve ademads otro aspecto importante de la manera como el Concilio aborda
los problemas humanos en la constituciéon Gaudium et spes: no lo dice
todo, ni quiere decirlo todo. Y no basta para explicar sus deliberadas
imprecisiones decir que los obispos se encontraban ante una temética nue-

249



Siglos XIX y XX

va y no estaban lo suficientemente preparados para enfrentarse con ella.
Hay que afiadir que no quisieron, conscientemente, «resolver todos los
problemas urgentes de la vida moderna; algunos de ellos han sido reserva-
dos para un ulterior estudio...; muchos han sido presentados en términos
muy restringidos y generales, susceptibles, por consiguiente, de sucesivas
profundizaciones y de aplicaciones diversas». Y es otra vez el papa quien
hablaba asi en su discurso final, que he citado tan repetidamente.

Esta es otra novedad del Concilio. La Iglesia reconoce que no tiene
soluciones preparadas de antemano para una serie de problemas. Eso
quiere decir que ha comprendido que no todo esta resuelto para siempre
en los manuales de teologia moral. Y algo mds: que los cat6licos no
estamos solos al plantearnos los problemas del mundo. Quiza lo mas
hermoso de Gaudium et spes es que se atreva a formular interrogantes,
en vez de imponer en todos los casos soluciones taxativas.

VII. Podria referir otras intervenciones decisivas de los auditores
laicos, por ejemplo a propésito de la «disuasién» por las armas atémicas
(Gaudium et spes, 81). Pero no me he propuesto escribir la crénica de lo
actuado por los seglares en el Concilio. Cito esos ejemplos para evocar
el espiritu de didlogo renovador que lo animaba. Todo en Roma era dia-
logo en aquellos afos benditos: en el aula conciliar, en las comisiones,
en las conferencias frecuentes, en las conversaciones, en la sala de pren-
sa —alli, para los de lengua espafola, monsefior Cirarda dialogaba dia
tras dia con los periodistas...

Muchos de los propios temas debatidos por el Concilio tienen por
objeto el didlogo: ecumenismo, libertad religiosa, actitud cristiana frente
a los judios, a los musulmanes y a los que practican otras religiones, el
tipo mismo de presencia de la Iglesia y de sus hijos en el mundo, como
levadura en la masa... A veces el didlogo se hizo duro; se oyeron criticas
aceradas. Y no serd malo recordar las del Cardenal Frings cuando decla-
r6 que los métodos inquisitoriales del Santo Oficio no eran ya admisi-
bles en la época en que vivimos. O las de un obispo colombiano que
censuré con datos precisos ciertos procedimientos burocraticos y ciertos
sofismas de la Curia romana —sin que nadie le contradijera.

Fuera del aula, fue Paulo VI quien quiso encarnar la actitud dialogan-
te. En lo tedrico, por su primera enciclica Ecclesiam suam. En lo practi-
co, con el sentido que quiso dar a cada uno de sus viajes: didlogo ecumé-
nico con el Oriente cristiano en Tierra Santa; didlogo con los pueblos de
Asia en Bombay; en las Naciones Unidas para proclamar a la faz del
mundo que el didlogo tiene que reemplazar hoy a las armas en las rela-

250



Evocacion del Concilio

ciones internacionales. Y a este propdsito, ninguna imagen es mas
expresiva de lo que es el didlogo de la Iglesia con el mundo que la foto-
grafia de Paulo VI en la tribuna de las Naciones Unidas: por primera
vez, probablemente desde la exaltacién de la Iglesia bajo Constantino,
un papa habla, de pie, a un nivel més bajo que la presidencia donde estan
sentados dos laicos, uno catélico, el italiano Amintore Fanfani entonces
presidente de la Asamblea de la ONU, el otro budhista, U Thant, el
secretario general. Hasta esta fecha, un papa habia ocupado siempre el
lugar més elevado, sentado en un trono. Aunque fuese en Anagni para
recibir la afrenta de un Guillermo de Nogaret (Bonifacio VIII) o en
Paris, obligado a coronar a Napole6n Bonaparte (Pio VII), siempre el
papa hablaba como pontifice supremo y las gentes doblaban la rodilla
ante €. Ahora el papa, solo, sin tener a una corte a su alrededor, se diri-
ge a los representantes de todas las naciones del mundo y les dice que él
es un hombre como todos ellos, pero revestido de una mision espiritual.

VIII. El 18 de noviembre de 1965, después de haber proclamado en
sesion publica el Decreto sobre el apostolado seglar, el Santo Padre lla-
mo a seis compaiieros nuestros, tres hombres y tres mujeres de las varias
partes del mundo, y les entregd solemnemente, ante toda la Iglesia, el
texto que se acababa de votar por unanimidad. Este gesto del papa, sim-
bélico como todos los suyos, nos pareci6 el anuncio de la promocién del
laicado al lugar que le corresponde ocupar en la Iglesia, tal como la defi-
nié el Concilio. Porque el Vaticano II ha sido el primero en la historia
que haya tomado por objeto de sus deliberaciones a la Iglesia en si mis-
ma también ha sido en primero en ocuparse de los seglares de manera
positiva. La eclesiologia de comunién tenia que desembocar necesaria-
mente en el reconocimiento pleno y entero de la funcién del laicado en
la comunidad eclesial. Y asi lo hizo el Concilio en varios de sus docu-
mentos. Fundamentalmente en tres: la Constitucién doctrinal sobre la
Iglesia, la Constitucién pastoral Gaudium et spes y el Decreto sobre el
apostolado seglar. Pero también en otros, por ejemplo en la importante
Declaracién sobre la libertad religiosa. En su conjunto, el Concilio ha
echado las bases para una nueva teologia del laicado.

Su doctrina se apoya en dos ideas-claves. La primera es que los
seglares constituyen una parte esencial del Pueblo de Dios. Dicho asi,
esto parece una perogrullada. Y, sin embargo, jcudn poco se insistia
anteriormente sobre este punto! El laicado no tenia existencia reconoci-
da como categoria distinta. Su nocién era puramente negativa: el tnico
criterio para definir al laico era el de no ser clérigo. Su situacion era de
simple subordinacioén a la jerarquia y aun simplemente al clero. Ademas,

251



Siglos XIX y XX

por reaccién contra la Reforma, el catolicismo, después del Concilidide
Trento, silencié durante siglos el sacerdocio universal y la participacion
de los fieles a la vida de la Iglesia. Hay que rendir justicia al papa Pio
XII: fue €l quien, el 20 de noviembre de 1946, recibiendo a los cardena-
les, les dijo: «Los laicos han de tener conciencia cada vez mds clara no
s6lo de que pertenecen a la Iglesia, sino de que son la Iglesia, en union
con sus pastores». De este discurso, a poco de haber terminado la guerra
mundial, arranca a mi modo de ver el impulso creciente que lleva el
movimiento laical, a través de los Congresos mundiales del apostolado
seglar, hasta su pleno reconocimiento por el Concilio.

La segunda idea-clave estriba en otro reconocimiento de una situa-
cion de hecho: el del cardcter normalmente laico, en el sentido de profa-
no, del mundo de hoy. La nueva teologia conciliar de las realidades tem-
porales lleva anejo que se reconozca también la autonomia de los laicos,
que actian en el mundo bajo su propia responsabilidad. Autonomia que
no les exime, claro estd, de su misién de cristianos: hacer que el mundo
sea mds acogedor para todos los hombres y mds conforme con los desig-
nios de Dios. Adaptando su accién a las circunstancias, a las necesida-
des y a las posibilidades del momento, los seglares., participes del
ministerio sacerdotal, profético y real de Cristo, deben trabajar con todas
sus fuerzas para impregnar de espiritu evangélico el orden temporal (Cf.
Decreto sobre el apostolado seglar Apostolicam actuositatem, 3).

Y este «apostolado seglar», ;qué significa en el pensamiento del
Concilio? Hay vocablos que con el uso se desgastan y llegan a hacerse
sospechosos. Temo que algo asi haya pasado con el término «apostola-
do». Y que los laicos mds adultos y que mayor conciencia tienen de su
papel en la Iglesia desconfien del apostolado, palabra que hace pensar
en «conquistas» y en proselitismos de estilo retrogrado. Pero gracias al
Concilio y a la definicién que da del apostolado, podemos abandonar
tales recelos. El apostolado de los seglares es nada menos que «su parti-
cipacion en la mision salvifica de la Iglesia» (Lumen gentium, 33). Bas-
ta comparar esta definicién con las que corrian por ahi anteriormente
para apreciar el salto que, una vez mads, nos propone el Concilio. «A este
apostolado —prosigue el texto citado— todos estdn llamados por el mis-
mo Seiflor, en razon del bautismo y de la confirmacion». Sentirse apdstol
de Cristo no significa, pues, presentarse como un cristiano distinto de
los demds, como de una categoria superior o llevando una etiqueta espe-
cial. Cualquier actividad nuestra, ejercida en el Espiritu, es decir en un
sentido plenamente cristiano, tiene valor apostélico: coherencia entre la
fe teologal y la actuacién, aunque sea profana.

252 '



Evocacion del Concilio

A pesar de lo cual el Concilio reconoce el valor de los movimientos y
agrupaciones de apostolado colectivo. Por un lado, la accién colectiva
manifiesta publicamente la comunién de los cristianos en la Iglesia; por
otro, en un mundo socializado, las personas necesitan que se cree a su
alrededor un medio adecuado para estimular las iniciativas individuales.
Y, dltima novedad importante que quiero hacer resaltar, el Concilio
expresa claramente su predileccion por la dimension internacional de las
obras apostdlicas, como expresion del cometido universal de la Iglesia y
del curso de la sociedad actual. jAlgo muy distinto de la vieja descon-
fianza curialesca frente a esas «internacionales» dificiles de controlar!

Quiza de todas las «novedades» que acarre$ el Concilio una de las
que m4ds cuesta y costard de poner en practica es la de crear un clima de
colaboracion y de respeto mutuo entre clérigos y laicos —y sin caer en
nuevas formas de clericalismo «secularizado». Hay que volver a leer
con frecuencia los textos conciliares —como el Sinodo ‘85 nos incita a
hacerlo— para dejarnos penetrar por su riqueza. Sobre este punto mis-
mo en que ahora me he detenido, hay un excelente parrafo, el 37, en la
Constitucion dogmydtica sobre la Iglesia. Alli se nos habla del «trato
familiar» entre laicos y pastores, asi como del «derecho y en algiin caso
la obligaci6n» que los seglares tienen de manifestar su parecer acerca de
las cosas que dicen relacion al bien de la Iglesia... Asistiendo a las sesio-
nes de comisiones conciliares, exponiendo nuestras opiniones a los
numerosos obispos que nos las pedian, con frecuencia, durante el Conci-
lio, nos parecia que aquellos intercambios eran la prefiguraciéon de lo
que deberia ser normal y corriente en la vida eclesial.

Fribourg, 1987

253



	Evocación del Concilio por un seglar que lo ha vivido

