Zeitschrift: Hispanica Helvetica
Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispanicos

Band: 2 (1991)

Artikel: De Raimundo Lulio al Vaticano Il : articulos escogidos
Autor: Sugranyes de Franch, Ramon

Kapitel: Complejidad tematica y contrapunto en el teatro barroco
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-840881

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-840881
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

COMPLEJIDAD TEMATICA Y CONTRAPUNTO
EN EL TEATRO BARROCO

LOS GRACIOSOS EN “EL MAGICO PRODIGIOSO”

Me permito considerar El mdgico prodigioso como un exponente
casi perfecto del teatro barroco europeo. Entre las comedias calderonia-
nas, es ésta una de las més completas —de las mas complejas, en todo
caso, desde el punto de vista estructural. En eso gana incluso a una obra
tan polifacética como La vida es suefio. Y no es por azar que el drama de
Segismundo nos viene en seguida en mente al enfrentarnos con El mdgi-
co. Ambas figuran entre las obras de mayor riqueza de pensamiento,
donde Calderdn se afirma como «el genio que tuvo mayor entendimien-
to» —dasjenige Genie, das zugleich den grossten Verstand hatte—,
segiin la consabida frase de Goethe a Eckermann. Si La vida es sueiio
representa en grado sumo la inquietud filoséfica de Calderdn, su angus-
tia metafisica —«;qué delito cometi / contra (los cielos) naciendo?»—,
en El mdgico prodigioso vemos triunfar su certidumbre espiritual de
hombre de fe y su seguridad doctrinal de te6logo de la Contrarreforma.
Y en ambas también el conflicto dramético fundamental aparece rodea-
do de una tupida red de recursos teatrales, manejados con maestria.
Temas, intrigas y situaciones se imbrican y se complican en amplia,
barroca composicion.

Pero la profusién de elementos constitutivos abunda aun mds en El
mdgico prodigioso. El rigor de la construccion estd en €l disimulado por
un sinfin de estructuras decorativas. Por €so quiza criticos eminentes, aun-
que poco sensibilizados a la selva ornamental del barroco, perdieron un
poco la cabeza al leer esta obra...!. Intentemos, pues, desenredar la madeja.

I. En primer lugar, El mdgico es un drama teoldgico. En €l se aborda
nada menos que el problema esencial de todo hombre, el de su salvacién
para la eternidad. En la enorme, permanente polémica entre la gracia y la
libertad, entre la iniciativa divina y la respuesta del hombre para hacer
efectiva su salvacion, Calderon escoge una linea clara, la misma que se
manifiesta en la mayoria de los grandes dramas del Siglo de Oro, de El
condenado por desconfiado, de Tirso, al calderoniano Los dos amantes
del cielo, la linea que ilustra explicitamente El gran teatro del mundo, o
sea, la que aprendié Calder6n de los tedlogos jesuitas: el hombre es libre

139



Barroco

interiormente, y de su aceptacion o de su rechazo de la gracia que Dios le
propone sin cesar depende su salvacion. El verdadero protagonista espiri-
tual, el que acabard derrotando al mismo demonio, es aqui el libre albe-
drio. Y esto lo saben de ciencia cierta tanto Cipriano —«pues... que sobre
el libre albedrio, / no hay conjuros ni encantos» (v. 1896-97)>— como su
amada: «;C6émo has de vencer, Justina?», pregunta el demonio,

JUSTINA — Sabiéndome yo ayudar
del libre albedrio mio.

DEMONIO — Forzaréle mi pesar.

JUSTINA — No fuera libre albedrio

si se dejara forzar.
(vv. 2317-21)

Pero el que se salva, finalmente, en esta comedia no es, como en tan-
tas otras, el hombre de accién, leal, aunque desencaminado (por ejem-
plo, el Enrico de El condenado, el don Gil de El esclavo del demonio o
el Ludovico Ennio de El purgatorio de San Patricio); aqui es un intelec-
tual. Cipriano medita, se aleja de los hombres y de sus fiestas, y aunque
pagano, busca ansiosamente en la soledad de los montes el sentido de
una definicién de Dios que ha encontrado en Plinio®. Eso también es
propio de Calderén. Y entre sus héroes hay un buen niimero de persona-
jes pertenecientes a la gentilidad que han llegado a la verdad por el razo-
namiento, en suma, por la ciencia®. Cipriano no s6lo medita. Sostiene
con el demonio dos largas discusiones teoldgicas, en las que muestra
una singular agudeza de ingenio (vv. 161-309 y 2570-2759). Y la sobe-
rana ironia calderoniana le lleva hasta arrancar de la boca del propio
demonio, acorralado por los argumentos de Cipriano, la revelacién del
«Dios de los cristianos» (v. 2693).

Aunque esta revelacién intelectual todavia no basta. Sélo el que se
entrega totalmente a Dios en alma y cuerpo puede alcanzar la salva-
cién. La gracia estd ahi, siempre presente —y hasta el demonio esta
haciendo el juego a Dios sin saberlo®. Pero esta gracia hay que aceptar-
la anonaddndose, negidndose a si mismo. El itinerario espiritual de
Cipriano pasa primero por la verdad racional, pero luego por su total
«desengafio» (v. 2568) del amor carnal, al no poder poseer mas que
una sombra, un esqueleto de la «bellisima Justina», y por su humilla-
cién de pensador ambicioso, que aspira a poseer los secretos de la
magia, al darse cuenta de que Lucero, su «sabio maestro», no es mas
que el diablo en persona. Justina, por su parte, en la maravillosa escena

140



El Magico Prodigioso

de la tentacion (vv. 2188-2331), ha vencido al demonio «con no dejar-
se vencer». Y en este triunfo espiritual de Justina radica la garantia de
la salvacion final de los dos amantes. Asi purificados, liberados de sus
pasiones y del ansia de poseer —sexual e intelectualmente—, ambos
pueden encontrar a Dios en el martirio, suprema renuncia a todos los
bienes de la tierra y aun a la vida misma:

uien el alma dio por ti,
(qué hard en dar por Dios el cuerpo?

(vv.3043-44)

concluird Cipriano

II. En segundo lugar, El mdgico prodigioso es un poderoso drama
de amor y de muerte. Practicamente, todas las comedias del teatro clasi-
co castellano son, en cierto sentido, comedias de amor. Y en todas actia
la funcién dramatica del «galan» y la «dama» —a veces con la funcién
contrastante de un «contragaldn» y una «contradama». Incluso cuando
estdn en juego valores muy superiores, como la lucha de un pueblo ente-
ro por la justicia, en Fuente Ovejuna, de Lope, o el conflicto entre el
poder civil y el militar, en El alcalde de Zalamea, de Calderén. Pero los
amores de Cipriano y Justina estdn muy por encima de esa simple con-
vencion teatral. Y en vez del final feliz que retine al galdn y a la dama en
legal matrimonio, es en la muerte cruenta del martirio, gozosamente
aceptado por ambos, que se realiza su unidn:

dije; y pues a morir llego
contigo, Cipriano, ya
cumpli mis ofrecimientos
(vv. 3045-48)

Que en la muerte te querria —afirma Justina—

Antes, el enamoramiento de Cipriano ante la belleza de Justina que
le ofrece el demonio, es un furioso deseo carnal de poseerla. Un deseo
sensual, que el joven filésofo sabe muy bien que es «homicida del
ingenio» (v. 1031), es decir, de su actividad intelectual en busca de
Dios. Tan idolatra y ambicioso se ha hecho Cipriano llevado de su tor-
mento sexual, que «por gozar a esta mujer», anunciard en un caracte-
ristico mondlogo calderoniano, estd dispuesto a vender el alma al dia-
blo (vv. 1176-99).

A este huracdn apasionado, Justina opondra la tranquila resistencia
de su virginidad inviolada. Sin duda, Justina ama a Cipriano y se sien-

141



Barroco

te débil ante la tentacidn (vv. 2190-2280). Pero su voluntad se defien-
de y su amor hacia Cipriano va tomando una coloracién casi mistica,
en su deseo de salvarle. La primera vez que Justina le rechaza, le dice
que le es imposible quererle «hasta la muerte». Cipriano, como buen
galan de teatro, da una respuesta divertidamente conceptista: «empe-
zad vos a querer / que ya empiezo yo a morir» (vv. 1110-11). Cuando
cae rendido y humillado por su doble desengafio, es decir, cuando
renuncia a la posesion carnal y a la ambicién del saber mdgico, su
ingenio, tiene de nuevo acceso al Dios que perdona y que salva.
Ambos amantes entonces pueden levantarse hasta su unién trascen-
dente, més alld de la muerte.

III. Los episodios porque transcurre la accidén son los propios de
una tradicional «comedia de santos», del tipo tan corriente en el Siglo
de Oro. Y éste es el tercer elemento constitutivo de El mdgico prodi-
gioso. Hay en él datos historicos que se pretenden precisos, aunque
sea dificil cohonestarlos —como la referencia al Papa San Alejandro
(105-1157), para la juventud de Lisandro, y al edicto de Decio (249-
251), para su vejez. E ingenuos anacronismos, como el que hace decir
a Lisandro: «hoy la primitiva Iglesia...» (v. 626). Todo ello para intro-
ducirnos en la compaiifa edificante de los grandes madrtires de la fe.
No nos olvidemos de que originalmente esta obra fue un encargo de la
villa de Yepes para ser representada durante las fiestas del Corpus
Christi de 16376, y por ello tiene que sujetarse a las reglas del género
hagiogréfico. S6lo que el genio de Calderon es capaz de transformar
un simple espectdculo de devocion popular en un magno drama de los
destinos supremos del hombre.

El pacto con el demonio, que hace de Cipriano su «esclavo», es un
rasgo tipico de nuestra comedia de santos. Conocida es por demads la lar-
guisima filiacién literaria del tema del hombre que vende su alma al dia-
blo, desde el Teé6filo medieval de Gautier de Coincy, de Berceo y de
Alfonso X el Sabio, hasta el gran Fausto goetheano. Inmediatamente, la
fuente directa de nuestra comedia es El esclavo del demonio de Mira de
Amescua’. Como Don Gil, Cipriano se entrega al demonio y firma con
su sangre una cédula (vv. 1970-78). Su objetivo es aduefiarse de la
mujer, como en Mira de Amescua. Pero no s6lo eso: si Cipriano quiere a
Justina, atin espera conseguirla con las artes de la magia que le ensefiara
su maestro. Asi un elemento nuevo y ya netamente «faustico», el anhelo
del conocimiento, de la secreta sabiduria, se afiade a las motivaciones
tradicionales del pacto con el diablo. Los demds episodios, la aparicion
de un esqueleto en vez de la mujer misma que el demonio se habia com-

142



El Magico Prodigioso

prometido a entregar al amante —el poder demoniaco tiene sus limites
cuando un alma apela a Dios (vv. 2911-13)—, la sangre del martirio con
que se borra la sangre que firmé la cédula (vv. 2923-24), forman tam-
bién parte de la tradicion de las comedias religiosas. Lo mismo que la
licencia obtenida de lo alto por el demonio (v. 314) para tentar a Justina,
la ejemplar virgen cristiana en un mundo pagano.

IV. Los tres elementos constitutivos que he analizado hasta ahora se
integran en una misma direccién coherente, la de un drama religioso de
altos alcances, aunque apoyado en situaciones anecddticas perfectamente
perceptibles al pueblo. Desde la segunda secuencia de la obra, esta linea se
interrumpe bruscamente. Dos «galanes» normales, podriamos decir, inter-
vienen en la accién con toda la caterva de efectos teatrales que normal-
mente les acompaifian: desenvainar las espadas, escalar balcones, escon-
derse en la alcoba, etc. ;Qué viene a hacer esto aqui? En realidad es una
simple «comedia de enredo» —como La Dama boba, de Lope, o La dama
duende, de Calderon— que interfiere en la accion principal, de tipo reli-
gi0s0, 0 sea, un nuevo elemento constitutivo del conjunto.

Como he apuntado antes, criticos de mucho valor se han dejado des-
orientar por esta superposicién de escenas episodicas y banales, de tipo
costumbrista, «al desarrollo l6gico del caricter de Cipriano»8. Hoy, sin
embargo, sabemos reconocer en esas «inutiles complicaciones» un rasgo
de peculiar sentido estilistico, el que hace precisamente de El mdgico
prodigioso un modelo ejemplar del sistema teatral barroco. Los criticos
ingleses han analizado muy certeramente, en su propio teatro elisabetha-
no como en el nuestro, este fendmeno de que a la intriga principal (plot)
se subordinen una o m4s intrigas secundarias (subplot)’. Estas son unas
veces serias, del tipo drama de honor (v.gr., en La vida es suefio); otras
mads vulgares y casi comicas, del tipo comedia de enredo, como en nues-
tro caso. Lelio y Floro son dos galanes enamorados de Justina y enorme-
mente celosos el uno del otro. Después de su presentacion, al empezar el
drama (vv. 321-503), el enredo que su presencia provoca aparece otras
tres veces —una en cada jornada—, en sendas escenas en romance o0 en
redondillas. Y tiene su propio desenlace trescientos versos antes del final
de la pieza. Esta intriga secundaria estd intimamente ligada a la principal:
Lelio y Floro servirdn de instrumentos o de pretextos para que Cipriano
pueda encontrarse con Justina y para comprometer a ésta frente al gober-
nador. Asi se descubriré su secreta adhesion al cristianismo y se prepara-
rd su martirio. Pero, como he dicho, el género teatral del subplot es muy
distinto del de la accion principal. Dado que un hombre del valor perso-
nal de Cipriano no puede meterse en los lios de una comedia de enredo,

143



los galanes desairados de Justina tienen que ser dos: entre bobos anda el
juego y entre ambos se tejen todos los hilos de su propio enredo.

V. El quinto elemento est4 constituido por la atmdsfera de intensa
poesia conceptista en que bafia el texto todo, como en las demds come-
dias calderonianas. Hay bellos mondlogos poéticos —en romances, en
décimas o en silvas— que enmarcan la accién e imdgenes grandiosas
engarzadas en el didlogo. Esta, por ejemplo:

[ooo]

cuando el sol cayendo vaya

a sepultarse en las ondas,

que entre oscuras nubes pardas
al gran cadaver de oro

son monumentos de plata.

(vv. 24-29)

El contrapunto a todos y a cada uno de esos elementos lo ofrecen los
graciosos. En ninguna obra de teatro del Siglo de Oro puede-faltar la
«figura de donaire». Aqui son dos, como son dos los galanes del enredo.
Y su intervencién en el desarrollo escénico, junto con la casquivana
Livia, criada de Justina, es lo bastante importante para constituir a su
vez una nueva intriga secundaria, llena de comicidad y de agudo sentido
critico frente al gran drama religioso fundamental.

Moscén y Clarin desarrollan al lado de Livia un verdadero vaudevi-
lle, uno de los escasos ejemplos —quiza el dnico, si no me equivoco—
de ménage a trois de toda la escena clésica espafiola. No cabe mayor
contraste con los amores espiritualizados de Cipriano y Justina. Pero el
contrapunto no termina aqui. La facilidad con que los dos graciosos se
acomodan de los favores que alternativamente les concede Livia, con-
trasta asimismo con los celos de los dos galanes, Lelio y Floro.

Y hasta el demonio saldra caricaturizado de los burlescos comenta-
rios que hacen de él los graciosos. Finalmente, es a ellos a quienes
corresponderd dar el final anticlimético con que termina la obra, después
del climax apotedsico del martirio de los dos amantes:

MOSCON — {Qué contentos a morir
van!

LIVIA — Y mucho mdés contentos
nosotros a vivir quedamos.

(vv. 3049-50)

144



El Magico Prodigioso

Caldero6n los presenta diciendo al empezar: «Salen Cipriano, vesti-
do de estudiante, y Clarin y Moscén, de gorrones, con unos libros».
Asi conocemos de entrada la posicién social de Cipriano, el estudiante
acomodado, de buena familia, y sus dos criados o gorrones. Sabemos
quiénes eran esos gorrones o capigorrones, que, al par del Buscén que-
vedesco, servian a un estudiante e incluso le acompafiaban a la univer-
sidad vestidos de capa y gorra, mientras su duefio llevaba manteo y
bonete ' —con un efecto claro de contraste. Miguel Herrero! estaria
contento, €l, que ha encontrado graciosos-gorrones en todos los drama-
turgos del Siglo de Oro y especialmente en Lope de Vega (22 come-
dias) y en Calderén (23 comedias) —jy atn se le olvidé contar El
mdgico prodigioso!—, para deducir de ello el realismo social de las
figuras de donaire. Para mi, el problema no es ése: que los gorrones
existan en la vida real al lado de los estudiantes es un dato sociolégico
interesante. Pero que cuenta muy poco al analizar este drama caldero-
niano. Puesto que el teatro de Calderdn no es en nada sociologico —
con la excepcién quizd de El alcalde de Zalamea. Lo que importa para
nuestro andlisis es la funcién dramdtica que ejercen los graciosos. Y a
este respecto ya nos dice algo més el hecho de que graciosos-gorrones
existan en tantas comedias. Porque el teatro barroco es un gran aparato
lleno de convenciones y las cosas de la vida no entran en €1 sino a tra-
vés de una larga elaboracion artistica'?.

Moscén y Clarin son, pues, unas figuras de donaire, andlogas a sus
congéneres de tantas comedias. Don José Antonio Maravall ha recorda-
do que el gracioso, figura convencional de teatro, se instala en la socie-
dad para sacarle ventajas: gozar, comer, holgar. Y esto es lo que hacen
los nuestros, 1o mismo que Livia, o sea, exactamente lo contrario de la
renuncia a los goces del mundo que libremente escogen sus duefios. Y
por ahi es por donde los graciosos ejercen eficazmente la funcién teatral
a que estdn destinados.

En los dramas que rayan en la tragedia, donde hay escenas sangrien-
tas, los graciosos tienen como primera funcién «mezclar lo tragico con
lo cémico», seglin el parangén lopesco®®. O sea, relajar la tensién, pro-
vocar la risa entre las ldgrimas —cuyo ejemplo mds conocido es la inter-
vencién de Mengo en la terrible escena del tormento a los habitantes de
Fuenteovejuna («todos a una»). Y esto lo saben muy bien cuantos se han
ocupado de esta cuestion. Aunque en El mdgico prodigioso solo en el
momento en que los dos amantes suben al cadalso se produzca este efec-
to de distension (véanse los versos citados en tltimo lugar).

145



Barroco

En nuestra construccion barroca tridimensional (dimension trascen-
dente de la salvacion, dimensién humana del amor, dimension teatral del
enredo), los graciosos sirven para dos cosas: un poco para informar al
publico y un mucho para producir a todo lo largo de la obra el efecto
musical del contrapunto. Por eso su presencia en la escena es tan fre-
cuente. Como informadores, los graciosos tienen el encargo de avisar-
nos de que ese personaje extrafio, ese «huésped» vestido de galdn y
oliendo a azufre es el demonio (vv. 1458, 1469, 1873 y 2416). Como
factores contrapuntisticos, su oficio es componer frente a los elementos
constitutivos, que he analizado antes, la caricatura correspondiente.

No se trata, pues, segin propuso Valbuena'¥, de un «fondo —en técni-
ca de claro-oscuro barroco— en el que destaca el verdadero conflicto tra-
gico». Y en eso le doy razon a Parker’. Si «la intriga borrosa de Floro y
Lelio» y «la gracia banal de los criados Clarin, Moscon y Livia» fuese un
simple telén de fondo para hacer resaltar la accion principal, el resultado
seria un fracaso: en vez de destacarse, el drama de Cipriano y Justina que-
daria anegado entre tantos incidentes subrepticios. No; la presencia de los
graciosos tiene aqui un valor estético y aun estructural: ademds de crear
una segunda intriga subordinada, los graciosos intervienen para subrayar
—contrastindolo— el sentido de cada personaje y de cada situacion.

1) Puesto que los graciosos son los criados de Cipriano, es natural que
el efecto de contraste se ejerza primordialmente frente a él. Cipriano,
hemos visto, busca acendradamente la sabiduria, pero a sus criados les
reprocha en miultiples ocasiones su ignorancia. Mientras su duefio, con
pasién, se propone: «Esta verdad escondida / he de apurar» (v. 87), los
dos criados se niegan conscientemente a hacer cualquier esfuerzo para
comprender las cosas. Una de las réplicas finales de Clarin responde al
pie de la letra a los propésitos de Cipriano:

S 7 o me doy por satisfecho
porque no lo ha de apurar

todo el hombre
(vv. 3082-84)

Y asi prosigue el contrapunto. Para el Cipriano de las primeras esce-
nas, vivir es pensar; para los gorrones, vivir es gozar. Y el mismo
Cipriano se hace el igual de sus criados cuando por gozar de una mujer
renuncia al «ingenio». Lo cual manifiesta exteriormente al cambiar su
negro traje escolar por las galas, las plumas y la espada de un galdn (vv.
1024-31). Entonces los gorrones pasan a ser simples lacayos, lo que .

146



El Magico Prodigioso

seguirdn siendo cuando Cipriano, después de sus «desengafios» (V.
2568), volverd a encontrar su capacidad intelectual para sostener con el
demonio la controversia definitiva (vv. 2570-2758).

2) El amor de Cipriano y Justina sélo en la muerte puede realizarse.
Los amores serviles necesitan de la vida: cuando los dos amantes del
cielo suben contentos al cadalso, «mucho mas contentos los tres (cria-
dos) a vivir se quedan». Entre Justina y Livia aparece asi un nuevo
contraste —que no es muy corriente entre las damas de teatro y sus
confidentes. Para Justina, el honor es un bien supremo. Y no sélo el
honor en su sentido teatral de «opinién» en que se la tiene a una mujer
(vv. 1512 y 1674-76: «opinién de quien el sol / hizo el més costoso
examen / de pura y limpia»), sino en el sentido moral de inocencia y
virginidad espiritual, de la cual Dios mismo es el valedor (vv. 1564,
2387-91 y 2670): ésa es «mi humilde inocencia / (que El) no ha de
dejar padecer». Livia, en cambio, no se embaraza de tener un amante.
Y aun dos al mismo tiempo. Los mismos que se van a aprovechar de lo
que en chiste barroco Calderén llama la «liviandad» de Livia (vv. 75-
6) se quedan sorprendidos de que no quiera escoger entre ellos:

0, que de dos en dos los
digerimos las mujeres.

(vv. 868-9)

contestard atrevidamente la muchacha. Para ella, la inocencia es algo
muy distinto de lo que es para Justina: «Ya td ves que no hay en mi /
malicia alguna» (vv. 2452-3), dice Livia con toda ingenuidad.

3) El mismo venerable motivo legendario del pacto con el diablo
encuentra su burlesca correspondencia del lado del gracioso Clarin, que
su duefio ha llevado consigo a la cueva donde debe aprender las artes
magicas. Al cabo de un afio, el tiempo se le hace largo y quisiera €l tam-
bién gozar de su Livia. Para ello, contrahaciendo a Cipriano, ofrece a su
vez una cédula de venta al demonio; no escrita con un puiial y «con san-
gre de su pecho», sino mojandose el dedo en la que le sale de un mojicon
que se dio en las narices y en un pafiuelo sucio, puesto que «nunca le trae
mads limpio quien bien llora» (vv. 2150-65). Pero el demonio menosprecia
el pacto y le manda a paseo. Agudamente va a comentarlo Clarin:

Pues que tomar mi cédula no quieres

cuando darla procuro,
sin duda es que me tienes por seguro.

147



Barroco

Los graciosos no tienen acceso al nivel dramético en que se desarro-
l1a la accidn principal. Se podran salvar Cipriano y Justina; la suerte de
los graciosos poco importa, porque son s6lo personajes de comedia. La
misién de su comica poltroneria es precisamente la de hacer valer la
heroicidad de las virtudes en los protagonistas.

4) Al pasar al registro teatral del enredo, el contrapunto se desarrolla
alin con mayor rigor. Los galanes Lelio y Floro debian ser dos, dije antes,
puesto que Cipriano no cuenta para la contradanza de los amores munda-
nos. Y por ello son también dos los graciosos. En el plano en que se mue-
ven los galanes reina por naturaleza el «amor cortesano» y éste tiene
caracter eminentemente exclusivo, de donde se originan las reiteradas
escenas de celos entre Lelio y Floro y sus desafios espada en mano. En el
extremo opuesto, Clarin declara con toda tranquilidad «que no he de refiir
/ en ningiin tiempo por dama / que ha de ser esposa mia» (vv. 514-16). Y
a ambos criados les parece muy bien disfrutar alternative (v. 873) de los
abrazos de Livia. Lo uUnico que risiblemente se discutird entre los tres
interesados es saber a quién le toca un dia determinado (vv. 1112-1143) y
qué hizo Livia durante los dias correspondientes a Clarin a lo largo del
afio en que la ausencia de éste la dej6 sola con Moscén (vv. 2420-56).

Que en el teatro espaiiol existe el contraste entre la actitud amorosa
del sefior y la de los criados es cosa que Charles David Ley puso ya de
relieve hace tiempo'®. Lo interesante de El mdgico prodigioso es que, a
los niveles acostumbrados del amor cortesano de cufio neoplaténico,
embebido de Leén Hebreo, y del amor plebeyo, sensual, se afiade aqui el
plano superior del amor espiritualizado de Justina, por el que Cipriano
serd elevado hasta la santidad.

Por lo que al amor cortesano se refiere, una tipica paronomasia cal-
deroniana se atreve a poner en ridiculo los « jAy de mi! » de tres aman-
tes desairados:

CLARIN — Llamar a este sitio es bien
la isla de los ay-de-mies.

(vv. 1158-59)

Y cuando el demonio, para comprometer la «opinién» de que goza
Justina, se introduce por segunda vez a través de las paredes de su cerra-
do aposento para salir por el balcon, el que estd realmente encerrado en
la cdmara de la criada es el gracioso Moscon, que contribuye asi comi-
camente al enredo.

148



El Magico Prodigioso

5) Hasta el estilo poético en que se expresan los protagonistas aparece
caricaturizado en boca de los graciosos. La jornada tercera se abre con
unas silvas famosas, en que Cipriano, ya en posesion de su «estudio
infernal», sale de la cueva y clama su esperanza de ver prontamente
cumplidos sus deseos:

ngrata beldad mia,
llegé el feliz, llegé el dichoso dia,
linea de mi esperanza, ,
término de mi amor y tu mudanza...
Hermosos cielos puros
atended a mis magicos conjuros...
(vv. 2026-63)

y asi durante 38 versos de un amplio esquema diseminativo-recolectivo.
La réplica la da Clarin unas lineas mds abajo, en una técnica como de
espejo concavo valleinclanesco. Su mondlogo serd mas breve, pero en €l
los mismos términos, engarzados en un lenguaje pedestre, dardn un
sonido completamente opuesto:

Ingrata deidad mia,
no Libia ardiente, sino Livia fria,
llegé el plazo en que espero
alcanzar si tu amor es verdadero;
pues ya sé€ lo que basta
para ver si eres casta, o haces casta...
Aguados cielos (ya otro dijo puros),
atended a mis 16bregos conjuros.
(vv. 2124-35)

Tan rigurosa es la construccién de ese vasto retablo barroco. Como
en una gran composicion pictérica, nada estd dejado al azar, pero no hay
uno, sino varios ejes de simetria, a lo largo de cada uno de los cuales
funciona el adecuado contrapunto. En el inteligente articulo que escribié
sobre un tema muy préximo al que he tratado aqui, el critico inglés Ale-
xander A. Parker!” —a quien debo muchos de los andlisis del mio— se
empefia en reducir todos los aspectos de El mdgico prodigioso a un tema
tnico, aqui el de la «ignorancia a la vista de las ciencias».

Esa ignorancia, cuya definicién estd confiada al demonio (vv. 118-
20), es, segun Parker, la que Santo Tomds de Aquino llamaba ignorantia
malae electionis. Y toda la compleja elaboracion de esta obra serviria
tan s6lo como ilustracion de un tema unitario sacado de la filosofia esco-

149



Barroco

lastica!®. Con perdén de tan esclarecido maestro, yo prefiero afirmar la
multiplicidad de temas que han aparecido en mi anélisis. Y junto a ellos,
el continuo contrapunto. También en la historia de la musica, el siglo
barroco fue precisamente el del estilo contrapuntistico.

Madrid, 1980

150



El Magico Prodigioso

NOTAS

1. Conocidos son los juicios casi despectivos que EI mdgico prodigioso recibid de
su primer editor cientifico ALFRED MOREL-FATIO, (El mdgico prodigioso, come-
dia famosa de Don Pedro Calderon de la Barca, publiée d’aprés le manuscrit
original..., Heilbronn, 1877, p. XXXVI), corregidos y aumentados por MARCE-
LINO MENENDEZ PELAYO, «Calderdn y su teatro», en Estudios y discursos de cri-
tica histérica y literaria, Ed. Nacional III, 1941, p. 176 ss. En una frase explica-
tiva despaché AZORIN nuestra obra en su Rivas y Larra, Madrid, 1916, p. 24:
«El mdgico prodigioso se reduce a un guirigay de confusiones, embrollos y
ocurrencias desatinadas». Aunque es justo recordar que tanto don Marcelino, en
el prélogo a Del Siglo de Oro, de BLANCA DE LOS RIOS, como AZORIN , en Los
dos Luises, Madrid, 1921, rectificaron luego su apresurado juicio.

2. Citaré en adelante El mdgico prodigioso segin la edicién del que fue mi esti-
mado maestro don ANGEL VALBUENA PRAT en la coleccién de Cldsicos castella-
nos, de Espasa-Calpe, nim. 106, Madrid, 1930, con la simple referencia al
nimero del verso.

3. El pasaje de Plinio, que Calder6n transcribe muy resumido y un poco arregla-
do, es facilmente identificable. Cf. VALBUENA , loc. cit., p. 221, nota.

4. Véanse las comedias de Calderén en que figuran intelectuales santos en VAL-
BUENA , ibid. p. 54 .

5. La observacién es de FRANCISCO RUIZ RAMON: Historia del teatro espaiiol,
Madrid, I, 1967, p. 267.

6. Véanse las ediciones de A. MOREL-FATIO, 1877, ya citada; de MAX KRENKEL, €n
Klassische Buhnendichtungen der Spanier, Leipzig, 1885, y de VALBUENA , en
sus prologos respectivos.

7. El estudio mas erudito sobre esta comedia es el de A. SANCHEZ MOGUEL, Memo-

ria acerca de “El mégico prodigioso”, de Calderdn, y sus relaciones con el
“Fausto”, de Goethe, Madrid, 1881.
8. M. MENENDEZ PELAYO, loc. cit. p. 177.

Cf. M. C. BRADBROOK, Themes and Conventions of Elizabethan Tragedy, Cam-
bridge, 1935; A. E. SLOMAN and W. M. WHITBY, en Critical Essays on the Theatre
of Calderon, ed. by BRUCE W. WARDROPPER, New York, 1965; ALEXANDER A. PAR-
KER, The role of the «graciosos» in “El magico prodigioso”, en Litterae hispanae
et lusitanae, herausgegeben von HANS FLASCHE, Miinchen, 1968, pp. 317-330.

151



Barroco

10.
11.

12,

13.

14.
15.
16.
17.
18.

122

Mais detalles en PARKER, loc. cit., p. 322 ss.

MIGUEL HERRERO, «Génesis de la figura del donaire», en Revista de filologia
espaiiola, 25, 1941, pp. 46-75.

CHARLES DAVID LEY, El gracioso en el teatro de la peninsula (siglos XVI-XVII),
Madrid, 1954, p. 36.

LOPE DE VEGA, El arte nuevo de hacer comedias, v. 174. Edicién y estudio de
JUANA DE JOSE PRADES, Madrid, 1971 (Clasicos hispanicos, I, XI).

VALBUENA, loc. cit., p. 59.
PARKER, loc. cit., p. 319.
CH. D. LEY, loc. cit., p. 38.
PARKER, loc. cit., passim.

PARKER, ibid., p. 320. Para més detalles y referencias precisas a textos teol6gi-
cos, véase PARKER, «The Devil in the Drama of Calderén», en Critical Essays
on the Theatre of Calderon, cit., pp. 14-23.



	Complejidad temática y contrapunto en el teatro barroco

