
Zeitschrift: Hispanica Helvetica

Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispánicos

Band: 2 (1991)

Artikel: De Raimundo Lulio al Vaticano II : artículos escogidos

Autor: Sugranyes de Franch, Ramon

Kapitel: Complejidad temática y contrapunto en el teatro barroco

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-840881

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-840881
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


COMPLEJIDAD TEMÄTICA Y CONTRAPUNTO

EN EL TEATRO BARROCO

LOS GRACIOSOS EN "EL MÄGICO PRODIGIOSO"

Me permit» considerar El mâgico prodigioso como un exponente
casi perfect» del teatro barroco europeo. Entre las comedias calderonia-
nas, es ésta una de las mas complétas —de las mas complejas, en todo
caso, desde el punto de vista estructural. En eso gana incluso a una obra
tan polifacética como La vida es sueho. Y no es por azar que el drama de

Segismundo nos viene en seguida en mente al enfrentarnos con El mâgico.

Ambas figuran entre las obras de mayor riqueza de pensamiento,
donde Calderön se afirma como «el genio que tuvo mayor entendimien-
to» —dasjenige Genie, das zugleich den grössten Verstand hatte—,
segün la consabida fräse de Goethe a Eckermann. Si La vida es sueho
représenta en grado sumo la inquietud filosöfica de Calderön, su angus-
tia metaffsica —«^qué delito cometi / contra (los cielos) naciendo?»—,
en El mâgico prodigioso vemos triunfar su certidumbre espiritual de
hombre de fe y su seguridad doctrinal de teölogo de la Contrarreforma.
Y en ambas también el conflicto dramâtico fundamental aparece rodea-
do de una tupida red de recursos teatrales, manejados con maestria.
Temas, intrigas y situaciones se imbrican y se complican en amplia,
barroca composiciön.

Pero la profusion de elementos constitutivos abunda aün mas en El
mâgico prodigioso. El rigor de la construcciön esta en él disimulado por
un sinfin de estructuras decorativas. Por eso quiza crfticos eminentes, aun-

que poco sensibilizados a la selva ornamental del barroco, perdieron un

poco la cabeza al leer esta obra...1. Intentemos, pues, desenredar la madeja.

I. En primer lugar, El mâgico es un drama teolögico. En él se aborda
nada menos que el problema esencial de todo hombre, el de su salvaciön

para la eternidad. En la enorme, permanente polémica entre la gracia y la
libertad, entre la iniciativa divina y la respuesta del hombre para hacer
efectiva su salvaciön, Calderön escoge una linea clara, la misma que se

manifiesta en la mayorfa de los grandes dramas del Siglo de Oro, de El
condenado por desconfiado, de Tirso, al calderoniano Los dos amantes
del cielo, la linea que ilustra explicitamente El gran teatro del mundo, o

sea, la que aprendiö Calderön de los teölogos jesuitas: el hombre es libre

139



Barroco

interiormente, y de su aceptaciön o de su rechazo de la gracia que Dios le

propone sin césar depende su salvaciön. El verdadero protagonista espiri-
tual, el que acabarâ derrotando al mismo demonio, es aqui el libre albe-
drio. Y esto lo saben de ciencia cierta tanto Cipriano —«pues... que sobre
el libre albedrfo, / no hay conjuras ni encantos» (v. 1896-97)2— como su
amada: «^Cômo has de vencer, Justina?», pregunta el demonio,

Justina - Sabiéndome yo ayudar
del libre albedrfo rtn'o.

demonio - Forzarâle mi pesar.

justina - No fuera libre albedrfo
si se dejara forzar.

(vv. 2317-21)

Pero el que se salva, finalmente, en esta comedia no es, como en tan-
tas otras, el hombre de accion, leal, aunque desencaminado (por ejem-
plo, el Enrico de El condenado, el don Gil de El esclavo del demonio o
el Ludovico Ennio de El purgatorio de San Patricio)', aqui es un intelec-
tual. Cipriano médita, se aleja de los hombres y de sus fiestas, y aunque
pagano, busca ansiosamente en la soledad de los montes el sentido de

una definiciön de Dios que ha encontrado en Plinio3. Eso también es

propio de Calderön. Y entre sus héroes hay un buen numéro de persona-
jes pertenecientes a la gentilidad que han llegado a la verdad por el razo-
namiento, en suma, por la ciencia4. Cipriano no solo médita. Sostiene
con el demonio dos largas discusiones teologicas, en las que muestra
una singular agudeza de ingenio (vv. 161-309 y 2570-2759). Y la sobe-
rana iroma calderoniana le lleva hasta arrancar de la boca del propio
demonio, acorralado por los argumentes de Cipriano, la révélation del
«Dios de los cristianos» (v. 2693).

Aunque esta revelaciön intelectual todavia no basta. Solo el que se

entrega totalmente a Dios en aima y cuerpo puede alcanzar la salvaciön.

La gracia esta ahf, siempre présente —y hasta el demonio esta
haciendo el juego a Dios sin saberlo5. Pero esta gracia hay que aceptar-
la anonadândose, negândose a si mismo. El itinerario espiritual de

Cipriano pasa primera por la verdad racional, pero luego por su total
«desengano» (v. 2568) del amor carnal, al no poder poseer mas que
una sombra, un esqueleto de la «bellfsima Justina», y por su humiliation

de pensador ambicioso, que aspira a poseer los secretos de la
magia, al darse cuenta de que Lucero, su «sabio maestro», no es mas
que el diablo en persona. Justina, por su parte, en la maravillosa escena

140



El Mâgico Prodigioso

de la tentaciön (vv. 2188-2331), ha vencido al demonio «con no dejar-
se vencer». Y en este triunfo espiritual de Justina radica la garantfa de
la salvaciön final de los dos amantes. Asi purificados, liberados de sus
pasiones y del ansia de poseer —sexual e intelectualmente—, ambos
pueden encontrar a Dios en el martirio, suprema renuncia a todos los
bienes de la tierra y aun a la vida misma:

Quien
el alma dio por ti,

£qué harâ en dar por Dios el cuerpo?

(vv.3043-44)

conduira Cipriano

II. En segundo lugar, El mâgico prodigioso es un poderoso drama
de amor y de muerte. Prâcticamente, todas las comedias del teatro clâsi-
co castellano son, en cierto sentido, comedias de amor. Y en todas actua
la funciön dramâtica del «galân» y la «dama» —a veces con la funciön
contrastante de un «contragalân» y una «contradama». Incluso cuando
estân en juego valores muy superiores, como la lucha de un pueblo entera

por la justicia, en Fuente Ovejuna, de Lope, o el conflicto entre el

poder civil y el militar, en El alcalde de Zalamea, de Calderön. Pero los
amores de Cipriano y Justina estân muy por encima de esa simple con-
venciôn teatral. Y en vez del final feliz que reune al galân y a la dama en
legal matrimonio, es en la muerte cruenta del martirio, gozosamente
aceptado por ambos, que se realiza su union:

Que
en la muerte te querria —afirma Justina—

dije; y pues a morir llego
contigo, Cipriano, ya
cumpli mis ofrecimientos

(vv. 3045-48)

Antes, el enamoramiento de Cipriano ante la belleza de Justina que
le ofrece el demonio, es un furioso deseo carnal de poseerla. Un deseo
sensual, que el joven filösofo sabe muy bien que es «homicida del
ingenio» (v. 1031), es decir, de su actividad intelectual en busca de
Dios. Tan idolâtra y ambicioso se ha hecho Cipriano llevado de su tor-
mento sexual, que «por gozar a esta mujer», anunciarâ en un caracte-
rfstico monölogo calderoniano, estâ dispuesto a vender el aima al dia-
blo (vv. 1176-99).

A este huracân apasionado, Justina opondrâ la tranquila resistencia
de su virginidad inviolada. Sin duda, Justina ama a Cipriano y se sien-

141



Barroco

te débil ante la tentacion (vv. 2190-2280). Pero su voluntad se defien-
de y su amor hacia Cipriano va tomando una coloraciön casi rrustica,
en su deseo de salvarle. La primera vez que Justina le rechaza, le dice
que le es imposible quererle «hasta la muerte». Cipriano, como buen
galân de teatro, da una respuesta divertidamente conceptista: «empe-
zad vos a querer / que ya empiezo yo a morir» (vv. 1110-11). Cuando
cae rendido y humillado por su doble desengano, es decir, cuando
renuncia a la posesiön carnal y a la ambiciön del saber mâgico, su
ingenio, tiene de nuevo acceso al Dios que perdona y que salva.
Ambos amantes entonces pueden levantarse hasta su union trascen-
dente, mas alla de la muerte.

III. Los episodios porque transcurre la action son los propios de

una tradicional «comedia de santos», del tipo tan corriente en el Siglo
de Oro. Y éste es el tercer elemento constitutivo de El mâgico prodi-
gioso. Hay en él datos histöricos que se pretenden precisos, aunque
sea difïcil cohonestarlos —como la referenda al Papa San Alejandro
(105-115?), para la juventud de Lisandro, y al edicto de Decio (249-
251), para su vejez. E ingenuos anacronismos, como el que hace decir
a Lisandro: «hoy la primitiva Iglesia...» (v. 626). Todo ello para intro-
ducirnos en la compariïa edificante de los grandes mârtires de la fe.
No nos olvidemos de que originalmente esta obra fue un encargo de la
villa de Yepes para ser representada durante las fiestas del Corpus
Christi de 16376, y por ello tiene que sujetarse a las reglas del género
hagiogrâfico. Solo que el genio de Calderön es capaz de transformar
un simple espectâculo de devotion popular en un magno drama de los
destinos supremos del hombre.

El pacto con el demonio, que hace de Cipriano su «esclavo», es un
rasgo tfpico de nuestra comedia de santos. Conocida es por demâs la lar-
gulsima filiacidn literaria del tema del hombre que vende su aima al dia-
blo, desde el Teöfilo medieval de Gautier de Coincy, de Berceo y de
Alfonso X el Sabio, hasta el gran Fausto goetheano. Inmediatamente, la
fuente directa de nuestra comedia es El esclavo del demonio de Mira de
Amescua7. Como Don Gil, Cipriano se entrega al demonio y firma con
su sangre una cédula (vv. 1970-78). Su objetivo es aduenarse de la
mujer, como en Mira de Amescua. Pero no solo eso: si Cipriano quiere a

Justina, aün espera conseguirla con las artes de la magia que le ensenarâ
su maestro. As! un elemento nuevo y ya netamente «fâustico», el anhelo
del conocimiento, de la sécréta sabidurfa, se anade a las motivaciones
tradicionales del pacto con el diablo. Los demâs episodios, la apariciön
de un esqueleto en vez de la mujer misma que el demonio se habfa com-

142



El Mâgico Prodigioso

prometido a entregar al amante —el poder demonlaco tiene sus limites
cuando un alma apela a Dios (vv. 2911-13)—, la sangre del martirio con
que se borra la sangre que firmö la cédula (vv. 2923-24), forman tam-
bién parte de la tradition de las comedias religiosas. Lo mismo que la
licencia obtenida de lo alto por el demonio (v. 314) para tentar a Justina,
la ejemplar virgen cristiana en un mundo pagano.

IV. Los très elementos constitutivos que he analizado hasta ahora se

integran en una misma direction coherente, la de un drama religioso de
altos alcances, aunque apoyado en situaciones anecdoticas perfectamente
perceptibles al pueblo. Desde la segunda secuencia de la obra, esta llnea se

interrumpe bruscamente. Dos «galanes» normales, podrfamos decir, inter-
vienen en la accion con toda la caterva de efectos teatrales que normal-
mente les acompanan: desenvainar las espadas, escalar balcones, escon-
derse en la alcoba, etc. ^Qué viene a hacer esto aqul? En realidad es una
simple «comedia de enredo» —como La Dama boba, de Lope, o La dama
duende, de Calderön— que interfiere en la accion principal, de tipo
religioso, o sea, un nuevo elemento constitutivo del conjunto.

Como he apuntado antes, criticos de mucho valor se han dejado des-
orientar por esta superposiciön de escenas episödicas y banales, de tipo
costumbrista, «al desarrollo logico del carâcter de Cipriano»8. Hoy, sin
embargo, sabemos reconocer en esas «inutiles complicaciones» un rasgo
de peculiar sentido estilfstico, el que hace precisamente de El mâgico
prodigioso un modelo ejemplar del sistema teatral barroco. Los criticos
ingleses han analizado muy certeramente, en su propio teatro elisabetha-
no como en el nuestro, este fenomeno de que a la intriga principal (plot)
se subordinen una o mas intrigas secundarias (subplot)9. Estas son unas
veces sérias, del tipo drama de honor (v.gr., en La vida es sueno)', otras
mas vulgares y casi cömicas, del tipo comedia de enredo, como en nuestro

caso. Lelio y Floro son dos galanes enamorados de Justina y enorme-
mente celosos el uno del otro. Después de su presentation, al empezar el
drama (vv. 321-503), el enredo que su presencia provoca aparece otras
très veces —una en cada jornada—, en sendas escenas en romance o en
redondillas. Y tiene su propio desenlace trescientos versos antes del final
de la pieza. Esta intriga secundaria esta fntimamente ligada a la principal:
Lelio y Floro servirân de instrumentes o de pretextos para que Cipriano
pueda encontrarse con Justina y para comprometer a ésta frente al gober-
nador. As! se descubrirâ su sécréta adhesion al cristianismo y se prepara-
râ su martirio. Pero, como he dicho, el género teatral del subplot es muy
distinto del de la accion principal. Dado que un hombre del valor personal

de Cipriano no puede meterse en los lfos de una comedia de enredo,

143



los galanes desairados de Justina tienen que ser dos: entre bobos anda el

juego y entre ambos se tejen todos los hilos de su propio enredo.

V. El quinto elemento esta constituido por la atmösfera de intensa

poesia conceptista en que bana el texto todo, como en las demâs come-
dias calderonianas. Hay bellos monölogos poéticos —en romances, en
décimas o en silvas— que enmarcan la acciön e imâgenes grandiosas
engarzadas en el diâlogo. Esta, por ejemplo:

[...]
cuando el sol cayendo vaya
a sepultarse en las ondas,

que entre oscuras nubes pardas
al gran cadâver de oro
son monumentos de plata.

(vv. 24-29)

El contrapunto a todos y a cada uno de esos elementos lo ofrecen los
graciosos. En ninguna obra de teatro del Siglo de Oro puede faltar la
«figura de donaire». Aquf son dos, como son dos los galanes del enredo.
Y su intervention en el desarrollo escénico, junto con la casquivana
Livia, criada de Justina, es lo bastante importante para constituir a su

vez una nueva intriga secundaria, llena de comicidad y de agudo sentido
crftico frente al gran drama religioso fundamental.

Moscön y Clarin desarrollan al lado de Livia un verdadero vaudeville,

uno de los escasos ejemplos —quizâ el unico, si no me equivoco—
de ménage à trois de toda la escena clâsica espanola. No cabe mayor
contraste con los amores espiritualizados de Cipriano y Justina. Pero el
contrapunto no termina aqui. La facilidad con que los dos graciosos se
acomodan de los favores que alternativamente les concede Livia,
contrasta asimismo con los celos de los dos galanes, Lelio y Floro.

Y hasta el demonio saldrâ caricaturizado de los burlescos comenta-
rios que hacen de él los graciosos. Finalmente, es a ellos a quienes
corresponderâ dar el final anticlimâtico con que termina la obra, después
del climax apoteösico del martirio de los dos amantes:

moscön - |Qué contentos a morir
van!

livia - Y mucho mâs contentos
nosotros a vivir quedamos.

(vv. 3049-50)

144



El Mâgico Prodigioso

Calderön los présenta diciendo al empezar: «Sälen Cipriano, vesti-
do de estudiante, y Clarfn y Moscön, de gorrones, con unos libros».
Asf conocemos de entrada la posiciön social de Cipriano, el estudiante
acomodado, de buena familia, y sus dos criados o gorrones. Sabemos
quiénes eran esos gorrones o capigorrones, que, al par del Buscön que-
vedesco, Servian a un estudiante e incluso le acompanaban a la univer-
sidad vestidos de capa y gorra, mientras su dueno llevaba manteo y
bonete 10 —con un efecto claro de contraste. Miguel Herrero11 estaria
contento, él, que ha encontrado graciosos-gorrones en todos los drama-
turgos del Siglo de Oro y especialmente en Lope de Vega (22 come-
dias) y en Calderön (23 comedias) —jy aün se le olvidö contar El
mâgico prodigiosol—, para deducir de ello el realismo social de las
figuras de donaire. Para mi, el problema no es ése: que los gorrones
existan en la vida real al lado de los estudiantes es un dato sociolögico
interesante. Pero que cuenta muy poco al analizar este drama caldero-
niano. Puesto que el teatro de Calderön no es en nada sociolögico —
con la excepciön quizâ de El alcalde de Zalamea. Lo que importa para
nuestro anâlisis es la funciön dramâtica que ejercen los graciosos. Y a
este respecto ya nos dice algo mas el hecho de que graciosos-gorrones
existan en tantas comedias. Porque el teatro barroco es un gran aparato
lleno de convenciones y las cosas de la vida no entran en él sino a tra-
vés de una larga elaboraciön artistica12.

Moscön y Clarfn son, pues, unas figuras de donaire, anâlogas a sus

congénères de tantas comedias. Don José Antonio Maravall ha recorda-
do que el gracioso, figura convencional de teatro, se instala en la socie-
dad para sacarle ventajas: gozar, corner, holgar. Y esto es lo que hacen
los nuestros, lo mismo que Livia, o sea, exactamente lo contrario de la
renuncia a los goces del mundo que libremente escogen sus duenos. Y
por ahi es por donde los graciosos ejercen eficazmente la funciön teatral
a que estân destinados.

En los dramas que rayan en la tragedia, donde hay escenas sangrien-
tas, los graciosos tienen como primera funciön «mezclar lo trâgico con
lo cornico», segun el parangon lopesco13. O sea, relajar la tension, pro-
vocar la risa entre las lâgrimas —cuyo ejemplo mas conocido es la
intervention de Mengo en la terrible escena del tormento a los habitantes de

Fuenteovejuna («todos a una»). Y esto lo saben muy bien cuantos se han

ocupado de esta cuestiön. Aunque en El mâgico prodigioso solo en el
momento en que los dos amantes suben al cadalso se produzca este efecto

de distension (véanse los versos citados en ultimo lugar).

145



Barroco

En nuestra construction barroca tridimensional (dimension trascen-
dente de la salvation, dimension humana del amor, dimension teatral del
enredo), los graciosos sirven para dos cosas: un poco para informar al

publico y un mucho para producir a todo lo largo de la obra el efecto
musical del contrapunto. Por eso su presencia en la escena es tan fre-
cuente. Como informadores, los graciosos tienen el encargo de avisar-
nos de que ese personaje extrano, ese «huésped» vestido de galân y
oliendo a azufre es el demonio (vv. 1458, 1469, 1873 y 2416). Como
factores contrapuntfsticos, su oficio es componer frente a los elementos
constitutivos, que he analizado antes, la caricatura correspondiente.

No se trata, pues, segün propuso Valbuena14, de un «fondo —en técni-
ca de claro-oscuro barroco— en el que destaca el verdadero conflicto trâ-
gico». Y en eso le doy razön a Parker15. Si «la intriga borrosa de Floro y
Lelio» y «la gracia banal de los criados Clarîn, Moscön y Livia» fuese un
simple telön de fondo para hacer resaltar la action principal, el resultado
séria un fracaso: en vez de destacarse, el drama de Cipriano y Justina que-
darîa anegado entre tantos incidentes subrepticios. No; la presencia de los
graciosos tiene aqui un valor estético y aun estructural: ademâs de crear
una segunda intriga subordinada, los graciosos intervienen para subrayar
—contrastândolo— el sentido de cada personaje y de cada situation.

1) Puesto que los graciosos son los criados de Cipriano, es natural que
el efecto de contraste se ejerza primordialmente frente a él. Cipriano,
hemos visto, busca acendradamente la sabidurîa, pero a sus criados les

reprocha en multiples ocasiones su ignorancia. Mientras su dueno, con
pasiön, se propone: «Esta verdad escondida / he de apurar» (v. 87), los
dos criados se niegan conscientemente a hacer cualquier esfuerzo para
comprender las cosas. Una de las réplicas finales de Clarfn responde al
pie de la letra a los propösitos de Cipriano:

Yo me doy por satisfecho

porque no lo ha de apurar
todo el hombre

(vv. 3082-84)

Y asi prosigue el contrapunto. Para el Cipriano de las primeras esce-
nas, vivir es pensar; para los gorrones, vivir es gozar. Y el mismo
Cipriano se hace el igual de sus criados cuando por gozar de una mujer
renuncia al «ingenio». Lo cual manifiesta exteriormente al cambiar su

negro traje escolar por las galas, las plumas y la espada de un galân (vv.
1024-31). Entonces los gorrones pasan a ser simples lacayos, lo que

146



El Mâgico Prodigioso

seguirân siendo cuando Cipriano, después de sus «desenganos» (v.
2568), volverâ a encontrar su capacidad intelectual para sostener con el
demonio la controversia definitiva (vv. 2570-2758).

2) El amor de Cipriano y Justina solo en la muerte puede realizarse.
Los amores serviles necesitan de la vida: cuando los dos amantes del
cielo suben contentos al cadalso, «mucho mas contentos los très (cria-
dos) a vivir se quedan». Entre Justina y Livia aparece asi un nuevo
contraste —que no es muy corriente entre las damas de teatro y sus
confidentes. Para Justina, el honor es un bien supremo. Y no solo el
honor en su sentido teatral de «opinion» en que se la tiene a una mujer
(vv. 1512 y 1674-76: «opinion de quien el sol / hizo el mas costoso
examen / de pura y limpia»), sino en el sentido moral de inocencia y
virginidad espiritual, de la cual Dios mismo es el valedor (vv. 1564,
2387-91 y 2670): ésa es «mi humilde inocencia / (que Él) no ha de

dejar padecer». Livia, en cambio, no se embaraza de tener un amante.
Y aun dos al mismo tiempo. Los mismos que se van a aprovechar de lo
que en chiste barroco Calderön llama la «liviandad» de Livia (vv. 75-
6) se quedan sorprendidos de que no quiera escoger entre ellos:

No, que de dos en dos los

digerimos las mujeres.

(vv. 868-9)

contestarâ atrevidamente la muchacha. Para ella, la inocencia es algo

muy distinto de lo que es para Justina: «Ya tu ves que no hay en ml /
malicia alguna» (vv. 2452-3), dice Livia con toda ingenuidad.

3) El mismo venerable motivo legendario del pacto con el diablo
encuentra su burlesca correspondencia del lado del gracioso Clarin, que
su dueno ha llevado consigo a la cueva donde debe aprender las artes

mâgicas. Al cabo de un ano, el tiempo se le hace largo y quisiera él tam-
bién gozar de su Livia. Para ello, contrahaciendo a Cipriano, ofrece a su

vez una cédula de venta al demonio; no escrita con un punal y «con san-

gre de su pecho», sino mojândose el dedo en la que le sale de un mojicon
que se dio en las narices y en un panuelo sucio, puesto que «nunca le trae
mas limpio quien bien llora» (vv. 2150-65). Pero el demonio menosprecia
el pacto y le manda a paseo. Agudamente va a comentarlo Clarin:

Pues que tomar mi cédula no quieres
cuando darla procura,

sin duda es que me tienes por seguro.

147



Barroco

Los graciosos no tienen acceso al nivel dramâtico en que se desarro-
11a la action principal. Se podrân salvar Cipriano y Justina; la suerte de
los graciosos poco importa, porque son solo personajes de comedia. La
misiön de su cömica poltroneria es precisamente la de hacer valer la
heroicidad de las virtudes en los protagonistas.

4) Al pasar al registro teatral del enredo, el contrapunto se desarrolla
aün con mayor rigor. Los galanes Lelio y Floro debian ser dos, dije antes,

puesto que Cipriano no cuenta para la contradanza de los amores munda-
nos. Y por ello son también dos los graciosos. En el piano en que se mue-
ven los galanes reina por naturaleza el «amor cortesano» y éste tiene
carâcter eminentemente exclusivo, de donde se originan las reiteradas
escenas de celos entre Lelio y Floro y sus desaffos espada en mano. En el
extremo opuesto, Clarfn déclara con toda tranquilidad «que no he de renir
/ en ningün tiempo por dama / que ha de ser esposa mia» (vv. 514-16). Y
a ambos criados les parece muy bien disfrutar alternative (v. 873) de los
abrazos de Livia. Lo ünico que risiblemente se discutirâ entre los très
interesados es saber a quién le toca un dfa determinado (vv. 1112-1143) y
qué hizo Livia durante los dfas correspondientes a Clarfn a lo largo del
ano en que la ausencia de éste la dejö sola con Moscön (vv. 2420-56).

Que en el teatro espanol existe el contraste entre la actitud amorosa
del senor y la de los criados es cosa que Charles David Ley puso ya de
relieve hace tiempo16. Lo interesante de El mâgico prodigioso es que, a
los niveles acostumbrados del amor cortesano de cuno neoplatönico,
embebido de Leon Hebreo, y del amor plebeyo, sensual, se anade aquf el
piano superior del amor espiritualizado de Justina, por el que Cipriano
sera elevado hasta la santidad.

Por lo que al amor cortesano se refiere, una tfpica paronomasia cal-
deroniana se atreve a poner en ridfculo los « jAy de mf! » de très amantes

desairados:

CLARÎN - Llamar a este sitio es bien
la isla de los ay-de-mîes.

(vv. 1158-59)

Y cuando el demonio, para comprometer la «opinion» de que goza
Justina, se introduce por segunda vez a través de las paredes de su cerra-
do aposento para salir por el balcon, el que esta realmente encerrado en
la câmara de la criada es el gracioso Moscôn, que contribuye asi comi-
camente al enredo.

148



El Mâgico Prodigioso

5) Hasta el estilo poético en que se expresan los protagonistas aparece
caricaturizado en boca de los graciosos. La jornada tercera se abre con
unas silvas famosas, en que Cipriano, ya en posesiön de su «estudio
infernal», sale de la cueva y clama su esperanza de ver prontamente
cumplidos sus deseos:

Ingrata
beldad mi'a,

llegö el feliz, llegö el dichoso dfa,
lfnea de mi esperanza,
término de mi amor y tu mudanza...
Hermosos cielos puros
atended a mis mâgicos conjuras...

(vv. 2026-63)

y asf durante 38 versos de un amplio esquema diseminativo-recolectivo.
La réplica la da Clarfn unas lfneas mas abajo, en una técnica como de

espejo cöncavo valleinclanesco. Su monölogo sera mas breve, pero en él
los mismos términos, engarzados en un lenguaje pedestre, daran un
sonido completamente opuesto:

Ingrata
deidad mi'a,

no Libia ardiente, sino Livia frfa,
llegö el plazo en que espero
alcanzar si tu amor es verdadero;

pues ya sé lo que basta

para ver si eres casta, o haces casta...

Aguados cielos (ya otro dijo puros),
atended a mis lobregos conjuros.

(vv. 2124-35)

Tan rigurosa es la construcciön de ese vasto retablo barroco. Como
en una gran composiciön pictörica, nada estâ dejado al azar, pero no hay
uno, sino varios ejes de simetrfa, a lo largo de cada uno de los cuales
funciona el adecuado contrapunto. En el inteligente artlculo que escribiö
sobre un tema muy proximo al que he tratado aqul, el crftico inglés
Alexander A. Parker17 —a quien debo muchos de los anâlisis del mi'o— se

empena en reducir todos los aspectos de El mâgico prodigioso a un tema
ünico, aquf el de la «ignorancia a la vista de las ciencias».

Esa ignorancia, cuya definition estâ confiada al demonio (vv. 118-

20), es, segûn Parker, la que Santo Tomas de Aquino llamaba ignorantia
malae electionis. Y toda la compleja elaboration de esta obra servirfa
tan solo como ilustraciön de un tema unitario sacado de la filosofîa esco-

149



Barroco

lâstica18. Con perdön de tan esclarecido maestro, yo prefiero afirmar la
multiplicidad de temas que han aparecido en mi anâlisis. Y junto a ellos,
el continuo contrapunto. También en la historia de la müsica, el siglo
barroco fue precisamente el del estilo contrapuntfstico.

Madrid, 1980

150



El Mâgico Prodigioso

NOTAS

1. Conocidos son los juicios casi despectivos que El mâgico prodigioso recibiö de

su primer editor cientffico Alfred morel-fatio, (El mâgico prodigioso, come-
dia famosa de Don Pedro Calderôn de la Barca, publiée d'après le manuscrit
original..., Heilbronn, 1877, p. XXXVI), corregidos y aumentados por marce-
lino menéndez pelayo, «Calderôn y su teatro», en Estudios y discursos de cri-
tica histôrica y literaria, Ed. Nacional III, 1941, p. 176 ss. En una fräse explica-
tiva despachö azorin nuestra obra en su Rivas y Larra, Madrid, 1916, p. 24:

«El mâgico prodigioso se reduce a un guirigay de confusiones, embrollos y
ocurrencias desatinadas». Aunque es justo recordar que tanto don Marcelino, en
el prölogo a Del Siglo de Oro, de blanca de los rios, como azorîn en Los
dos Luises, Madrid, 1921, rectificaron luego su apresurado juicio.

2. Citaré en adelante El mâgico prodigioso segun la edition del que fue mi esti-
mado maestro don ângel valbuena prat en la colecciôn de Clâsicos castella-

nos, de Espasa-Calpe, num. 106, Madrid, 1930, con la simple referencia al

numéro del verso.

3. El pasaje de Plinio, que Calderôn transcribe muy resumido y un poco arregla-
do, es fâcilmente identificable. Cf. valbuena loc. cit., p. 221, nota.

4. Véanse las comedias de Calderôn en que figuran intelectuales santos en val¬
buena ibîd. p. 54

5. La observation es de Francisco ruiz ramön: Historia del teatro espahol,

Madrid, I, 1967, p. 267.

6. Véanse las ediciones de a. morel-fatio, 1877, ya citada; de max krenkel, en
Klassische Buhnendichtungen der Spanier, Leipzig, 1885, y de valbuena en

sus prölogos respectivos.

7. El estudio mâs erudito sobre esta comedia es el de a. sänchez moguel, Memo¬

ria acerca de "El mâgico prodigioso", de Calderôn, y sus relaciones con el

"Fausto", de Goethe, Madrid, 1881.

8. M. MENÉNDEZ PELAYO, loc. cit. p. 177.

9. Cf. M. c. bradbrook, Themes and Conventions of Elizabethan Tragedy, Cam¬

bridge, 1935; a. e. sloman and w. m. whitby, en Critical Essays on the Theatre

of Calderôn, ed. by bruce w. wardropper, New York, 1965; Alexander a. Parker,

The role of the «graciosos» in "El mâgico prodigioso", en Litterae hispanae
et lusitanae, herausgegeben von hans flasche, München, 1968, pp. 317-330.

151



Barroco

10. Mas detalles en parker, loc. cit., p. 322 ss.

11. Miguel herrero, «Génesis de la figura del donaire», en Revista de filologia
espanola, 25, 1941, pp. 46-75.

12. Charles David ley, El gracioso en el teatro de la peninsula (siglos XVI-XVII),
Madrid, 1954, p. 36.

13. LOPE de vega, El arte nuevo de hacer comedias, v. 174. Ediciôn y estudio de

juana de josé prades, Madrid, 1971 (Clâsicos hispânicos, I, XI).
14. VALBUENA, loc. cit., p. 59.

15. PARKER, loc. cit., p. 319.

16. ch. d. ley, loc. cit., p. 38.

17. parker, loc. cit., passim.

18. parker, ibid., p. 320. Para mas detalles y referencias précisas a textos teologi-
cos, véase parker, «The Devil in the Drama of Calderon», en Critical Essays

on the Theatre of Calderon, cit., pp. 14-23.

152


	Complejidad temática y contrapunto en el teatro barroco

