Zeitschrift: Hispanica Helvetica
Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispanicos

Band: 2 (1991)

Artikel: De Raimundo Lulio al Vaticano Il : articulos escogidos

Autor: Sugranyes de Franch, Ramon

Kapitel: De lI'amada divinitzada a la dona de carn i 0ssos : ¢ l'autor de la
celestina conegué ausias march?

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-840881

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-840881
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE L’AMADA DIVINITZADA A LA DONA DE CARN I OSSOS
¢L’AUTOR DE LA CELESTINA CONEGUE AUSIAS MARCH?

Tothom sap de memoria la declaracié d’intencions de part de
I’autor anonim —o del seu editor— que obre el text de La Celestina i
li serveix d’incipit:!

iguese la comedia de Calisto y Melibea, compuesta en reprehension de
los locos enamorados que, vencidos en su desordenado apetito, a sus
amigas llaman e dizen ser su dios...

I tothom recorda igualment les famoses «herejias» que pronuncia
Calisto, empes pel seu criat Sempronio:?

SEMP. — ; T no eres cristiano?
CAL. — (Y0? Melibeo so é 4 Melibea adoro é en Melibea creo € 4 Melibea amo.

Poc més enlla les reprén amb insistencia:

CAL. — ;Muger? ;O grossero! jDios, Dios!
SEMP.— (E assi lo crees? ;O burlas?

CAL. — ;/Que burlo? Por Dios la creo, por Dios la confiesso € no creo que ay
otro soberano en el cielo, avnque entre nosotros mora.

I com per mostrar que no és una comparanga excepcional, dictada
pels primers esclats de la passio, en I’acte onze dira encara Calisto a la
mateixa Celestina:4

CAL. — ...Melibea es mi sefiora, Melibea es mi Dios, Melibea es mi vida; yo su
cativo, yo su siervo.

Perd ningi, que jo sapiga, entre els innombrables comentadors de
I’obra més important del primer Renaixement a Castella, no ha tingut
I’acudit de preguntar-se qui eren aquests locos enamorados que... a sus
amigas llaman e dizen ser su dios’. Aixi, dit en plural i com a explicaci6
profunda del sentit moral de la tragedia, tot d6na a entendre que aquests
enamorats eren nombrosos, puix que calia «reprendre’ls». I que, per

91



Renacimiento

consegiient, Calisto no és sind la personificacié d’un tipus llavors
corrent d’enamorats —almenys literaris—, que divinitzaven 1’aimia fins
a fer-ne un idol. Quan la literatura moralitzant es proposa de censurar un
vici, és perque existeix en la realitat. I després dels estudis de Bataillon®
semblava ben clar que La Celestina tenia una intencié moralitzadora.
Analogament, quan una obra literaria escarneix una altra forma de lite-
ratura €s perque aquesta ha estat de moda —per dir-ho en termes
actuals— 1 ha marcat. amb la seva influéncia un sector de la vida, social
o individual. Per exemple, la satira cervantina dels llibres de cavalleries
és una prova evident —i alhora una conseqiiencia— de 1’éxit que les
aventures desmesurades dels cavallers errants havien obtingut en un
passat més o menys immediat.

Ara bé, si hom recorre als testimonis de 1’€poca, al mén literari
dels cancioneros i a la poesia amatoria, és impressionant de constatar
la total inexisténcia d’aquesta divinitzacié de 1’amada, fins i tot en for-
ma de metafora. I no solament a Castella. Fins a prova del contrari —
o fins que algi més diligent que jo en trobi algun exemple—, puc afir-
mar que cap poeta medieval no ha somniat a divinitzar 1’amada. I
divinitzar vol dir aci presentar-la de la manera com ho fa Calisto, no
tan sols com un ésser de naturalesa superior, sin0 com un déu —i
adhuc un déu que evacua la realitat teologal del Déu dels cristians.
Aix0, si no vaig errat, no ho proposa cap més autor europeu, abans de
La Celestina, si no és Ausias March’.

L’amic Pere Bohigas, amb 1’honradesa intellectual que el caracterit-
za, em perdonara si en un article destinat a homenatjar-lo em permeto de
dissentir d’algunes opinions seves. I no €s certament per pruija de con-
tradiccié —ell sap molt bé que no €s aquest el meu taranna—, sino per a
avancar en 1’estudi d’ Ausias March, partint de les bases que ell mateix
ha establert, tan solidament, en la Introduccio que encapc¢ala 1’edici6 cri-
tica del seu Ausias March.

En efecte, a proposit del que ell considera una hipérbole ausiasmar-
quiana en expressar la veneracié a 1’amada, «que compara amb un
terrenal déu», Bohigas considera que «aquestes exageracions de
paraula es troben, en 1’¢poca d’ Ausias March, en escriptors de dins i
de fora de Catalunya»3. T més endavant esmenta un vers de Pere
Torroella (un poeta més jove que Ausias, val a dir-ho): «En aquest

92



De I’amada divinitzada a la dona de carn i ossos

mon vos confés ma deessa», en el qual troba I’exemple «d’un fet
comu a tota la poesia de cangoner»®. I aci és on veig les coses diferent-
ment que en Pere Bohigas: per a mi hi ha una diferéncia de grau —que
€s essencial— entre la divinitzacié que arriba a fer Ausias March i la
que €s comuna entre els altres poetes.

El terme emprat per Pere Torroella, «deessa», és justament 1’tinic que
he pogut documentar fora de Catalunya, dins aquest ordre d’idees. I aixo
nomeés en dues citacions de Petrarca. Perd0 anomenar «deessa» 1’amada,
sobretot en el context petrarquia, té unes connotacions de tipus humanis-
tic 1 paganitzant, radicalment diferents de 1’adoraci6 exclusiva de 1’ama-
da en lloc de Déu, que en boca de Calisto —i, repeteixo, d’Ausias
March— va molt més enlla que la simple «veneracié» de la dama i
adhuc que la comparanc¢a amb una deitat mitologica. Vegem primer, per
a marcar clarament 1’abast de 1’una 1 de I’altra «divinitzacidé», com es
poden interpretar les dues cites del Petrarca. La primera es troba al sonet
CCCXXXVII de les Rimes. La complicacié sintactica del passatge
m’obliga a transcriure integrament els dos quartets:

uel che d’odore e di color vincea
I’odorifero e lucido oriente,
frutti fiori erbe e frondi, onde il ponente
d’ogni rara eccellenzia il pregio avea,
dolce mio lauro, ove abitar solea
ogni belleza, ogni vertute ardente,
vedeva a la sua ombra onestamente
il mio Signor sedersi e la mia Dea.

El subjecte de tota la frase, «quel», esta en aposicié amb «dolce mio
lauro», el senhal que en les Rimes indica sens dubte I’amada, Laura. «Il
mio Signor» és I’amor. L’anima d’ella («Dea») 1 I’ Amor seuen «hones-
tament» a I’ombra del llorer que també simbolitza 1’amada'®. L’ambient
idil'lic del sonet —que correspon a tants altres del recull petrarquia—"!
s’adiu amb la referéncia gairebé mitologica. «La mia Dea» evoca una
nimfa tant com una dona real o encara més.

L altre passatge on el cantor de Laura usa I’apellatiu «Dea» per a
referir-se a ella, figura en el Triomf de la mort (1, 124):

49 ‘ J attene in pace, on vera mortal Dea!”
diceano; e tal fu ben, ma non le valse
contra la Morte in sua ragion si rea.

23



Renacimiento

Es a dir, que Laura podia apare¢ixer com una deessa, pero no li valgué
contra la mort una qualitat que era només aparenca.

Quant al vers que hem citat de Pere Torroella, «En aquest mén vos
confés ma deessa», em fa I’efecte que no va pas més enlla, en el procés
de deificacié de I’amada, del que comporten els dos exemples del
Petrarca. En canvi, Ausias March, quan exclama

V 6s, dona, sou mon déu e mon delit
(LI, 25),

fa un pas més —i un pas que em sembla essencial— envers la divinitza-
ci6, com ho mostra el masculi déu i no «deessa» (que també figura en el
vocabulari ausiasmarquia!) i ho corrobora en un altre cant d’amor on diu
a Llir entre cards:

a vés ador, si no me’n repreneu
(XXXVII, 37).

O sigui que en I’un i en I’altre passatge utilitza les mateixes expressions
—«déu» i «adorar»— que hem trobat en boca de Calisto, repetidament.

Una altra cosa és afirmar que Pere Torroella i Ausias March s’assem-
blen en I'tis d’un llenguatge religids per glorificar les seves aimies i que,
en aixd, no es diferencien massa de les habituds dels poetes de cangoner.
Aci és clar que té raé en Pere Bohigas. ;Com podria no tenir-ne un
coneixedor tan profund com ell de la literatura del segle xv? Pero cap
d’aquests escrip tors no va tan lluny com Ausias March en considerar
I’adorada com el seu déu veritable —fins al punt de fer- se’n un «carreg
de consciencia» (XXXVII, 38).

Ens trobem, doncs, davant d’un doble problema. Un, d’hermencuti-
ca: jcom és possible que sigui un poeta tan intellectualment ortodox
com Ausias March qui proposi «aquesta idolatria seva amorosa» —per
dir-ho amb paraules de Manuel de Montoliu?'2 I un altre, d’historia lite-
raria, ben interessant per cert quan es tracta de descobrir nous lligams
entre llengiies i literatures peninsulars pre-renaixentistes. No estaria
gens malament que fos llegut de provar un coneixement directe de la
poctica ausiasmarquiana en la Castella del regne de Toledo, cap als anys
noranta del segle quinze.

94



De ’amada divinitzada a la dona de carn i ossos

Comencem pel primer. Jo s6c dels qui creuen que Ausias March és
un home de fe. I si, en una hora de penediment, pot anomenar-se ell
mateix un «mal crestia» (Cant espiritual, CV, 33), és nogensmenys per-
fectament conscient tant de la seva adhesi6 intel'lectual a Déu com de la
flaquesa de la seva voluntat en I’obrar:

an clarament en I’entendre no peque
com lo voler he carregat de colpa
(ibid., 17-18).

Catolic convengut 1 fidel deixeble de 1’escolastica, el poeta de Gan-
dia és, per damunt de tot, un formidable expositor de les intimes contra-
diccions que constantment el turmenten.

D os grans desigs han combatut ma pensa
v, 14)

és un gran vers que, com diu Montoliu,'® podria servir de lema a tot el
seu cangoner, tot ell marcat pel dualisme del discurs poetic. Plaer 1
dolor, amor espiritual i amor carnal, esperanga 1 desesperancga («tem-
bre i fiar», LIV, 42), amor i odi, seny 1 voler, gosadia i timidesa, anima
1 cos, fe i dubte s’afronten inexorablement en cada un dels cants, tant
d’amor com de mort, i fins i tot en el Cant espiritual. Ausias March
mostra continuament les dues cares, discordes si no oposades, del seu
mén interior. El Jo preeminent, apunta Marie-Claire Zimmermann,*
€s sempre el subjecte i 1’objecte del discurs poetic. No un Jo unificat,
plener, segur de si mateix. Un Jo conflictiu, amb 1’enteniment adherit
a un ordre estable, perd en I’afectivitat anarquic, dispers, carregat de
dubtes i d’incerteses. D’on prové I’estructura sempre binaria del seu
clam essencialment liric —a desgrat de les continuades elucubracions
filosofiques. Sembla com si aquell sistema d’oposicions que caracte-
ritza durant quatre segles el «gran cant de I’amor cortesa» —segons el
titol feli¢ de Paul Zumthor'>— hagués arribat en el nostre poeta al cim
més alt en la seva expressié i en la seva profunditat. Les antindomies
«fina amor»-«amor folla» veracitat-mentida, passat-present, realitat-
potencialitat, que en la lirica trobadoresca no ultrapassava cap movi-
ment dialéctic, es trobaren sobtadament erigides en realitats ontologi-
ques, integradores d’aquest Jo tragic i fidel alhora que omple dels seus
«dictats» el canconer.

De totes les oposicions on s’engendra 1’oximoron geganti que €s la
poetica ausiasmarquiana, les més radicals son, en els cants d’amor, la

95



Renacimiento

que enfronta 1’amor pur amb 1’amor sensual; en el Cant espiritual —i
adhuc en els cants morals—, la del pecat amb el penediment. El poeta
vol transmetre la veritat integral de la vida interior. Per aixd no amaga la
seduccié de 1’amor carnal. Pero la refusa, tot 1 haver-ne assaborit els
plaers. La seva constant aspiracié va vers I’amor espiritual. Un amor tot
ell «incorporal» «honest» —com el de Petrarca—, que no tragina amb
ell cap element carnal i1 per aix0 ha d’esdevenir immortal:

mor honest los sants amants fa colre:
d’aquest vos am, e Mort no’l me pot tolre.

(XCII, 19-20).

Avui dia sabem que hi ha dins el corpus poetic d’ Ausias March una
evolucid, una historia personal reflectida'®. I que és impossible, per tant,
de considerar com un sol bloc tots els poemes. Tanmateix el que acabo
de dir €s una constant. Sempre el poeta maldiu de la «folla amor» i pre-
fereix—o pretén preferir —les amors del seny o de 1’enteniment. L’ amor
espiritual adquireix, en el cicle de Llir entre cards, un caire cada cop més
mistic i arriba a donar a I’dnima de I’amant la forga de penetrar i viure
en el cos de I’estimada. Es el «tresport» amords, que Ramirez ha identi-
ficat;'” com en aquest exemple:

Tant en amor ma pensa en alt grau munta
que ma arma és dins en lo cors que ama

(LXXIII, 45-46).

Essent de naturalesa espiritual, immortal, 1’amor sera també total,
sense limits, posseit d’un desig insadollable d’infinitud:

S { com aquell qui per sa infinitat
no pot ésser de res finit content,

[...]
axi Amor, vOs amant, m’assegura:
tot lo restant del moén li fa gran nosa.

[26])
Lir entre carts, [...]
vostre esperit €s aquell qui em conquista

(L, 1-2,7-8, 41, 43).
A aquesta altura, I’amor és com un misteri divi. El misteri sobre el

qual el poeta ha reflexionat tot al llarg de la seva obra. En un dels
poemes més extensos del canconer, el LXXXVII, I"analisi gairebé

96



De I’amada divinitzada a la dona de carn i 0ssos

doctrinal de I’amor i dels seus efectes culmina en fer de I’amor un
absolut. Ausias té perfecta consciéncia que el bé sobira no és
d’aquest mon. I tanmateix el cerca, adeleradament, com si el bé abso-
lut fos justament 1’amor:

Si com aquell de la pensa tan vana
que en aquest mon lo bé sobiran cerca

[...]

me pren a mi, que Amor deifique
(LXXXXVII, 251-52, 255).

Aci és I’amor el que esdevé com una divinitat, no en el sentit d’un
déu paga, de I’Eros mitologic, siné en el d’un absolut, creacié del seu
mateix desig d’infinit:

No conec hom qui, sens amar persona,
conega Amor e per déu lo confesse;
yo s6n aquell que per negun temps cesse
d’imaginar en ell, e res no em d6na

(ibid., 261-264).

Marti de Riquer!® ha fet remarcar que la vera i propia deificacié de
I’amada apareix només en els cants d’amor adrecats a Llir entre cards,
els més apassionats potser i els que porten més clara la marca de la
lluita interior entre el desig d’amar fins a ’extrem 1 el dolor de no
poder atenyer 1’amada fugissera: el sobresamor que causa en el poeta
el sobresdolor que el fa sofrir de fam i de set'. Puix «que lo desig del
cors no es pot estendre / a lleig voler» (XXIII, 39-40), cal que el cos
gentil de I’amada esdevingui també «materia espiritual», per dir-ho
aixi, quelcom d’immortal com 1’amor:

Dona, tal sou que per vés me vull tolre
tots los delits que el moén als joves dona;
a voste amor lo meu cor s’abandona,

lo vostre cors per deessa vull colre

(XXXVI, 25-28).

De poema en poema, si analitzem metodicament els del cicle Llir
entre cards, veiem avancar el procés de divinitzacié. En el cant segiient,
el XXXVII, el déu ja no és I’amor, ni el cos d’ella és honorat com una

ol



Renacimiento

deessa. Aci el poeta proclama un sentiment d’adoracid. Pero Dona Tere-
sa €s encara un déu terrenal:

Avés ador, si no me’n repreneu:
. R

que vos confés per un terrenal déu
(XXXVII, 37, 40).

Progressivament, ’aspiracié a l'infinit es fa més exigent i més
immediata:

0 que deman mereix preu infinit...
Lo meu voler a I’infinit s’acosta??

(XXXVII, 17, 29)

Si bé d’amor terme no pusc atenyer?!
(LVL 5),

Fins a arribar a I’esclat vertiginds d’aquell

V 6s, dona, sou mon déu e mon delit!
(LIII, 25).

Ausias March tanmateix no s’enganya. La seva consciéncia religiosa
és prou afinada per a adonar-se de la irreveréncia heterodoxa del que
acaba d’escriure. En el cant XXXVI, després d’haver dit a I’amada «lo
vostre cors per deessa vull colre», afegeix amb plena lucidesa:

e si d’aco vers Déu comet ofensa,
yo me’n confés, a penedir no baste;
la gran sabor del penitent no taste:

la vostra, pens ser de verins defensa

(XXXVI, 29-32),

on és visible alhora la consciencia del pecat 1 la dificultat del penedi-
ment. I en el cant segiient, on proclama la seva adoraci6é quasi-teologal
envers 1’amada, dira encara, com per assumir-ne ell sol la responsabilitat:

deixau a mi carreg de conscienca
(XXXVII, 36).

98



De I’amada divinitzada a la dona de carn i ossos

Mentre que en el LIII quan explicitament ha fet de «vés, dona, mon
déu e mon delit», renunciant a tota altra consideracié d’ordre religios,
concloura:

doncs no us dolgau si perd lo mén per vés!
(LI, 26).

* ok K

En un temps tan intensament amarat de cultura religiosa i en un
poeta tan rigorosament informat de les coses de Déu, no té res
d’estrany que les comparances 1 les imatges poetiques vinguin del
mon sagrat 1 fins de la vida eterna. Aquest tipus d’allusions van des de
simples referencies litirgiques —com «mon pits flac lo passi de Rams
canta» (LXIV, 28), recordant 1’ofici del diumenge de rams, amb el
«passio» segons sant Mateu— fins a «exageracions», com diu Bohi-
gas, tals com sentir gelosia del mateix Déu («yo s6 celds si molt amau
a Déu», LXXXIX, 54) o comparar el poeta els seus sofriments d’amor
amb els treballs que hagués sofert per Déu (VII, 58). No cal, pero, que
m’estengui sobre aquest punt, a bastament conegut i comentat per
Bohigas 1 per la majoria dels qui han estudiat el nostre poeta. Les
seves «audacies de pensament» —que, com ja remarca Menéndez y
Pelayo,?? esgarrifaren els traductors castellans del segle X VI, fins al
punt de fer-los ometre frases i adhuc estrofes senceres>>— sén amb
prou feines més agosarades que tantes altres de la poesia de cango-
ner®. I en aquest Us i abus de la imatgeria religiosa, La Celestina no és
pas cap excepcio a la darreria del segle xv. Hi ha una diferéncia 1 €s
que Ausias March s’adhereix conscientment al dogma i a la moral
cristiana, mentre que els personatges de Fernando de Rojas tenen cul-
tura religiosa, perd sén curiosament amorals. El que fa tanmateix la
particularitat excepcional d’ Ausias March en el seu temps €s la seva
sinceritat rabiosa i el fet que exposi els seus dubtes, les seves vacilla-
cions, fins i tot les intimes contradiccions i les angoixes que 1’agiten
quan licidament s’adona que s’esta allunyant tant d’aquest dogma
com d’aquesta moral.

Pere Bohigas fa un comentari sobre els mitjans d’expressio ausias-
marquians que em sembla que conté la clau del que he anomenat pro-
blema hermeneutic. «El seu caracteristic dualisme de discurs poétic —
escriu Bohigas®— continuament ens transporta de la disquisicio
doctrinal a la confidencia, o, fent el cami invers, des d’un estat personal

99



Renacimiento

a I’elucidacié d’un fet d’ordre moral». Parallelament, afegiria jo, passa
d’auténtiques i emocionades afirmacions religioses a la confessid
d’estats d’esperit radicalment oposats, entre els quals figura aquesta
especie de negacio de Déu, implicit en la divinitzaci6 de I’amada. Llan-
cat pel cami de les hipérboles, quan es tractava de vantar-se de la quali-
tat espiritual de 1’amada, el poeta passa a les antitesis: Déu i I’amada es
mostren com una antitesi més en 1’estructura binaria de 1’axiologia
ausiasmarquiana. I aquesta és 1’absoluta novetat. Tant en I’exposicié
poetica del seu mon doctrinal com en la revelacié esquingada del seu Jo
intimament dividit, Ausias March ateny els limits de I’expressio.

Quant a I’aspecte historic del nostre problema, el testimoni del Mar-
ques de Santillana demostra que Ausias March era prou conegut en
vida a Castella —almenys dins ’ambient cultural refinat en que es
movia I’aristocrata poeta?. Les primeres influencies textuals documen-
tades —i a bastament comentades— es troben en Joan Bosca i, a través
d’ell, en Garcilaso de la Vega, adhuc abans que fossin publicades les
traduccions castellanes conegudes (de Baltasar de Romani, 1539, i de
Jorge de Montemayor, 1562). Hom ha suposat, doncs, que fou Bosca el
vehicle de la coneixencga d’ Ausias entre els poetes de llengua castella-
na. Per bé que Bohigas té bones raons per a creure que Don Diego Hur-
tado de Mendoza en conegué el text original?’. Essent aixi, lbgicament
no es pot excloure una certa difusio del nostre poeta en els medis inte-
llectuals castellans del segle xv. I no resulta una hipotesi gens agosara-
da de suposar que un home de tantes lectures com 1’autor de La Celesti-
na®® hagués tingut ocasi6 de coneixer Ausias March.

Podriem tenir més dubtes si aquesta fos 1’inica reminiscéncia ausias-
marquiana visible en La Celestina. Pero jo n’hi trobo d’altres. Dues, si
més no, de primerissima importancia. No res menys, per exemple, que el
clam de Melibea quan justifica el seu suicidi imminent per la mort de
Calisto i demana al seu pare d’ésser enterrada amb ell:

EL. —Cortaron las hadas sus hilos, cortaronle sin confesién su vida,

cortaron mi esperanga, cortaron mi gloria, cortaron mi compaiiia... Su
muerte combida a la mia, combida a fuerca que sea presto, sin dilacién; ...E
assi contentarle he en la muerte, pues no tuve tiempo en la vida...; O padre
mio muy amado! Ruégote que sean juntas nuestras sepulturas...?’

100



De I’amada divinitzada a la dona de carn i ossos

(No es pot sentir, a través d’aquest text, com un eco clarament per-
ceptible del primer dels cants de mort, en especial dels primers 1 dels
darrers versos?

quelles mans que jamés perdonaren
han ja romput lo fil tenint la vida
de voés, qui sou de aquest mén eixida,
segons los fats en secret ordenaren.
Tot quant yo veig e sent dolor me torna

[...]
e lo meu cors, ans que la vida fine,
sobre lo seu abracat vull que jaga.
Feri’ls amor de no curable plaga;
separa’ls mort: dret és que ella els veine.
(XCII, 1-5, 245-248).

El fil tallat, els fats («las hadas») que no perdonen, el delit romput
(vers 65-66), la mort que convida a morir («...la mort, y aso’m fa brega /
tal e tant fort que, altre matant, mi mata», versos 138-139), la mort que
ajunta els qui separa la vida, 1’abragada letal dels dos cossos en la tom-
ba... tots aquests elements es retroben en cadascun dels dos textos.
¢Evocacié I’un de I’altre o simple coincidencia?

Més enlla dels topics, hi ha sobretot entre la poesia d’ Ausias March i
el mon novellesc de La Celestina un punt de contacte fonamental: el de
la concepci6 de la dona. I cal reconeixer que és Ausias March qui, en el
conjunt del seu cangoner, pren envers la dona una actitud realista, abso-
lutament nova en la literatura medieval, tan distant de la dels trobadors
com de la dels poetes italians stilnovisti**. El mateix Ausias que en certs
moments hem vist espiritualitzar la dama, fins a divinitzar-la, en general
I’esguarda com un ésser real, de carn i ossos, amb virtuts 1 vicis, quali-
tats i defectes, temptadora, tan capa¢ de puresa com de sensualitat, una
persona humana, en fi, com la del poeta mateix, dotada de vida propia.

La relacié d’Ausias March amb els trobadors, que Amadeu Pages
exagera a gratcient, ha estat suficientment valorada i matisada per Bohi-
gas, Montoliu i Riquer. Molts dels temes convencionals de la poesia tro-
badoresca cortesana es mantenen, topics, en Ausias March. Perd la visio
global és una altra. En lloc d’ésser com la domna, la senyora feudal a qui
el poeta provencal ret vassallatge, les dames de qui el nostre poeta es diu
enamorat son del seu mateix brag, tan humanes i sensuals com ell. Per
als italians, ’amada és un ésser superior, quasi angelic; Dant i Petrarca
lloen a desdir la bellesa corporal, reflex d’una anima purissima, d’una

101



Renacimiento

feminitat ideal, que en el fons és més a prop del simbol —o de I’al'lego-
ria— que de la realitat tangible. Ausias March, tot i haver evocat sovint
la perfeccio de la dama a qui s’adreca, no en dona mai la descripci6 cor-
poral i en canvi li fa sovint retret de la seva feblesa espiritual. Tan crua-
ment realista és Ausias quan parla de les dones, que Montoliu 1’anome-
na decididament «poeta misogin»®!, mentre que Bohigas, matisant amb
agudesa, analitza el deute que el nostre poeta contragué amb la literatura
misogina del seu temps. Jo diria, com ell, que cal distingir entre els «dic-
tats» adrecats directament contra una fembra, els que sén —escolastica-
ment— antifeministes, dels que traeixen un desengany amords i dels
que al'ludeixen a una dona amada, idealitzada si es vol, per0 real tanma-
teix, com la Dona Teresa del «bell cors e honest», regida pel seny, pero
que «verge no sou, perque Déu ne volc casta», cantada al poema XXIII,
«Lleixant a part I’estil dels trobadors». Per aixo he parlat de la concep-
ci6 realista de la dona en el conjunt del cangoner d’ Ausias March: una
criatura terrenal 1 vivent.

Ara, aquest descobriment poetic de la dona com una realitat humana,
amb una psicologia personal, que en la lirica pertany propiament a
Ausias March, en la novel'la pertany a Fernando de Rojas. Al costat de
les dames pallides dels llibres de cavalleries, al costat de les enamora-
des deliqgiiescents de les novel'les sentimentals del segle xv, Melibea és
una noia de cos sencer, dotada d’un gruix de realitat psiquica, moral,
fisica i adhuc social que la fa ésser la primera heroina novellesca de la
literatura universal. Primera indiscutible en el temps. I una de les prime-
res en la qualitat humana de la ficci6 narrativa. A mi no em desplau de
pensar que aquesta creaci6 literaria excepcional hagi estat engendrada
—com I’elogi emblematic que en fa Calisto en divinitzar-la— per la
poesia d’ Ausias March.

Montserrat, 1982

102



De I’amada divinitzada a la dona de carn i ossos

Qs W

NOTES

Cito de 1’edici6 de JULIO CEJADOR Y FRAUCA, Clasicos castellanos, 20 i 23. El pas-
satge €s al vol. I, 27. Aquest incipit figura ja a I’edici6 de Toledo 1500, exemplar
tnic a la Biblioteca Bodleiana de Ginebra, que Cejador no pogué coneixer.

Ibid., 1, 41.
Ibid., 1, 44.
Ibid., 11, 68.

En I’opus magnum celestinenc de MARIA ROSA LIDA DE MALKIEL, La originali-
dad artistica de «La Celestina» (Buenos Aires 1962), p. 367, per exemple, tot
el que la diligent recercadora troba a dir a proposit de 1’elogi divinitzador de
Calisto és: «modalidad orgénica del personaje [es] este rasgo... sobre el cual
llama la atencién el incipit de 1500, curdndose en salud».

MARCEL BATAILLON, La Célestine selon Fernando de Rojas (Paris, 1961), pas-
sim, especialment pags. 13, 76, 91, 106, 129, 170, 200, 226.

Decididament, cal ésser prudent quan hom fa afirmacions en historia literaria!
Aquest «algi més diligent que jo» és el meu excel'lent collega Aldo Menichet-
ti, de la Universitat de Friburg: quan aquest article ja estava compost, m’ha
assenyalat un poeta tosca de mitjan segle XIII que en la divinitzaci6 de 1’ama-
da va tan enlla com el Calisto de La Celestina. Es tracta de Guittone d’ Arezzo,
en les seves Rime, publicades per FRANCESCO EGIDI (Bari, 1940; Scrittori d’Ita-
lia, 175) cang A renformare amore, pag. 18, on gosa dir: «Voi mi Deo sete e
mia vita e mia morte» (v. 33). Heus aci el passatge tot sencer, que és gairebé
blasfemador en el primer i en els tres darrers versos:

Fede e speranza aggiate, amore meo

ché’n amar voi sempr’eo cresco e megliuro:
cosi v’ho’l core e’l senno e’l voler puro,

che’n obrianza ho meve stesso e Deo.

Voi mi Deo sete e mia vita e mia morte:

che, s’eo so en terra 0’n mare

in periglioso affare,

voi chiamo, com’altri fa Deo,

tantosto liber mi veo.

103



Renacimiento

10.

11.
12.
13.
14.

15.

16.

17.
18.
19.
20.

21,

104

Em sembla, perd, impossible d’establir una relacié directa entre el vers esmen-
tat i el d’ Ausias March «Vés, dona, sou mon déu e mon delit», a desgrat de la
clara analogia, i encara menys amb les «herejias» de Calisto.

PERE BOHIGAS, Introduccié a Ausias March, Poesies (Barcelona, 1952; ENC),
vol. I, pag. 54 in. 13.

Ibid., 140.

Cf. EZIO CHIORBOLLI, comentari a Le Rime sparse DE PETRARCA (Milano, 1924),
784: «L’anima divina di lei nella persona bella sedeva tranquilla e serena e
amorosamente onesta, come virtuosa donna all’ombra di mirabile pianta».

Veg. per exemple, el sonet XXX, 1: «Giovane donna sotto un verde lauro...».
MANUEL DE MONTOLIU, Ausias March (Barcelona 1959), 73.
Ibid., 94.

MARIE-CLAIRE ZIMMERMANN, Metafora i destruccio del mon en Ausias March,
Actes del Cinque Colloqui Internacional de Llengua i Literatura Catalanes,
Montserrat, 1980, 126. Jo, per0, no gosaria seguir el raonament de la Sra.
Zimmermann fins a la seva «proposicio final»: «Aquest home del segle xv €s
un increient, 0 almenys un personatge obsessionat pel no-res i el desésser»
(p. 149).

PAUL ZUMTHOR, Essai de poétique médiévale, Paris, 1972, p. 207. Sobre les
estructures binaries en Ausias March, vegeu també SAVERIO PANUNZIO, Una
cangd emblematica d’Ausias March: «Axi com cell qui desitja vianda» i el
contrast entre cors i enteniment, Estudis de Llengua i Literatura Catalanes.
Homenatge a J. M. de Casacuberta, I, Montserrat, 1980, pp. 201-210.

Després dels treballs d’ Amadeu Pages i de 1’edicié de Bohigas, han contribuit
eficagment a precisar la cronologia —i per consegiient 1’evolucié— dins el
corpus ausiasmarquia els estudis de MARTI DE RIQUER, Historia de la literatura
catalana, 11, Esplugues de Llobregat 1964, 484-540, i PERE RAMIREZ I MOLAS,
La poesia d’Ausias March. Analisi textual, cronologia, elements filosofics,
tesi, Basilea, 1970, 195-312.

RAMIREZ, Op. cit., 263ss.
RIQUER, op. cit., II, 508.
Cf. XXXVII, 25-32.

Excepcionalment, per a aquest vers, prefereixo la llic6 majoritaria dels mss.
ABDEGIH i de les edicions antigues a la del ms. F que segueix Bohigas: ab infinit.

En un sentit que s’acosta a la meva hipotesi, MONTOLIU, op. cit. 90 ss. parla de
«la resolucio [d’Ausias March] de refugiar-se en el silenci auster i resignat
d’un amor net de tota tendéncia egoista i exempt de tot goig de la carn i dels
sentits, d’un amor tot esperit, de qualitat intel'lectual, que 1’acosta als esperits
angelics, perque, purificat aixi, es troba ja en aquell grau elevat de 1’amor pla-



De I’amada divinitzada a la dona de carn i 0ssos

22.

23

24.

23,
26.
2L
28.

29.
30.
3L

tonic que li permet de passar facilment a 1’0rbita suprema en que la criatura
gravita ja directament dins el cercle d’atraccié de la Divinitat». D’acord. Perd
al meu entendre no hi ha ni una engruna d’idealisme platonic en Ausias March,
1la divinitzaci6 de I’amada no és un “refugi” siné una aspiracio.

MARCELINO MENENDEZ Y PELAYO, Historia de las ideas estéticas en Esparia, 1,
Madrid, 1946, 437. '

Hi ha exemples nombrosissims d’omissions d’aquesta mena, moltes de les
quals afecten justament els versos que he citat en aquest treball: VII, 49-68;
XXXVI, 25-32; LXXXIX, 54; etc. Com també V, 9-16; XVII, 1, 54; XVIII,
25-40; XXI, 1-8, i tants d’altres passatges que estableixen comparances entre
coses d’amor i coses de Déu.

Cf. 1’edici6 postuma de dos treballs de MARIA ROSA LIDA DE MALKIEL, La dama
como obra maestra de Dios. Esbozo de un estudio de topologia bistorica y estruc-
tural i La hipérbole sagrada en la poesia castellana del siglo XV, dins Estudios

sobre la literatura esparnola del siglo xv, Madrid, 1977, 179-290 1 291-309.
BOHIGAS, Ausias March, 1, 109ss.

Cf. RIQUER op. cit., 11, 484.

BOHIGAS, op. cit., I, 156.

Vegeu, entre d’altres, F. CASTRO GUISASOLA, Observaciones sobre las fuentes
literarias de «La Celestina» , Anejos a la RFE, 5, Madrid, 1925.

La Celestina, ed. cit., II, 197ss.
Cf. RIQUER, op. cit., II, 545ss.
MONTOLIU, op. cit., 107.

105






	De l'amada divinitzada a la dona de carn i ossos : ¿l'autor de la celestina conegué ausiàs march?

