Zeitschrift: Hispanica Helvetica
Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispanicos

Band: 2 (1991)

Artikel: De Raimundo Lulio al Vaticano Il : articulos escogidos
Autor: Sugranyes de Franch, Ramon

Kapitel: Le "Livre du gentil et des trois sages" de Raymond Lulle
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-840881

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-840881
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE «LIVRE DU GENTIL ET DES TROIS SAGES»
DE RAYMOND LULLE

Parmi les innombrables écrivains religieux du Moyen Age, un trait
Caractérise fondamentalement Raymond Lulle: tout son ceuvre —cet
immense opus lullien aux quelque 240 titres— est moins spéculatif que
pratique, il vise davantage a convaincre qu’a analyser. Et ceux qu’il veut
convaincre ce sont avant tout les «infideles» —c’est-a-dire les Musul-
mans et les Juifs, avec qui il était en rapports continuels.

Car, pour Raymond Lulle, ces infideles, auxquels il adresse inlassa-
blement son apologétique, ne sont point des gens inconnus, ennemis par
définition de Dieu et de son Eglise, comme ils 1’étaient pour tant d’au-
tres polémistes chrétiens. Ce sont ses proches voisins, souvent ses amis.
Le Livre du Gentil et des trois sages s’ouvre justement par cette consta-
tation: Com nos aions esté privez (familier) des mescreanz et avec eux
aions lonc tens participé....

Amis surtout dans le sens qu’il leur accorde d’emblée un préjugé favo-
rable de bonne foi. Il les respecte et respecte leurs croyances, comme le
montre ce Livre du Gentil, empreint tout entier d’une atmosphere irénique
de dialogue inter-confessionnel. Mais cette amitié méme —cette sympa-
thie faudrait-il dire— envers les «mescreanz» le fait souffrir. Les infideles
se perdent, puisqu’ils ne connaissent pas le vrai Dieu et son Fils Jésus-
Christ; ils vont a leur perte par ignorance, estime Raymond Lulle, d’apres
une interprétation littérale de 1I’axiome «hors de 1’Eglise pas de salut» fort
répandue dans son siécle. Et il veut les sauver. C’est pourquoi —s’écrie-
ra-t-il face a ses contemporains trop insensibles— il faut d’autant plus se
Souvenir de la mort des infidéles qui meurent en péché par ignorance... Il
faut s’en souvenir pour leur apporter la doctrine de Jésus-Christ, qui a
enlevé le péché du monde par son Incarnation et sa Passion!*

Raymond Lulle était né vers 1232-35, a Majorque, trois ou quatre ans
apres que les Catalans, conduits par leur grand roi Jacques ler, dit le
Conquérant, eussent repris I’1le aux Sarrasins. Pendant toute sa jeunesse
il a cotoyé des Juifs et des Musulmans restés & Majorque aprés la
conquéte. Puis, sujet de ces rois catalans qui exercaient une véritable tha-

45



Edad Media

lassocratie dans la Méditerranée occidentale, toute sa longue vie durant il
a vu affluer dans les ports, 2 Majorque comme sur le continent, les ba-
teaux venant du Levant ou d’Afrique du Nord, remplis de récits de tant
de nobles gens et de tant de pays merveilleux qui vivaient dans I’ignoran-
ce de la foi du Christ. La Tunisie des Hafsides et toute la Berbérie ac-
cueillaient alors les marchands et les «consuls» catalans’ —comme elles
ont accueilli ensuite Lulle lui-méme, devenu apdtre et missionnaire.

Vers la trentieme année de sa vie —autour de 1265—, I’homme de
cour, sénéchal de I’infant Jacques futur roi de Majorque, subit une crise
spirituelle qui I’a «enamouré» du Christ sauveur®. Et d&s ce moment il a
été littéralement obsédé par I’idée de faire quelque chose de son c6té en
juste correspondance a I’ Amour rédempteur. Or, que peut faire I’homme
au service de Dieu pour ajouter un brin a sa gloire, si ce n’est travailler a
étendre son régne, par 1’apostolat? Converti, Raymond jura par trois fois
de ne plus se donner de repos ni de consolation tant que le monde entier
ne serait pas chrétien et tant que tous ne loueraient pas Dieu trine et
un>. Cette conscience d’une dette d’amour introduit dans toute 1’attitude
de Raymond Lulle —méme dans sa mystique— une nuance singuliére-
ment active®: il se constitue procurateur des infidéles et il leur voue sa
vie, jusqu’au martyre. Tel est le secret te cette existence mouvementée et
la clef qui permet de comprendre par 1’intérieur une ceuvre si étendue,
souvent déconcertante. S’il a recherché le savoir universel, c’est pour
avoir un instrument capable de rendre la vérité catholique accessible a
tout homme; s’il a parcouru les universités (Montpellier, Paris, Pise,
etc.), les cours des grands de ce monde et les conciles de la chrétienté
(Vienne du Dauphiné, en 1311), c’est pour convaincre les chrétiens de la
nécessité de convertir les infideles; si, enfin, découragé, las de 1’insuc-
ces de ses requétes, il est parti seul en terre d’Islam, c’est encore —com-
me saint Francois— pour ajouter 2 son enseignement un exemple fé-
cond, un geste héroique.

Ce dont Raymond Lulle est absolument convaincu est que la conver-
sion ne peut tre qu’un acte de liberté. Dieu ne fait pas violence au libre
vouloir de ceux qui sont dans 1’erreur, car s’il agissait ainsi le Créateur
irait contre le libre arbitre qu’il a mis dans sa créature, ce qui est impos-
sible’. Lulle non plus ne veut contraindre personne. Méme lorsqu’il en-
tame une discussion théologique. Au lieu d’écraser le partenaire par la
vigueur dans la polémique, il le laisse faire librement son choix: a la fin
de notre Livre du Gentil, aucun des trois sages, chrétien. juif et musul-
man, ne demande au Gentil laquelle des trois religions il va choisir. La

46



Le «Livre du gentil et des trois sages»

seule chose qui importe est que le choix du Gentil se fasse par force de
reson et par nature de entendement &,

Et 1a intervient ce qui fut pendant quarante ans le réve, sinon la géné-
reuse chimere que Raymond Lulle a répandu dans toute sorte d’ouvra-
ges: trouver les arguments, les rationes necessariae qui convaincraient
irrésistiblement tous les esprits honnétes et respectueux de la vérité.
C’est pour y parvenir qu’il a inventé son Art, immense machine a rai-
sonner, qu’il tient pour surnaturellement révélé. I’ Ars magna et les in-
nombrables traités qui s’y rattachent —dont le Livre du Gentil — sont
pour Lulle des éléments essentiels de son apostolat. Dés les premiers
jours de sa vie pénitente, la Vita latine contemporaine nous parle® d’une
inspiration véhémente qui le pousse a composer un livre, le plus efficace
du monde contre les erreurs des infidéles. Et 1'insistance avec laquelle
Lulle lui-méme revient sur cette illumination nous dispense de croire a
une exagération de son biographe. Ce n’est pas pour rien que I’école a
connu Raymond Lulle sous le nom de Doctor illumtinatus.

Qu’en est-il au juste de ces raisons nécessaires qui ont provoqué le
long des siecles de si apres controverses? Pour notre homme, si I’on ne
bouvait pas prouver la foi, il s’ensuivrait que Dieu ne pourrait pas repro-
cher aux chrétiens de ne pas vouloir I’enseigner aux infidéles. Et les infi-
déles pourraient & bon droit se plaindre de Dieu qu’il ne laisse pas dé-
montrer par arguments une vérité plus grande (que la leur)!®. C’est
logique tout cela. Mais c’est bien 0sé. On pourrait le prendre pour une vi-
s€e d’orgueil monstrueux, si ce n’était pas plutdt une naiveté. Dans 1’his-
toire de la philosophie, la tentative de Lulle représente un effort grandio-
$¢ —assurément manqué, mais combien interessant— d’organiser une
méthode de pensée universelle, la premiére anticipation de 1’art combina-
toire de Leibniz et en définitive de la moderne logique mathématique.
C’est un artifice, une ingénieuse mécanique, qui en combinant de toutes
les maniéres possibles les perfections des créatures nous livrera en méme
temps toutes les perfections de Dieu. Autrement dit, le moyen d’abréger
le travail mental pour parvenir 4 la science acquise de la divinité. Dans
Ihistoire de la théologie, les critiques et méme les censures d’hétéro-
doxie n’ont pas manqué. Ce n’est pas ici le lieu d’entrer dans ces contro-
verses. Et ce n’est pas non plus mon but de décerner 2 Raymond Lulle un
brevet d’orthodoxie. D’ autres ont fait 2 fond cette étude et ont rendu jus-
tice au penseur majorquain'!. Disons seulement que ces fameuses raisons
nécessaires ou démonstrations rationnelles ne conduiraient, dans le
meilleur des cas, qu’a ’appréhension du dogme, non pas a sa compré-
hension, les vérités dogmatiques gardant, au-dela de I’intelligence, leur

47



Edad Media

raison de mystere. Et si ’ent€tement lullien mérite une justification, il
faut la chercher encore dans sa propre finalité apologetique: il s’adresse
surtout a des musulmans, plus qu’a des Juifs, et I’Islam ne connait pas de
mysteres proprement dits. La théologie musulmane, le kalam, se propo-
sait justement la défense apologétique des dogmes, non pas leur compré-
hension, puisque la science divine est imparticipable. Le but du kalam
étant d’étayer d’arguments rationnels les croyances religieuses!?, Lulle
de toute évidence fait écho a ces préoccupations des théologiens de 1’Is-
lam; il veut se placer sur le méme terrain qu’eux: veulent-ils des preu-
ves? Il leur en fournira au-dela de leurs exigences...

Il reste a préciser un point —et celui-ci est essentiel pour I’intelligen-
ce de notre texte: le fondement de la théologie lullienne, la base du syste-
me d’ou partent les combinations algébriques de son Art, réside dans la
primauté absolue des attributs divins, dits aussi «dignités» ou perfections
divines. Ces dignités et leurs relations entre elles et avec le monde, dont
elles constituent I’exemplaire infini, sont a la fois principes de I’étre et
lois de la pensée. Ainsi toute la combinatoire lullienne part du réalisme
ontologique des perfections divines; les créatures €tant, dans leur Etre
méme, des imitations de Dieu, ’entendement peut s’élever, grice aux
propriétés des créatures et aux relations de ces propriétés entre elles, jus-
qu’a connaitre celles de Dieu'®. Apres tout, il se peut que la grande illu-
mination de Raymond Lulle lors de la retraite du Mont Randa, apres sa
conversion, n’ait fait que lui permettre de «voir clair» dans son esprit; en
somme, de donner son adhésion définitive a une certaine philosophie, qui
¢tait aussi pour lui une théologie, celle de I’exemplarisme de saint Bona-
venture. Ce fut Etienne Gilson le premier a le faire remarquer: «1’illumi-
nation du Doctor illuminatus et celle du Doctor seraphicus coinci-
dent»'4, Des lors, les perfections divines sont les principes généraux et
communs a toutes les sciences, connus et évidents par soi. Et [’Art lullien
n’est que la maniére de combiner correctement ces principes et d’attein-
dre ainsi toutes les vérités que I’intellect humain est capable de saisir.

Cette introduction générale a la pensée lullienne, aussi succincte fit-
elle, était nécessaire —me semble-t-il— avant d’aborder le Livre du
Gentil. Ouvrons-le maintenant et nous serons d’emblée étonnés de 1’at-
mosphere de sérénité qui s’en dégage. Nous nous trouvons dans une
claire forét, ol trois sages sont assis sur I’herbe d’un biau pré, au bord
d’une mout beile fontaine, a I’ombre de cinq grands arbres. Les sages,
un Juif, un Chrétien et un Musulman, s’étaient salués courtoisement. Ils
s’apprétaient a deviser de leurs croyances et de la science qu’ils ensei-
gnaient a leurs écoliers, lorsqu’une dame a cheval, de fort belle apparen-

48



Le «Livre du gentil et des trois sages»

ce, vint abreuver a la source son palefroi. C’est Dame Intelligence. Et
les trois sages la prient de leur expliquer ce que représentent les cinq ar-
bres de la clairiére et les lettres écrites sur leurs fleurs.

L’explication de Dame Intelligence n’est qu’une introduction a la
méthode combinatoire de [’Art lullien. Le premier arbre est celui des
vertus divines ou incréées. Elles sont au nombre de sept: éternité, bonté,
sagesse, grandeur, pouvoir, amour et perfection'®. L’arbre a vingt-et-une
fleurs, résultat de la combination deux par deux de toutes ces vertus. Le
deuxieme arbre est celui des sept vertus divines et des sept vertus hu-
maines créées, trois théologales et quatre cardinales; il aura donc 49
fleurs, dans lesquelles ces deux séries de vertus seront groupées par pai-
res. Le troisiéme a également 49 fleurs, produit de la combinaison des
sept vertus divines et des sept péchés capitaux. Le quatrieme arbre com-
bine encore deux par deux sur ses fleurs les sept vertus humaines. Et
dans le cinquieéme, enfin, 49 fleurs résulteront de la confrontation de
chacune de ces vertus avec les sept péchés capitaux. La considération de
ces arbres et de leurs fleurs permettra d’adresser sur le bon chemin les
hommes qui sont dans 1’erreur (homens errats, dit le texte catalan, tandis
que le frangais a traduit par heiranz, hérétiques) parce qu’ils n’ont pas
connaissance de Dieu et de conseillier et conforter les desconseillez et
assouagier les travaillez. A quelques conditions pourtant: que 1’on re-
connaisse les vertus divines toujours supérieures aux vertus humaines,
que les vertus s’accordent les unes aux autres et s’opposent aux vices;
enfin, que la fin de ’homme est de connaitre et d’aimer Dieu, de le
Craindre et de le servir.

Ayant remercié la Dame, les trois sages vont reprendre leur discus-
sion théologique. Ils ne peuvent guére la fonder sur des arguments d’au-
torité, car le Juif et le Musulman rejettent le Nouveau Testament, et ni le
Juif ni le chrétien n’acceptent les sentences du Coran. Il faudra donc
bien qu’ils en appellent & des «raisons démonstratives et nécessaires»,
telles que les arbres les leur offrent. Mais non sans avoir au préalable
prononcé cette belle invocation oecuménique: Oh Dieu! Quelle grande
bonne aventure ce serait si par ces arbres nous pouvions étre dans la
meme loi et dans la méme croyance tous tes hommes qui sommes sur la
terre!'® Tout Raymond Lulle est dans ce paragraphe.

Saint Thomas d’Aquin, dans la Summa contra gentes, ou le terrible
Polémiste que fut le Dominicain catalan Raymond Marti, dans son Pu-
gio fidei, ont bien senti cette impossibilité de se servir de 1’autorité des
Livres sacrés pour argumenter avec ceux qui ne la reconnaissent pas,

49



Edad Media

unde necesse est ad naturalem rationem recurrere cui omnibus assentire
coguntur —dit saint Thomas, en s’empressant d’ajouter: quae tamen in
rebus divinis deficiens est'’—, ce qui ne I’empéche pas de brandir quand
méme contre les Jufis leur propre Ancien Testament. Plus optimiste,
Raymond Lulle ira bien au-dela des grands Dominicains et d’entrée il
aura recours a ces fameuses «raisons nécessaires»...

Nos trois interlocuteurs en sont 1a de leur entretien, lorsque le Gentil
apparait, come home esgaré; il avait grant barbe et granz cheveux et ve-
noit en guise d’home lay; il fut meigres et descolorez par le travail de
ses griés pensées's. Raymond Lulle ne manque pas d’humour: au milieu
de ses propres malheurs, le Gentil s’émerveille de 1’estrange maniere
des trois sages et leurs estranges vestements et encore plus de la saluta-
tion qu’ils lui adressent au nom de Dieu créateur, qui resucitera les bons
et les mauvés. Il n’en faut pas davantage pour engager une nouvelle dis-
cussion théologique. Le Gentil est un paien qui n’a jamais entendu par-
ler d’un Dieu unique, ni de la résurrection, ni encore moins de la Provi-
dence. Il était accablé par la pensée qu’apres la mort il ne cuidoit estre
nule chose. C’est pourquoi il a saisi immédiatement la portée de cette
parole des sages: —II m’est d’avis, dit-1l, que celui gui pourra me prou-
ver par des raisons «vivantes» la résurrection pourra jeter de mon dme
la douleur et la tristesse que je souffre .

Les trois savants n’en demandent pas mieux. A tour de réle, en
«cueillant les fleurs» des cinq arbres autour de la fontaine, ils s’efforcent
de démontrer les trois vérités essentielles communes aux trois religions
monothéistes: I’unité de Dieu, la résurrection des hommes, la récompen-
se ou le chatiment dans 1’autre vie. C’est le contenu du livre 1. Apres
quoi, a sa grande surprise, le Gentil apprend qu’il a en face de lui les re-
présentants de trois religions différentes! A chacun donc de prouver les
articles de sa foi —toujours suivant la méthode des arbres. Nouvel as-
saut de courtoisie: lequel des trois doit commencer? C’est le Gentil qui
décide: la religion la plus ancienne sera exposée en premier. Il est aussi
convenu que seul le Gentil posera des questions a chacun d’eux?.

Et a partir de 1a se déroule le long exposé des trois religions. Dans le
livre 2, le Juif prouvera les huit articles de la foi de Moise: croire en un
seul Dieu; croire que ce Dieu est créateur de toutes choses; croire qu’il
a révélé sa loi a Moise; croire qu’il enverra un Messie qui délivrera les
Juifs de leur captivité; croire a la résurrection; croire au jugement,
quand Dieu séparera les bons des mauvais; croire a la gloire céleste;
croire a 1’enfer. Puis c’est au tour du Chrétien (livre 3). Il répartit ses

50



Le «Livre du gentil et des trois sages»

théses en quatorze articles, sept relatifs 4 la nature divine de Jésus-
Christ, sept & sa nature humaine. Mais pour ce qui est de I’unité de Dieu
et de sa fonction créatrice, il s’en remet aux preuves apportées par le
Juif. En revanche, il développera la Trinité, I’Incarnation et I’oeuvre ré-
demptrice du Christ. Le livre 4 est réservé au Musulman, suivant les
douze articles de la foi de I’'Islam. Les exposés terminés, le Gentil re-
mercie en pleurant de joie son Seigneur et son Créateur?!, qui a libéré
son dme des ténebres qui I’envahissaient. Mais aucun des trois sages ne
veut savoir laquelle des religions il est prét a embrasser. La conclusion
de Lulle est tout autre: les sages vont se séparer en constatant que les
différences de religion sont des causes de guerres et de malheurs; ils es-
timent que si la vérité était constamment et vigoureusement opposée a
Ierreur, elle triompherait: mais les hommes ont peur de la mort, des
maladies, de la souffrance; ils ne veulent abandonner ni leurs biens ni
leurs parents pour aller précher a ceux qui vont par la voie de dampna-
tion?2. s se demandent mutuellement pardon des paroles désobligean-
tes qu’ils auraient pu prononcer au cours de la discussion.

Le lecteur ne m’en voudra pas, je pense, si je lui fais grace des détails
des démonstrations lulliennes. Je craindrais fort de 1’égarer dans les dé-
tails de ces subtiles combinaisons. Il y a une certaine ingénuité a vouloir
tout prouver a force de rapprochements ou de contrastes entre les digni-
t€s divines, les vertus et les vices; a force de «valences» exemplaristes.
Toutefois, il me semble approprié au sujet général de cet ouvrage de pré-
Senter un peu plus largement 1’exposé de la foi juive, au livre 2.

Des que le sage juif entreprend de prouver les six articles de sa foi,
les objections du Gentil ne manquent pas de pertinence. A 1’affirmation
qu’un seul Dieu existe, le Gentil oppose: les quatre éléments sont mélés
dans chaque corps, ol chacun existe par lui-méme; il est donc possible
que plusieurs dieux soient mélés les uns aux autres; il est possible aussi
que Dieu occupe un lieu précis, auquel cas on peut concevoir une infini-
t€ de dieux dans une infinité de lieux. La réponse du Juif est intéressan-
te: la nature de Dieu ne peut pas nous étre connue ici bas! Par lumicre de
grace, I’entendement humain n’apprend que ce que Dieu n’est pas: ce
est a dire... que Dex n’est mie pierre, ne home, ne soloil, ne estoile, ne
hule chose corporel ou finie. Mais savoir ce que est Dieu en soi meimes?
Nul home ne peut savoir de sa meime ame que est, coment doncques sa-
voir que est Dex? Ceux qui seront en gloire dans 1’autre monde le
Connaitront! La connaissance de Dieu est un trait de la supériorité de
I"autre monde sur celui-ci?3.

< il



Edad Media

D’autres objections du Gentil, a propos de la création, embarrasseront
davantage son interlocuteur: Dieu a-t-il créé le mal? que faisait Dieu
avant la création du monde? comment quelque chose peut-il étre tiré du
néant? Sur le probléme du mal, «crux» de tous les théologiens, Raymond
Lulle, ici par la bouche du sage juif, s’en tire trés brievement par la dis-
tinction du mal de corpe (coulpe) et du mal de peinne; le premier, le mal
du péché, ne peut en aucune maniere étre 1’ceuvre de Dieu; quant 2 la pei-
ne, elle s’accorde a la parfaite justice de Dieu®*. Pour ce qui est des autres
objections —qui remontent a Philon d’Alexandrie ou a Averroés®— la
réponse est sommaire: Dieu est la cause premiere; comment elle a agi, est
chose que I’entendement ne peut gueére comprendre, comme nous ne com-
prenons pas davantage comment I’Ame est unie au corps...*

Une troisieme série d’objections, ad hominem cette fois, jaillissent
lorsque le Juif expose sa foi en ’avenement du Messie. Par exemple:
pourquoi les Juifs sont-ils toujours en captivité? —demande le Gentil.
Et le Sage de lui répondre que s’ils connaissent bien la raison de leurs
deux premieres captivités, de soixante-dix ans (Babylone) ou de quatre
cents ans (Egypte), les Juifs ne peuvent pas savoir pourquoi depuis 1400
ans ils sont sous la dépendance des gentils, des chrétiens et des sarra-
sins?’. Ce qui lui attire cette réplique, pleine d’ironie: —Possible chose
est que vos juis ne soyez en aucun pechié... dont ne vos veut delivrer la
divine bonté jusques a tent que vos... enquerrez pardon.

Parvenus a I’article de la résurrection des morts, Lulle connait trop
bien la situation religieuse du judaisme en diaspora pour ne pas prendre
les devants et mettre dans la bouche du sage lui-méme 1’écho des
controverses qui divisaient la Synagogue a ce sujet. Il y a donc des Juifs,
doit-il avouer, qui ne croient point a la résurrection. La raison en est que
le corps étant corruptible, ne peut retorner quant il est mort a l’estre en
coi il estoit devant la mort. Pour un deuxieme groupe, la résurrection
n’est que le chemin pour parvenir a un monde enfin heureux et pacifié
—mais non point pour ’éternité. La troisiéme opinion, celle que notre
sage professe, bien entendu, est que tous les hommes ressusciteront, les
bons pour une gloire pardurable, les mauvais pour des peines —mais
seulement pour un temps?2...

Pour conclure, permettez-moi d’ajouter quelques considérations sur
la genese du Livre du Gentil, ainsi que sur sa nature.

Il est dit, tout au commencement du Livre, que celui-ci fut écrit se-
lonc la manere du livre arabyc du Gentil. Notre ouvrage aurait donc eu
un modele. Mais lequel? On a songé tout d’abord a une ceuvre du gen-

52



Le «Livre du gentil et des trois sages»

re apologétique. Mais sans doute M. Menéndez Pelayo® n’a pas pous-
s€ tres loin ses recherches lorsqu’il a proposé le Kuzari du philosophe
et poete hispano-juif Yehuda ha-Levi (1070 ?-1143). Mon éminent
maitre et ami M. J.-M. Millas Vallicrosa®® n’a pas eu beaucoup de pei-
ne a montrer le caractere absolument différent des deux livres. On a
songé aussi®! au philosophe persan El Ghazali, dont Raymond Lulle a
paraphrasé —en vers!— la Logique; a I’historien persan Mohammed
Shahrastani (1076?-1153), auteur d’un Livre des religions et des sectes,
qui traite, comme celui du Gentil, des trois religions musulmane, juive
et chrétienne; au mystique hispano-musulman Ibn Arabi (1164-1240),
maitre incontesté du soufisme —et 1’on sait que Lulle, de son propre
aveu, s’est inspiré des soufis dans ses ceuvres mystiques, telles le Livre
de I’Ami et de I’Aimé®?; on a méme pu se référer 2 Abélard et a son
ceuvre inachevée Dialogus inter philosophum, judaeum et christianum,
€t encore au Livre des raisons dans les trois lois («Llibre de les raons
de les tres ligs»), d’auteur inconnu, que Lulle mentionne dans son Li-
vre de Contemplation (chap. XI, § 28)... Aucune de ces hypotheses
n’est convaincante. Alors Raymond Lulle, qui aimait s’autociter et ren-
voyer de 1’un a I’autre de ses ouvrages, aurait-il voulu dire par la que le
Gentil avait été rédigé une premiere fois en arabe? Lulle a prétendu a
Plusieurs reprises avoir écrit d’abord en arabe quelques-uns de ses trai-
tés. Mais il n’est pas certain que cette prétention soit quelque chose de
Plus qu’une innocente supercherie littéraire. En fait, aucun texte arabe
de Lulle ne nous est parvenu. Et de plus, dans certains cas comme lors-
qu’il s’agit de I’'immense somme philosophique, théologique et mysti-
que du Livre de Contemplation, il y a une presque impossibilité que
cette double rédaction, arabe et catalane, se soit accomplie dans le laps
de temps relativement court assigné par les biographes, alors que Lulle
avoue lui-méme posséder assez sommairement la langue arabe, assez
sans doute pour la lire et la parler, assurément pas pour en faire I’in-
Strument linguistique d’aussi complexes élucubrations. La question, a
mon humble avis, doit demeurer ouverte.

Quoi qu’il en soit, la référence a ce livre arabyc du Gentil est bien la
Seule citation contenue dans notre ouvrage —auquel en revanche Ray-
mond Lulle se réfere dans au moins neuf autres livres, de différentes
€poques de sa vie**. J’y verrais, pour ma part, une preuve de plus en fa-
Vveur de la datation du Livre du Gentil dans la toute premiere période de
la production littéraire lullienne, juste aprés, sinon avant, le Livre de
Contemplation, vers la fin de la longue retraite 2 Majorque qui suivit la
conversion de notre Bienheureux —c’est-a-dire vers 127234,

53



Edad Media

Moins hasardeux que d’en rechercher les sources, serait d’imaginer
notre Livre comme le fruit des controverses religieuses, orales et publi-
ques™®, entre théologiens des trois confessions, relativement fréquentes a
I’époque. Un exemple fameux de ces joutes apologétiques eut lieu a Pa-
ris en 1240. Et la plus importante dans les pays catalans fut convoquée
par le roi a I’instigation de saint Raymond de Penyafort et se tint a Barce-
lone le 20 juin 12633, Raymond Lulle lui méme a di les pratiquer sou-
vent. Jacques II de Catalogne, le 30 octobre 1299, accordait au Major-
quain la licence dc précher les samedis dans les synagogues et les
vendredis dans les mosquées®’. Et la Vita latine contemporaine rapporte
ses discussions avec des savants de 1’'Islam a Tunis, a Chypre et a Bou-
gie®®. De telles disputes, il les imagine se déroulant dans un esprit de paix
et de confiance réciproque —nous dirons méme de tolérance: disputando
benigne el amicabiliter conferendo, écrit Raymond Lulle dans sa Petitio
pro conversione infidelium & Boniface VIII, de 1295. Elles font partie de
tous ses projets missionnaires. Et la théorie en est mise dans la bouche
d’un cardinal dans le chap. 81 de son roman d’anticipation Livre de Blan-
querna®. Notre ouvrage, comme plusieurs autres en style dialogué*, se-
rait d’une part le modele, de I’autre 1’écho de ces débats courtois.

Lorsque Lulle rédigea le Livre du Gentil et des trois sages il était tout
au début de sa carriere, rempli de ferveur néophyte. Sa conviction de
I’infaillibilité de la méthode était totale; son optimisme inébranlable. Le
Livre en porte la marque. Les personnages sont des savants, des contem-
plateurs aussi, en tout cas des esprits anxieux de découvrir la vérité.
Leur raisonnement emprunte les procédés combinatoires. Mais il n’est
jamais froid: I’intelligence y est toujours soutenue par I’amour. Et le Li-
vre du Gentil, s’il développe une tranche importante de I’Art lullien, est
aussi et surtout un livre cordial.

Ainsi seront tous les grands ouvrages du Majorquain, ceux qui ont une
valeur proprement littéraire, écrits avant 1290. De ces ouvrages, ou il pré-
che la mission, plein de confiance et d’espoir dans les seules armes de 1’es-
prit, j’ai donné moi-méme la liste, avec des extraits tout 2 fait expressifs*.
Au début de son apostolat, Raymond Lulle ne songeait qu’a la conviction
et au témoignage —au besoin jusqu’au martyre sanglant. Seulement plus
tard, miiri d’un c6té par sa propre réflexion théologique, mais exaspéré par
les difficultés rencontrées, soit aupres des infideles, soit parmi les chré-
tiens enfermés dans leur confort, il a perdu patience. Dans les traités de la
derniere époque, s’il a mis de ’eau dans son vin quant a la puissance de
conviction des raisons nécessaires (fides vero est lumen a Deo datum, cum
quo intellectus attingit, extra suam naturam intelligendi, credendo de Deo

54



Le «Livre du gentil et des trois sages»

quod hoc sit verum quod non attigit intelligendo, —€crit-il en 1303, dans
sa Disputatio fidei et intellectus), il a aussi perdu 1’élan cordial de ses
ceuvres premiéres. Le style en est plus sec, les dialogues sont plus polémi-
ques, les appels a la croisade militaire se multiplient.

Toutefois, un point est toujours ferme dans ces projets de croisade:
I’expédition aura pour but d’obliger Juifs et musulmans a subir un ensei-
gnement de la doctrine catholique; jamais ils ne seront contraints d’em-
brasser la foi ou de recevoir le baptéme! Une position doctrinale aussi
nette en faveur du respect du for intérieur se devait d’étre relevée, lors-
qu’on sait combien la pratique du baptéme forcé devint monnaie couran-
te dans les derniers siecles du Moyen Age®.

Toulouse,A 1977

55



Edad Media

el Al -

o o

10.
11.

12.

13.

14.
15.

16.
17,
18.
19.

56

NOTES

11111

Obres de R. L., Palma de Mallorca, 1901, 1, puis par S. GARCIAS PALOU dans
R. L. Obres essencials, Barcelone, 1957, 1, pp. 1047-1142. Le texte latin par 1.
SALZINGER dans R. L. Opera, Moguntiae, 1722, 2, pp. 21-114. La traduction
fransaise, contemporaine de I’auteur (13067), par ARMAND LLINARES, R. L. Le
Livre du Gentil et des trois sages, Paris, 1966. Les ceuvres de Lulle sont citées
d’apres les chapitres et les paragraphes.

Blanquerna, 90, 7; Cf. Doctrina pueril, 72, 3.

A. LLINARES, Raymond Lulle, philosophe de I’action, Paris, 1963, pp. 37-48.
Desconort, vers 16-20.

Llibre de contemplacio, 358, 30.

Cf. LLINARES, R. L., philosophe de ’action, p. 167.

Llibre de contemplacio, 346, 19; Cf. Blanquerna, 85, 5; Doctrina pueril, 83, 2,
Desconort, vers 337-360; 529-540.

LG, 210.

Vita, 6: texte francais dans R. SUGRANYES DE FRANCH, R.L docteur des mis-
sions, Schoneck-Beckenried, 1954, p. 27.

Desconort, vers 277-280.

J. et T. CARRERAS ARTAU, Historia de la filosofia espariola, Filosofia cristiana
de los siglos XIII al XV, Madrid, 1939, pp. 514-523.

L. GARDET et M.-M. ANAWATI, Introduction a la théologie musulmane, Paris,
1948, pp. 343-373.

Cf. CARRERAS ARTAU, Historia, pp. 495-513. Voir en particulier Liber de as-
censu et descensu intellectus, Montpellier, 1304.

E. GILSON, La philosophie au Moyen Age, 2° éd., Paris, 1944, p. 464 ss.

Ce nombre n’est pas constant dans 1’ceuvre de Lulle, Cf. LLINARES, R. L. philo-
sophe de [’action, pp. 242-252.

LG, p. 33; OE, p. 1059.

THOMAS D’ AQUIN, Summa contra gentes, proem. 2.

L, p. 33.

OE, p. 1060a. Le traducteur frangais n’a pas bien suivi le texte catalan.



Le «Livre du gentil et des trois sages»

20.
21.
22,
23.
24,
25.
26.
21.

28.
29,
30.

S
32.
33,

34.
35,
36.
37.

38.
39.
40.

41.
42,

LG, p. 64.

LG, p. 208 ss.

LG, p. 212.

LG, p. 70.

LG, p. 72.

Cf. LLINARES, LG, p. 11, note 24.
LG, p. 77 ss.

LG, p. 85 ss. La troisieéme captivité d’Israél dure depuis 1400 ans a la fin du
XIII siecle parce que Lulle la fait partir de la campagne d’ Antiochus V Eupator
contre les Juifs en 163 a. C.

LG, p. 89 ss.
M. MENENDEZ PELAYO, Origenes de la novela, 1, Madrid, 1905, LXXIII ss.

J.-M. MILLAS VALLICROSA, Yehuda ha-Levi como poeta y apologista, Madrid-
Barcelona, 1947; Id., El Liber de praedicationis contra judeos, Madrid-Barce-
lona, 1957, p. 23 ss.

A. LLINARES, LG, p. 18 ss.
L’Ami et I’Aimé, trad. MARIUS ANDRE, Paris, 1921.

Llibre de contemplacio, Ars universalis, Liber principiorum theologiae, Liber
pricipiorum philosophiae, Liber de Spiritu Sancto, Llibre de Amic e Amat, Félix
de les meravelles del mon, Liber de acquisitione Terrae Sanctae et Liber de fine.

S. GARrcias PaLou, O.E., p. 1055.
S. GALMES, Dinamisme de R. L., Mallorca, 1905, p. 11.
F. VALLS TABERNER, S. Ramon de Penyafort, Barcelona, 1936, pp. 130-139.

A. RUBIO 1 LLUCH, Documents per la historia de la cultura catalana mig-eval,
Barcelona, 1908, 1, p. 13 ss.

Vita, 26, 34, 37.

Blanquerna, 81, 2.

Par exemple, Disputatio fidelis et infidelis, (Paris, 1288?), Liber de quinque
sapientibus (Naples, 1295), Disputatio Raimundi Christiani et Homar Sarra-
ceni (Pise, 1308).

R. L. docteur des missions, cité, p. 147.

Sur ce point la position de R. L. est analogue a celle de saint Thomas (Summa

II* I1*¢, qu. 10, 8) et de s. Raymond de Penyafort (Summa iuris, ed. J. R1Us SER-
RA, Barcelona, 1945, 1, 25).

57






	Le "Livre du gentil et des trois sages" de Raymond Lulle

