
Zeitschrift: Hispanica Helvetica

Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispánicos

Band: 2 (1991)

Artikel: De Raimundo Lulio al Vaticano II : artículos escogidos

Autor: Sugranyes de Franch, Ramon

Kapitel: Le "Livre du gentil et des trois sages" de Raymond Lulle

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-840881

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-840881
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE «LIVRE DU GENTIL ET DES TROIS SAGES»

DE RAYMOND LULLE

Parmi les innombrables écrivains religieux du Moyen Age, un trait
caractérise fondamentalement Raymond Lulle: tout son ceuvre —cet
immense opus lullien aux quelque 240 titres— est moins spéculatif que
pratique, il vise davantage à convaincre qu'à analyser. Et ceux qu'il veut
convaincre ce sont avant tout les «infidèles» —c'est-à-dire les Musulmans

et les Juifs, avec qui il était en rapports continuels.

Car, pour Raymond Lulle, ces infidèles, auxquels il adresse
inlassablement son apologétique, ne sont point des gens inconnus, ennemis par
définition de Dieu et de son Eglise, comme ils l'étaient pour tant d'autres

polémistes chrétiens. Ce sont ses proches voisins, souvent ses amis.
Le Livre du Gentil et des trois sages s'ouvre justement par cette constatation:

Com nos aions esté privez (familier) des mescreanz et avec eux
aions lone tens participé...}

Amis surtout dans le sens qu'il leur accorde d'emblée un préjugé favorable

de bonne foi. Il les respecte et respecte leurs croyances, comme le
montre ce Livre du Gentil, empreint tout entier d'une atmosphère irénique
de dialogue inter-confessionnel. Mais cette amitié même —cette sympathie

faudrait-il dire— envers les «mescreanz» le fait souffrir. Les infidèles
se perdent, puisqu'ils ne connaissent pas le vrai Dieu et son Fils Jésus-
Christ; ils vont à leur perte par ignorance, estime Raymond Lulle, d'après
une interprétation littérale de l'axiome «hors de l'Eglise pas de salut» fort
répandue dans son siècle. Et il veut les sauver. C'est pourquoi —s'écriera-t-il

face à ses contemporains trop insensibles— il faut d'autant plus se
souvenir de la mort des infidèles qui meurent en péchépar ignorance... II
faut s'en souvenir pour leur apporter la doctrine de Jésus-Christ, qui a
enlevé le péché du monde par son Incarnation et sa Passion!2

Raymond Lulle était né vers 1232-35, à Majorque, trois ou quatre ans
après que les Catalans, conduits par leur grand roi Jacques 1er, dit le
Conquérant, eussent repris l'île aux Sarrasins. Pendant toute sa jeunesse
il a côtoyé des Juifs et des Musulmans restés à Majorque après la
conquête. Puis, sujet de ces rois catalans qui exerçaient une véritable tha-

45



Edad Media

lassocratie dans la Méditerranée occidentale, toute sa longue vie durant il
a vu affluer dans les ports, à Majorque comme sur le continent, les
bateaux venant du Levant ou d'Afrique du Nord, remplis de récits de tant
de nobles gens et de tant de pays merveilleux qui vivaient dans l'ignorance

de la foi du Christ. La Tunisie des Hafsides et toute la Berbérie
accueillaient alors les marchands et les «consuls» catalans3 —comme elles
ont accueilli ensuite Lulle lui-même, devenu apôtre et missionnaire.

Vers la trentième année de sa vie —autour de 1265—, l'homme de

cour, sénéchal de l'infant Jacques futur roi de Majorque, subit une crise
spirituelle qui l'a «énamouré» du Christ sauveur4. Et dès ce moment il a
été littéralement obsédé par l'idée de faire quelque chose de son côté en
juste correspondance à l'Amour rédempteur. Or, que peut faire l'homme
au service de Dieu pour ajouter un brin à sa gloire, si ce n'est travailler à
étendre son règne, par l'apostolat? Converti, Raymond jura par trois fois
de ne plus se donner de repos ni de consolation tant que le monde entier
ne serait pas chrétien et tant que tous ne loueraient pas Dieu trine et
un5. Cette conscience d'une dette d'amour introduit dans toute l'attitude
de Raymond Lulle —même dans sa mystique— une nuance singulièrement

active6: il se constitue procurateur des infidèles et il leur voue sa
vie, jusqu'au martyre. Tel est le secret te cette existence mouvementée et
la clef qui permet de comprendre par l'intérieur une œuvre si étendue,
souvent déconcertante. S'il a recherché le savoir universel, c'est pour
avoir un instrument capable de rendre la vérité catholique accessible à

tout homme; s'il a parcouru les universités (Montpellier, Paris, Pise,
etc.), les cours des grands de ce monde et les conciles de la chrétienté
(Vienne du Dauphiné, en 1311), c'est pour convaincre les chrétiens de la
nécessité de convertir les infidèles; si, enfin, découragé, las de l'insuccès

de ses requêtes, il est parti seul en terre d'Islam, c'est encore —comme

saint François— pour ajouter à son enseignement un exemple
fécond, un geste héroïque.

Ce dont Raymond Lulle est absolument convaincu est que la conversion

ne peut être qu'un acte de liberté. Dieu ne fait pas violence au libre
vouloir de ceux qui sont dans Terreur, car s'il agissait ainsi le Créateur
irait contre le libre arbitre qu'il a mis dans sa créature, ce qui est impossible1.

Lulle non plus ne veut contraindre personne. Même lorsqu'il
entame une discussion théologique. Au lieu d'écraser le partenaire par la
vigueur dans la polémique, il le laisse faire librement son choix: à la fin
de notre Livre du Gentil, aucun des trois sages, chrétien, juif et musulman,

ne demande au Gentil laquelle des trois religions il va choisir. La

46



Le «Livre du gentil et des trois sages»

seule chose qui importe est que le choix du Gentil se fasse par force de
reson et par nature de entendement8.

Et là intervient ce qui fut pendant quarante ans le rêve, sinon la généreuse

chimère que Raymond Lulle a répandu dans toute sorte d'ouvrages:

trouver les arguments, les rationes necessariae qui convaincraient
irrésistiblement tous les esprits honnêtes et respectueux de la vérité.
C'est pour y parvenir qu'il a inventé son Art, immense machine à

raisonner, qu'il tient pour surnaturellement révélé. L'Ara magna et les
innombrables traités qui s'y rattachent —dont le Livre du Gentil — sont
pour Lulle des éléments essentiels de son apostolat. Dès les premiers
jours de sa vie pénitente, la Vita latine contemporaine nous parle9 d'une
inspiration véhémente qui le pousse à composer un livre, le plus efficace
du monde contre les erreurs des infidèles. Et l'insistance avec laquelle
Lulle lui-même revient sur cette illumination nous dispense de croire à

une exagération de son biographe. Ce n'est pas pour rien que l'école a
connu Raymond Lulle sous le nom de Doctor illumtinatus.

Qu'en est-il au juste de ces raisons nécessaires qui ont provoqué le
long des siècles de si âpres controverses? Pour notre homme, si l'on ne
pouvait pas prouver la foi, il s'ensuivrait que Dieu ne pourraitpas reprocher

aux chrétiens de ne pas vouloir l'enseigner aux infidèles. Et les
infidèles pourraient à bon droit se plaindre de Dieu qu 'il ne laisse pas
démontrer par arguments une vérité plus grande (que la leur)10. C'est
logique tout cela. Mais c'est bien osé. On pourrait le prendre pour une
visée d'orgueil monstrueux, si ce n'était pas plutôt une naïveté. Dans l'histoire

de la philosophie, la tentative de Lulle représente un effort grandiose
—assurément manqué, mais combien interessant— d'organiser une

méthode de pensée universelle, la première anticipation de l'art combina-
toire de Leibniz et en définitive de la moderne logique mathématique.
C'est un artifice, une ingénieuse mécanique, qui en combinant de toutes
les manières possibles les perfections des créatures nous livrera en même
temps toutes les perfections de Dieu. Autrement dit, le moyen d'abréger
le travail mental pour parvenir à la science acquise de la divinité. Dans
l'histoire de la théologie, les critiques et même les censures d'hétérodoxie

n'ont pas manqué. Ce n'est pas ici le lieu d'entrer dans ces controverses.

Et ce n'est pas non plus mon but de décerner à Raymond Lulle un
brevet d'orthodoxie. D'autres ont fait à fond cette étude et ont rendu justice

au penseur majorquain11. Disons seulement que ces fameuses raisons
nécessaires ou démonstrations rationnelles ne conduiraient, dans le
meilleur des cas, qu'à Y appréhension du dogme, non pas à sa compréhension,

les vérités dogmatiques gardant, au-delà de l'intelligence, leur

47



Edad Media

raison de mystère. Et si l'entêtement lullien mérite une justification, il
faut la chercher encore dans sa propre finalité apologétique: il s'adresse
surtout à des musulmans, plus qu'à des Juifs, et l'Islam ne connaît pas de

mystères proprement dits. La théologie musulmane, le kalam, se proposait

justement la défense apologétique des dogmes, non pas leur
compréhension, puisque la science divine est imparticipable. Le but du kalam
étant d'étayer d'arguments rationnels les croyances religieuses12, Lulle
de toute évidence fait écho à ces préoccupations des théologiens de
l'Islam; il veut se placer sur le même terrain qu'eux: veulent-ils des preuves?

Il leur en fournira au-delà de leurs exigences...

Il reste à préciser un point —et celui-ci est essentiel pour l'intelligence
de notre texte: le fondement de la théologie lullienne, la base du système

d'où partent les combinations algébriques de son Art, réside dans la
primauté absolue des attributs divins, dits aussi «dignités» ou perfections
divines. Ces dignités et leurs relations entre elles et avec le monde, dont
elles constituent l'exemplaire infini, sont à la fois principes de l'être et
lois de la pensée. Ainsi toute la combinatoire lullienne part du réalisme
ontologique des perfections divines; les créatures étant, dans leur être
même, des imitations de Dieu, l'entendement peut s'élever, grâce aux
propriétés des créatures et aux relations de ces propriétés entre elles,
jusqu'à connaître celles de Dieu13. Après tout, il se peut que la grande
illumination de Raymond Lulle lors de la retraite du Mont Randa, après sa

conversion, n'ait fait que lui permettre de «voir clair» dans son esprit; en

somme, de donner son adhésion définitive à une certaine philosophie, qui
était aussi pour lui une théologie, celle de l'exemplarisme de saint Bona-
venture. Ce fut Etienne Gilson le premier à le faire remarquer: «l'illumination

du Doctor illuminatus et celle du Doctor seraphicus
coïncident»14. Dès lors, les perfections divines sont les principes généraux et
communs à toutes les sciences, connus et évidents par soi. Et l'Art lullien
n'est que la manière de combiner correctement ces principes et d'atteindre

ainsi toutes les vérités que l'intellect humain est capable de saisir.

Cette introduction générale à la pensée lullienne, aussi succincte fût-
elle, était nécessaire —me semble-t-il— avant d'aborder le Livre du
Gentil. Ouvrons-le maintenant et nous serons d'emblée étonnés de

l'atmosphère de sérénité qui s'en dégage. Nous nous trouvons dans une
claire forêt, où trois sages sont assis sur l'herbe d'un biau pré, au bord
d'une mout beile fontaine, à l'ombre de cinq grands arbres. Les sages,
un Juif, un Chrétien et un Musulman, s'étaient salués courtoisement. Ils
s'apprêtaient à deviser de leurs croyances et de la science qu'ils
enseignaient à leurs écoliers, lorsqu'une dame à cheval, de fort belle apparen-

48



Le «Livre du gentil et des trois sages»

ce, vint abreuver à la source son palefroi. C'est Dame Intelligence. Et
les trois sages la prient de leur expliquer ce que représentent les cinq
arbres de la clairière et les lettres écrites sur leurs fleurs.

L'explication de Dame Intelligence n'est qu'une introduction à la
méthode combinatoire de l'Art lullien. Le premier arbre est celui des

vertus divines ou incréées. Elles sont au nombre de sept: éternité, bonté,
sagesse, grandeur, pouvoir, amour et perfection15. L'arbre a vingt-et-une
fleurs, résultat de la combination deux par deux de toutes ces vertus. Le
deuxième arbre est celui des sept vertus divines et des sept vertus
humaines créées, trois théologales et quatre cardinales; il aura donc 49
fleurs, dans lesquelles ces deux séries de vertus seront groupées par paires.

Le troisième a également 49 fleurs, produit de la combinaison des

sept vertus divines et des sept péchés capitaux. Le quatrième arbre combine

encore deux par deux sur ses fleurs les sept vertus humaines. Et
dans le cinquième, enfin, 49 fleurs résulteront de la confrontation de
chacune de ces vertus avec les sept péchés capitaux. La considération de
ces arbres et de leurs fleurs permettra d'adresser sur le bon chemin les
hommes qui sont dans l'erreur (hàmens errats, dit le texte catalan, tandis
que le français a traduit par heiranz, hérétiques) parce qu'ils n'ont pas
connaissance de Dieu et de conseillier et conforter les desconseillez et
assouagier les travaillez A quelques conditions pourtant: que l'on
reconnaisse les vertus divines toujours supérieures aux vertus humaines;
que les vertus s'accordent les unes aux autres et s'opposent aux vices;
enfin, que la fin de l'homme est de connaître et d'aimer Dieu, de le
craindre et de le servir.

Ayant remercié la Dame, les trois sages vont reprendre leur discussion

théologique. Ils ne peuvent guère la fonder sur des arguments
d'autorité, car le Juif et le Musulman rejettent le Nouveau Testament, et ni le
Juif ni le chrétien n'acceptent les sentences du Coran. Il faudra donc
bien qu'ils en appellent à des «raisons démonstratives et nécessaires»,
telles que les arbres les leur offrent. Mais non sans avoir au préalable
prononcé cette belle invocation oecuménique: Oh Dieu! Quelle grande
bonne aventure ce serait si par ces arbres nous pouvions être dans la
meme loi et dans la même croyance tous tes hommes qui sommes sur la
terre!16 Tout Raymond Lulle est dans ce paragraphe.

Saint Thomas d'Aquin, dans la Summa contra gentes, ou le terrible
polémiste que fut le Dominicain catalan Raymond Marti, dans son Pu-
gio fidei, ont bien senti cette impossibilité de se servir de l'autorité des
Livres sacrés pour argumenter avec ceux qui ne la reconnaissent pas,

49



Edad Media

linde necesse est ad naturalem rationem recurrere cui omnibus assentire
coguntur —dit saint Thomas, en s'empressant d'ajouter: quae tarnen in
rebus divinis deficiens est17—, ce qui ne l'empêche pas de brandir quand
même contre les Jufis leur propre Ancien Testament. Plus optimiste,
Raymond Lulle ira bien au-delà des grands Dominicains et d'entrée il
aura recours à ces fameuses «raisons nécessaires»...

Nos trois interlocuteurs en sont là de leur entretien, lorsque le Gentil
apparaît, come home esgaré; il avait grant barbe et granz cheveux et ve-
noit en guise d'home lay; il jut meigres et descolorez par le travail de
ses griés pensées18. Raymond Lulle ne manque pas d'humour: au milieu
de ses propres malheurs, le Gentil s'émerveille de Y estrange maniéré
des trois sages et leurs estranges vestements et encore plus de la salutation

qu'ils lui adressent au nom de Dieu créateur, qui resucitera les bons
et les mauvés. Il n'en faut pas davantage pour engager une nouvelle
discussion théologique. Le Gentil est un païen qui n'a jamais entendu parler

d'un Dieu unique, ni de la résurrection, ni encore moins de la
Providence. Il était accablé par la pensée qu'après la mort il ne cuidoit estre
nule chose. C'est pourquoi il a saisi immédiatement la portée de cette
parole des sages: —Il m'est d'avis, dit-il, que celui gui pourra me prouver

par des raisons «vivantes» la résurrection pourra jeter de mon âme
la douleur et la tristesse que je soujfre l9.

Les trois savants n'en demandent pas mieux. A tour de rôle, en
«cueillant les fleurs» des cinq arbres autour de la fontaine, ils s'efforcent
de démontrer les trois vérités essentielles communes aux trois religions
monothéistes: l'unité de Dieu, la résurrection des hommes, la récompense

ou le châtiment dans l'autre vie. C'est le contenu du livre 1. Après
quoi, à sa grande surprise, le Gentil apprend qu'il a en face de lui les
représentants de trois religions différentes! A chacun donc de prouver les
articles de sa foi —toujours suivant la méthode des arbres. Nouvel
assaut de courtoisie: lequel des trois doit commencer? C'est le Gentil qui
décide: la religion la plus ancienne sera exposée en premier. Il est aussi

convenu que seul le Gentil posera des questions à chacun d'eux20.

Et à partir de là se déroule le long exposé des trois religions. Dans le
livre 2, le Juif prouvera les huit articles de la foi de Moïse: croire en un
seul Dieu; croire que ce Dieu est créateur de toutes choses; croire qu'il
a révélé sa loi à Moïse; croire qu'il enverra un Messie qui délivrera les
Juifs de leur captivité; croire à la résurrection; croire au jugement,
quand Dieu séparera les bons des mauvais; croire à la gloire céleste;
croire à l'enfer. Puis c'est au tour du Chrétien (livre 3). Il répartit ses

50



Le «Livre du gentil et des trois sages»

thèses en quatorze articles, sept relatifs à la nature divine de Jésus-
Christ, sept à sa nature humaine. Mais pour ce qui est de l'unité de Dieu
et de sa fonction créatrice, il s'en remet aux preuves apportées par le
Juif. En revanche, il développera la Trinité, l'Incarnation et l'oeuvre
rédemptrice du Christ. Le livre 4 est réservé au Musulman, suivant les
douze articles de la foi de l'Islam. Les exposés terminés, le Gentil
remercie en pleurant de joie son Seigneur et son Créateur21, qui a libéré
son âme des ténèbres qui l'envahissaient. Mais aucun des trois sages ne
veut savoir laquelle des religions il est prêt à embrasser. La conclusion
de Lulle est tout autre: les sages vont se séparer en constatant que les
différences de religion sont des causes de guerres et de malheurs; ils
estiment que si la vérité était constamment et vigoureusement opposée à

l'erreur, elle triompherait: mais les hommes ont peur de la mort, des

maladies, de la souffrance; ils ne veulent abandonner ni leurs biens ni
leurs parents pour aller prêcher a ceux qui vont par la voie de dampna-
tion22. Ils se demandent mutuellement pardon des paroles désobligeantes

qu'ils auraient pu prononcer au cours de la discussion.

Le lecteur ne m'en voudra pas, je pense, si je lui fais grace des détails
des démonstrations lulliennes. Je craindrais fort de l'égarer dans les
détails de ces subtiles combinaisons. Il y a une certaine ingénuité à vouloir
tout prouver à force de rapprochements ou de contrastes entre les dignités

divines, les vertus et les vices; à force de «valences» exemplaristes.
Toutefois, il me semble approprié au sujet général de cet ouvrage de
présenter un peu plus largement l'exposé de la foi juive, au livre 2.

Dès que le sage juif entreprend de prouver les six articles de sa foi,
les objections du Gentil ne manquent pas de pertinence. A l'affirmation
qu'un seul Dieu existe, le Gentil oppose: les quatre éléments sont mêlés
dans chaque corps, où chacun existe par lui-même; il est donc possible
que plusieurs dieux soient mêlés les uns aux autres; il est possible aussi
que Dieu occupe un lieu précis, auquel cas on peut concevoir une infinité

de dieux dans une infinité de lieux. La réponse du Juif est intéressante:

la nature de Dieu ne peut pas nous être connue ici bas! Par lumière de
grâce, l'entendement humain n'apprend que ce que Dieu n'est pas: ce
est a dire... que Dex n'est mie pierre, ne home, ne soloil, ne estoile, ne
nule chose corporel ou finie. Mais savoir ce que est Dieu en soi meimes?
Nul home ne peut savoir de sa meime ame que est, cornent doncques
savoir que est Dex? Ceux qui seront en gloire dans l'autre monde le
connaîtront! La connaissance de Dieu est un trait de la supériorité de
l'autre monde sur celui-ci23.

51



Edad Media

D'autres objections du Gentil, à propos de la création, embarrasseront

davantage son interlocuteur: Dieu a-t-il créé le mal? que faisait Dieu
avant la création du monde? comment quelque chose peut-il être tiré du
néant? Sur le problème du mal, «crux» de tous les théologiens, Raymond
Lulle, ici par la bouche du sage juif, s'en tire très brièvement par la
distinction du mal de corpe (coulpe) et du mal de peinne; le premier, le mal
du péché, ne peut en aucune manière être l'œuvre de Dieu; quant à la peine,

elle s'accorde à la parfaite justice de Dieu24. Pour ce qui est des autres
objections —qui remontent à Philon d'Alexandrie ou à Averroës25— la
réponse est sommaire: Dieu est la cause première; comment elle a agi, est
chose que l'entendement ne peut guère comprendre, comme nous ne
comprenons pas davantage comment l'âme est unie au corps...26

Une troisième série d'objections, ad hominem cette fois, jaillissent
lorsque le Juif expose sa foi en l'avenement du Messie. Par exemple:
pourquoi les Juifs sont-ils toujours en captivité? —demande le Gentil.
Et le Sage de lui répondre que s'ils connaissent bien la raison de leurs
deux premières captivités, de soixante-dix ans (Babylone) ou de quatre
cents ans (Egypte), les Juifs ne peuvent pas savoir pourquoi depuis 1400
ans ils sont sous la dépendance des gentils, des chrétiens et des
sarrasins27. Ce qui lui attire cette réplique, pleine d'ironie: —Possible chose
est que vos juis ne soyez en aucun pechié... dont ne vos veut délivrer la
divine bonté jusques a tent que vos... enquerrezpardon.

Parvenus à l'article de la résurrection des morts, Lulle connaît trop
bien la situation religieuse du judaïsme en diaspora pour ne pas prendre
les devants et mettre dans la bouche du sage lui-même l'écho des

controverses qui divisaient la Synagogue à ce sujet. Il y a donc des Juifs,
doit-il avouer, qui ne croient point à la résurrection. La raison en est que
le corps étant corruptible, ne peut retorner quant il est mort a l'estre en
coi il estoit devant la mort. Pour un deuxième groupe, la résurrection
n'est que le chemin pour parvenir à un monde enfin heureux et pacifié
—mais non point pour l'éternité. La troisième opinion, celle que notre
sage professe, bien entendu, est que tous les hommes ressusciteront, les
bons pour une gloire pardurable, les mauvais pour des peines —mais
seulement pour un temps28...

Pour conclure, permettez-moi d'ajouter quelques considérations sur
la genèse du Livre du Gentil, ainsi que sur sa nature.

Il est dit, tout au commencement du Livre, que celui-ci fut écrit se-
lonc la manere du livre arabyc du Gentil. Notre ouvrage aurait donc eu
un modèle. Mais lequel? On a songé tout d'abord à une œuvre du gen-

52



Le «Livre du gentil et des trois sages»

re apologétique. Mais sans doute M. Menéndez Pelayo29 n'a pas poussé
très loin ses recherches lorsqu'il a proposé le Kuzari du philosophe

et poète hispano-juif Yehuda ha-Levi (1070 7-1143). Mon éminent
maître et ami M. J.-M. Millàs Vallicrosa30 n'a pas eu beaucoup de peine

à montrer le caractère absolument différent des deux livres. On a

songé aussi31 au philosophe persan El Ghazali, dont Raymond Lulle a

paraphrasé —en vers!— la Logique; à l'historien persan Mohammed
Shahrastani (10767-1153), auteur d' un Livre des religions et des sectes,
qui traite, comme celui du Gentil, des trois religions musulmane, juive
et chrétienne; au mystique hispano-musulman Ibn Arabi (1164-1240),
maître incontesté du soufisme —et l'on sait que Lulle, de son propre
aveu, s'est inspiré des soufis dans ses œuvres mystiques, telles le Livre
de l'Ami et de l'Aimé32; on a même pu se référer à Abélard et à son
œuvre inachevée Dialogus inter philosophum, judaeum et christianum,
et encore au Livre des raisons dans les trois lois («Llibre de les raons
de les très ligs»), d'auteur inconnu, que Lulle mentionne dans son
Livre de Contemplation (chap. XI, § 28)... Aucune de ces hypothèses
n'est convaincante. Alors Raymond Lulle, qui aimait s'autociter et
renvoyer de l'un à l'autre de ses ouvrages, aurait-il voulu dire par là que le
Gentil avait été rédigé une première fois en arabe? Lulle a prétendu à

plusieurs reprises avoir écrit d'abord en arabe quelques-uns de ses traités.

Mais il n'est pas certain que cette prétention soit quelque chose de
plus qu'une innocente supercherie littéraire. En fait, aucun texte arabe
de Lulle ne nous est parvenu. Et de plus, dans certains cas comme
lorsqu'il s'agit de l'immense somme philosophique, théologique et mystique

du Livre de Contemplation, il y a une presque impossibilité que
cette double rédaction, arabe et catalane, se soit accomplie dans le laps
de temps relativement court assigné par les biographes, alors que Lulle
avoue lui-même posséder assez sommairement la langue arabe, assez
sans doute pour la lire et la parler, assurément pas pour en faire
l'instrument linguistique d'aussi complexes élucubrations. La question, à

mon humble avis, doit demeurer ouverte.

Quoi qu'il en soit, la référence à ce livre arabyc du Gentil est bien la
seule citation contenue dans notre ouvrage —auquel en revanche
Raymond Lulle se réfère dans au moins neuf autres livres, de différentes
époques de sa vie33. J'y verrais, pour ma part, une preuve de plus en
faveur de la datation du Livre du Gentil dans la toute première période de
la production littéraire lullienne, juste après, sinon avant, le Livre de
Contemplation, vers la fin de la longue retraite à Majorque qui suivit la
conversion de notre Bienheureux —c'est-à-dire vers 127234.

53



Edad Media

Moins hasardeux que d'en rechercher les sources, serait d'imaginer
notre Livre comme le fruit des controverses religieuses, orales et
publiques35, entre théologiens des trois confessions, relativement fréquentes à

l'époque. Un exemple fameux de ces joutes apologétiques eut lieu à Paris

en 1240. Et la plus importante dans les pays catalans fut convoquée
par le roi à l'instigation de saint Raymond de Penyafort et se tint à Barcelone

le 20 juin 126336. Raymond Lulle lui même a dû les pratiquer
souvent. Jacques II de Catalogne, le 30 octobre 1299, accordait au Major-
quain la licence de prêcher les samedis dans les synagogues et les
vendredis dans les mosquées37. Et la Vita latine contemporaine rapporte
ses discussions avec des savants de l'Islam à Tunis, à Chypre et à
Bougie38. De telles disputes, il les imagine se déroulant dans un esprit de paix
et de confiance réciproque —nous dirons même de tolérance: disputando
benigne el amicabiliter conferendo, écrit Raymond Lulle dans sa Petitio
pro conversione infidelium à Boniface VIII, de 1295. Elles font partie de

tous ses projets missionnaires. Et la théorie en est mise dans la bouche
d'un cardinal dans le chap. 81 de son roman d'anticipation Livre de Blan-
querna39. Notre ouvrage, comme plusieurs autres en style dialogué40,
serait d'une part le modèle, de l'autre l'écho de ces débats courtois.

Lorsque Lulle rédigea le Livre du Gentil et des trois sages il était tout
au début de sa carrière, rempli de ferveur néophyte. Sa conviction de
l'infaillibilité de la méthode était totale; son optimisme inébranlable. Le
Livre en porte la marque. Les personnages sont des savants, des contemplateurs

aussi, en tout cas des esprits anxieux de découvrir la vérité.
Leur raisonnement emprunte les procédés combinatoires. Mais il n'est
jamais froid: l'intelligence y est toujours soutenue par l'amour. Et le
Livre du Gentil, s'il développe une tranche importante de l'Art lullien, est
aussi et surtout un livre cordial.

Ainsi seront tous les grands ouvrages du Majorquain, ceux qui ont une
valeur proprement littéraire, écrits avant 1290. De ces ouvrages, où il prêche

la mission, plein de confiance et d'espoir dans les seules armes de l'esprit,

j'ai donné moi-même la liste, avec des extraits tout à fait expressifs41.
Au début de son apostolat, Raymond Lulle ne songeait qu'à la conviction
et au témoignage —au besoin jusqu'au martyre sanglant. Seulement plus
tard, mûri d'un côté par sa propre réflexion théologique, mais exaspéré par
les difficultés rencontrées, soit auprès des infidèles, soit parmi les chrétiens

enfermés dans leur confort, il a perdu patience. Dans les traités de la
dernière époque, s'il a mis de l'eau dans son vin quant à la puissance de
conviction des raisons nécessaires (fides vero est lumen a Deo datum, cum

quo intellectus attingit, extra suant naturam intelligendi, credendo de Deo

54



Le «Livre du gentil et des trois sages»

quod hoc sit verum quod non attigit intelligendo, —écrit-il en 1303, dans

sa Disputatio fidei et intellectus), il a aussi perdu l'élan cordial de ses

œuvres premières. Le style en est plus sec, les dialogues sont plus polémiques,

les appels à la croisade militaire se multiplient.

Toutefois, un point est toujours ferme dans ces projets de croisade:
l'expédition aura pour but d'obliger Juifs et musulmans à subir un
enseignement de la doctrine catholique; jamais ils ne seront contraints
d'embrasser la foi ou de recevoir le baptême! Une position doctrinale aussi
nette en faveur du respect du for intérieur se devait d'être relevée,
lorsqu'on sait combien la pratique du baptême forcé devint monnaie courante

dans les derniers siècles du Moyen Age42.

Toulouse, 1977

55



Edad Media

NOTES

1. Le Llibre del Gentil e los très Savis a été édité en catalan par M. Obrador dans

Obres de R. L„ Palma de Mallorca, 1901, 1, puis par S. Garcias Palou dans
R. L. Obres essencials, Barcelone, 1957, 1, pp. 1047-1142. Le texte latin par I.
Salzinger dans R. L. Opera, Moguntiae, 1722, 2, pp. 21-114. La traduction
fransaise, contemporaine de l'auteur (1306?), par Armand Llinares, R. L. Le
Livre du Gentil et des trois sages, Paris, 1966. Les œuvres de Lulle sont citées

d'après les chapitres et les paragraphes.

2. Blanquerna, 90, 7; Cf. Doctrina pueril, 72, 3.

3. A. Llinares, Raymond Lulle, philosophe de l'action, Paris, 1963, pp. 37-48.

4. Desconort, vers 16-20.

5. Llibre de contemplaciô, 358, 30.

6. Cf. Llinares, R. L., philosophe de l'action, p. 167.

7. Llibre de contemplaciô, 346, 19; Cf. Blanquerna, 85, 5; Doctrina pueril, 83, 2,

Desconort, vers 337-360; 529-540.

8. LG, 210.

9. Vita, 6: texte français dans R. Sugranyes de Franch, R.L docteur des mis¬

sions, Schoneck-Beckenried, 1954, p. 27.

10. Desconort, vers 277-280.

11. J. et T. Carreras Artau, Historia de la filosofia espanola, Filosofla cristiana
de los siglos XIII al XV, Madrid, 1939, pp. 514-523.

12. L. Gardet et M.-M. Anawati, Introduction à la théologie musulmane, Paris,
1948, pp. 343-373.

13. Cf. Carreras Artau, Historia, pp. 495-513. Voir en particulier Liber de as-

censu et descensu intellectus, Montpellier, 1304.

14. E. Gilson, La philosophie au Moyen Age, 2e éd., Paris, 1944, p. 464 ss.

15. Ce nombre n'est pas constant dans l'œuvre de Lulle, Cf. Llinares, R. L. philo¬
sophe de l'action, pp. 242-252.

16. LG, p. 33; OE, p. 1059.

17. Thomas d'Aquin, Summa contra gentes, proem. 2.

18. LG, p. 33.

19. OE, p. 1060a. Le traducteur français n'a pas bien suivi le texte catalan.

56



Le «Livre du gentil et des trois sages»

20. LG, p. 64.

21. LG, p. 208 ss.

22. LG, p. 212.

23. LG, p. 70.

24. LG, p. 72.

25. Cf. Llinares, LG, p. 11, note 24.

26. LG, p. 77 ss.

27. LG, p. 85 ss. La troisième captivité d'Israël dure depuis 1400 ans à la fin du

XIII siècle parce que Lulle la fait partir de la campagne d'Antiochus V Eupator
contre les Juifs en 163 a. C.

28. LG, p. 89 ss.

29. M. Menéndez Pelayo, Origenes de la novela, 1, Madrid, 1905, LXXIII ss.

30. J.-M. Millàs Vallicrosa, Yehuda ha-Levî como poeta y apologista, Madrid-
Barcelona, 1947; Id., El Liber de praedicationis contra judeos, Madrid-Barcelona,

1957, p. 23 ss.

31. A. Llinares, LG, p. 18 ss.

32. L'Ami et l'Aimé, trad. Marius André, Paris, 1921.

33. Llibre de contemplaciô, Ars universalis, Liber principiorum theologiae, Liber
pricipiorum philosophiae, Liber de Spiritu Sancto, Llibre de Amie e Amat, Félix
de les meravelles del mon, Liber de acquisitione Terrae Sanctae et Liber define.

34. S. Garcias Palou, O.E., p. 1055.

35. S. Galmés, Dinamisme de R. L., Mallorca, 1905, p. 11.

36. F. Valls Taberner, S. Ramon de Penyafort, Barcelona, 1936, pp. 130-139.
37. A. Rubio i Lluch, Documents per la histària de la cultura catalana mig-eval,

Barcelona, 1908, 1, p. 13 ss.

38. Vita, 26, 34, 37.

39. Blanquerna, 81,2.
40. Par exemple, Disputatio fidelis et infidelis, (Paris, 1288?), Liber de quinque

sapientibus (Naples, 1295), Disputatio Raimundi Christiani et Homar Sarra-
ceni (Pise, 1308).

41. R. L. docteur des missions, cité, p. 147.

42. Sur ce point la position de R. L. est analogue à celle de saint Thomas (Summa
IIa IIae, qu. 10, 8) et de s. Raymond de Penyafort (Summa iuris, ed. J. Rius Serra,

Barcelona, 1945, 1, 25).

57




	Le "Livre du gentil et des trois sages" de Raymond Lulle

