Zeitschrift: Hispanica Helvetica
Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispanicos

Band: 2 (1991)

Artikel: De Raimundo Lulio al Vaticano Il : articulos escogidos
Autor: Sugranyes de Franch, Ramon

Kapitel: Ramon Llull i I'lslam

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-840881

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-840881
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RAMON LLULL I L’ISLAM!

I.  Amb una erudici6 esbalaidora i una considerable originalitat de
pensament, Américo Castro omple més de sis-centes pagines per tal de
descobrir la clau de I’enigma historic que Espanya representa per a tots
els pensadors intelligents?. Aquesta clau, la primera edici6 castellana la
insinuava ja des del subtitol: Espafia en su historia (Cristianos, moros y
Judios). Ara, la versié més recent del llibre, que és I’edicid francesa del
1963, com per recalcar la tesi que es tractava de demostrar, la formula
en la seva Postface: «el llarg periode de set-cents anys durant el qual
s’ha constituit la futura forma de vida collectiva que s’havia d’anome-
nar espanyola (del segle VIII al segle XV) ha d’ésser considerat més que
com una «edad mitjana», com 1’¢poca en que convivien cristians, moros
1jueus» (Réalité, p. 685).

La descoberta i I’afirmacié de I’arrel semitica del que ell anomena la
morada vital del poble espanyol, particularitat que el diferencia dels
altres pobles d’Europa, es presenta aixi com I’objectiu final de 1’ampla
recerca de Castro. Per0 la seva, com totes les investigacions cientifi-
ques, parteix d’una intuici6 inicial. Els postulats fonamentals que pro-
mouen i ordenen la immensa acumulacié de dades historiques s6n dos,
en aquest cas: un de caracter metodologic, 1’altre de contingut. Pel que
fa al metode, la idea central és que la historia no consisteix simplement
en la ingénua (?7) empresa de narrar els fets tal com son, car «una reali-
dad sélo [€és] historiable cuando es puesta en correlacion con la estruc-
tura humana en que existe, y con los valores en los cuales se hace signi-
ficante» (Realidad, p. 7). «El sentido de los hechos es lo que explica la
historia, no los hechos, en si meras apariencias inertes» (Realidad, p.
580). Quant al contingut, el punt de partenca de Castro, la seva intuicié
elemental, és que la consciencia espanyola, que es forma entre els
segles VIII i XII,? a partir del segle XIII és una realitat viscuda, una
peculiar morada vital, una vividura, en la qual es retroben Castella i
Andalusia, Galicia, Basconia i Catalunya®. I tot I’esforg de la seva obra
s’adreca a descriure d’una manera existencial els elements d’aquesta
realitat, més que no pas a definir-la.

29



Edad Media

No és feina meva, en el present assaig, d’escatir la valua del metode
historic que Américo Castro aplica en el seu llibre. Aquesta critica de
conjunt pertany als historiadors. I en aquestes notes, de caracter més
aviat literari, m’he proposat només d’estudiar un punt concret de 1’argu-
mentacié de Castro. M’interessa de subratllar, tanmateix, la seva visié
total de la histdéria i el seu criteri, tan oposat al positivisme 1 al raciona-
lisme en les recerques historiques com al pensament «dels qui veuen en
els fets economics el centre de la historia, en lloc de veure’l en alld que
I’home ha fet de I’economia» (Réalité p. 689). Dins aquesta visid, els
fets literaris tenen tanta importancia com els fets religiosos 1 els fets
socials, 1 uns altres en tenen més que no pas els de I’economia. No obli-
dem que Castro, per la seva formacioé 1 per la seva professio, és més un
fildleg que un historiador. I aixi no sera gens estrany que la seva argu-
mentacio es fonamenti per damunt de tot en 1’analisi d’obres literaries.

La tesi de Castro —puix que tesi hi ha— és, doncs, la de la influéncia
semitica en les manifestacions vitals del poble espanyol, sigui per assi-
milacié d’influxos directes, sigui per reaccié concomitant. Els seus rao-
naments recolzen sobre un munt de fets innegables, i en definitiva serien
convincents, si fossin aplicats només a I’Espanya castellana. I encara lla-
vors restarien molts punts concrets per elucidar —com un que assenyala-
ré més endavant. La feblesa del llibre rau, al meu entendre, en la hipotesi
que li serveix de punt de partenca. Car, més que d’una intuici6 inicial, cal
parlar aci d’un pressuposit indemostrat, que per a 1’autor pren tot el
relleu d’un axioma: la unitat de disposicio vital que constitueix als seus
ulls la vividura espanyola. Tots els raonaments de Castro i el cimul de
fets que addueix s’articulen dins aqueixa hipotesi unitaria. I d’aci ve el
mal. Es evident que la significaci6 propia de Catalunya no entra de peu
pla en la seva construccié. Catalunya el destorba, visiblement. Per a cap
pais peninsular no sent la necessitat de fer digressions especials, com les
fa per a Catalunya. I les que li dedica mostren clarament els dubtes que
envaeixen el seu esperit. Si I’época en que es forma la consciencia espan-
yola s’estén precisament durant els segles que van de la invasi6 arabiga
fins a la fi de I’art romanic, 1’historiador no ignora que des de 1’any 785
fins al tractat de Corbeil (1258), la Marca Hispanica primer, i després els
comtats catalans, han viscut intimament lligats al moén occita. Lleialment
reconeix que «mientras el noroeste de Espafia se estructuraba con Santia-
go (cap. VI) y el pueblo castellano se revelaba politica, linguistica y épi-
camente (cap. VIII), Catalufia vivia con las espaldas vueltas a todo eso»
(Realidad, p. 114). A desgrat d’aix0, dues de les digressions referents a
Catalunya es clouen amb la reafirmaci6é indemostrada del seu postulat:

30



Ramon Llull i ’Islam

«unidos o no politicamente, castellanos, catalanes y portugueses son
unos en cuanto a la forma radical de su existir, pese a sus considerables
diferencias (Realidad, p. 115, n. 53). I amb més precisié encara en I’edi-
ci6 francesa: «la Catalogne est comprise dans la méme dialectique histo-
rique que les autres peuples de la Péninsule Ibérique: présences chrétien-
nes - islamiques - judaiques, attraction et réaction a 1’égard de 1’Europe
chretienne, et particulierement de la France» (Réalité, p. 692 ss.). Men-
tre, per altra banda, recorda que el 1625, en ple govern del comte-duc
d’Olivares, aragonesos, valencians i catalans apareixien encara com a
estrangers a I’Espanya castellana (Realidad, p. 583)...

II. Seguint el metode que li és propi, era cosa facil d’imaginar que
Castro es valdria de la figura de Ramon Llull com d’un argument de pes
a favor de la seva tesi semititzant. I, efectivament, tan aviat com enceta
el capitol X, sobre el pensament i la sensibilitat religiosa, Ramon Llull
apareix: «Fuera de Castilla aparece la figura extraordinaria de Raimun-
do Lulio (;1232?-1315), situada en el marco cristiano-isldmico de la
vida espafiola» (Realidad, p. 294). De la vasta producci6 lul'liana, pero,
només analitza dues obres: el Llibre del Gentil e dels tres savis, com la
expressié de la tolérancia tant doctrinal (diu ell!) com practica propia de
I'Islam, i el Llibre d’Amic e Amat, en el qual s’esplaia una religiositat
mistica que el mateix Ramon Llull no té escrupols a confessar inspirada
per les paraules d’amor 1 els exemplis abreujats de que se serveixen els
homens religiosos de 1'Islam «qui han nom sufies»’.

Restava saber si el pensament i la religiositat de Ramon Llull serien
també interpretats com una confirmacio de la visi6 unitaria de I’Espanya
en procés de gestacié. L’honestedat cientifica de Castro li fa reconeixer
d’antuvi que la posici6 lul'liana dins el marc cristiano-islamic de la vida
espanyola és «la que corresponde a las circunstancias de Catalufia»(Rea-
lidad, p. 294). I unes pagines més enlla va fins a declarar: «No me intere-
san por si mismos el pensamiento o la mistica de Raimundo Lulio, sino
el hecho de que en la zona catalana de Espafia pudiera existir en el siglo
X1IT una mistica tefiida de islamismo, impensable en la Castilla de aquel
tiempo» (Realidad, p. 307). De fet, la consideraci6 del fenomen lul'lia
planteja a Castro un problema molt serids: a Castella hi hagué, al segle
XVI, una veritable explosié de misticisme, tant en la manera popular dels
alumbrados, com en 1’exquisida de santa Teresa i sant Joan de la Creu;
(com és, doncs, que no hi hagués ni mistica, ni gairebé lirica, és a dir, cap
forma d’expressié intimista i subjectiva, a Castella, abans del segle XIV?
I és entorn d’aquest problema que el pressuposit de 1’autor es reflecteix

31



Edad Media

novament: tots els pobles peninsulars han rebut els mateixos estimuls —i
en aquest cas el de la lirica i la mistica musulmanes; pero cadascun d’ells
ha reaccionat segons la morada de vida que intentava de protegir: «Casti-
lla fue convirtiéndose en el eje de la nacionalidad hispénica gracias a su
religiosidad guerrera; su cohesién politica descansaba en un sentido
moral antiisldmico, en grave austeridad, que hall6 en el prestigio del
poder consuelos para la ausencia de placeres y de esplendor material [...]
Se protegi6 contra el arrebato individual, de cualquier indole que fuese, y
al cual no temid el cataldn, precisamente por carecer de conciencia de ser
un modelo, siempre en riesgo de dejar de serlo» (Realidad, p. 308) Es a
dir, que en aquesta reaccid diferent dels dos pobles enfront de I’estimula-
cié islamica, Catalunya resulta ésser la que ha assimilat una religiositat
musulmana, mentre Castella se n’hauria allunyat per instint de conserva-
ci6. Des del punt de vista propiament artistic, «el delicioso Libre de
Amich e Amat es un ejemplo mas de mudejarismo literario [...] lo mismo
que mas tarde el Arcipreste de Hita dara un sesgo cristiano a obras islé-
micas de tema erdtico» (Realidad, p. 302 ss.).

.Es ben bé aixi com cal plantejar el problema de les influéncies,
innegables, de 1’Islam en la literatura mistica lulliana (i fins en la teolo-
gia, afegeixo jo) —o el de la rolerancia del Llibre del Gentil? Aquest és
el punt precis que aci voldria discutir. I, amb tota objectivitat, prenent en
consideracid, no pas una obra isolada, sind la figura eximia del Barba-
florit en tota la seva complexitat i situant-la en la perspectiva historica
del seu temps, em sento autoritzat a arribar a conclusions totalment con-
traries a les de Castro.

III. Comencant per examinar els fets, puc concedir-li sense dificul-
tat que, en efecte, Ramon Llull se situa en el mateix terreny que els artis-
tes i els pensadors de 1’Islam. Reconec amb ell que en la prosa lulliana
alternen, a la manera arabiga, els temes d’alta espiritualitat amb les refe-
rencies a detalls materials sorprenents. I la barreja d’ambdoés plans pro-
dueix una impressié de popularisme ingenu, de realisme, que és nou en
la literatura espiritual d’arrel augustiniana i que molt probablement és de
procedencia islamica (Realidad, p. 295). Sens dubte, Ramon Llull és un
poeta i un mistic que enllaga la tradicié neoplatonico-cristiana de I’amor
divi amb la mistica musulmana (ibid, p. 303).

Per0 jo crec que cal anar molt més enlla i estudiar sobretot les raons
que han decidit el benaurat mallorqui a manllevar als sufis 1’estil literari
i la manera que tenen d’adorar i contemplar Déu —com en general, en
teologia, els metodes discursius dels doctors de 1I’Islam. El docte autor

32



Ramon Llull i I’Islam

que comento segueix la tesi comuna dels arabistes espanyols, segons els
quals Ramon Llull és simplement un sufi cristianitzat (Realidad, p. 302,
n. 15); el seu estil 1 les seves doctrines sén degudes a una influencia ara-
biga conscientment o inconscientment acceptada. Mentre que per a
nosaltres, avui, després dels treballs seriosos dels erudits catalans i
estrangers, especialment de Tomas i Joaquim Carreras i Artau®, és cosa
clara que les relacions de Ramon Llull amb I’Islam han d’ésser interpre-
tades des d’un punt de vista molt diferent.

El que converti el senescal del rei Jaume de Mallorca en un apostol, i
el que féu del poeta de cort, epigon dels trobadors, un tedleg, un filosof i
un prosador, €s el zel que el devorava. Pecador penedit, Ramon Llull
respongué en la seva anima ardent a la crida del divi Amat i el seu fervor
de convertit desvetlla en ell una doble vocacid: la del mistic contempla-
dor de I’ Amor infinita i la de 1’apdstol que cerca a convertir:

Mas plac a Jesucrist, per sa gran pietat
« que es presenta a mi cinc vets crucifigat,

per ¢o que’l remembras e’n fos enamorat
tan fort, que eu tractas com Ell fos preicat
per tot el mén e que fos dita veritat...»”

I per a un home del seu temps en el nostre pais, la vocacié apostolica
s’havia d’exercir en primer lloc per la conversié dels infidels, i concreta-
ment d’aquells amb qui estava en relacio continuada, els musulmans.
Aquest punt és essencial per a comprendre tota la vida i ’obra de
Ramon Llull: el gest salvador de Crist exigeix d’ell una justa correspon-
déncia. I el deute d’amor el portara a fer-se el procurador dels infidels i
a consagrar-los tota la seva activitat, fins al martiri. Per aix0 1’obra de
Ramon Llull t€ sempre una clara intencié apologetica. I si 1’apostol
escriptor adopta deliberadament els metodes de pensament dels arabs és
per tal de mostrar-los millor els camins de la fe veritable.

En altres treballs meus crec haver contribuit a posar en relleu
aquest aspecte fonamental de ’home i de I’obra del Doctor il'luminat:
el de creador d’una teologia i d’una metodologia de 1’evangelitzacié®.
Per a I’Amic del divinal Amat, la conversié dels infidels ha d’ésser
eminentment una obra d’amor, consequéncia de I’amor primicer de
Crist per tots els homes. Pero com que cap cosa no pot ésser amada ni
odiada, si no és préviament coneguda, aquesta obra d’amor s’ha
d’acomplir abans que tot per la intelligéncia. I d’aci deriva el deure de
comengcar per proposar la veritat en primer lloc als savis 1 als homes
dc cultura entrc els infidels®.

33



Edad Media

Tanmateix, la seva actitud enfront dels infidels és polemica. Els
proposa un dialeg lleial, pero esta animat d’un esperit vigoros de pro-
selitisme. Vol persuadir i no constrényer. Perd té una confianca total en
les seves raons necessaries. 1 per aix0 si d’una banda cerca de posar-se
a 1’abast dels seus interlocutors, d’altra banda es preocupa que els doc-
tors de I’Islam no puguin refusar-li el combat. El que cal és un punt de
partenca comu amb 1’adversari: «Posem-nos d’acord sobre un punt»,
dira al Gran Mufti de Bugia, que el bidgraf coetani anomena ingenua-
ment el bisbe musulma'®.

Som, doncs, molt lluny tant del mudejarismo literario com de 1’assi-
milacié cultural d’un tipus de religiositat musulmana, a la qual Ramon
Llull hauria estat empes per les formes de vida social del seu poble. En
realitat, aquesta posicié apologetico-polémica és la que correspon justa-
ment a la vividura catalana de la segona meitat del segle XIII 1 del
comencament del segle XIV. Els testimonis abunden —i han estat ja
sovint remarcats pels historiadors— que pertot arreu, a les terres de la
Corona d’Aragd, es multipliquen els exemples de controversies apolo-
getiques, sovint organitzades pels mateixos reis 1 sempre inspirades pels
tedlegs més eminents!'. Hom viu en un veritable clima de polémica reli-
giosa antimusulmana. Un clima, per0, que no exclou les excellents rela-
cions comercials, politiques 1 fins militars amb els sobirans hafsides de
Tunis —com ho ha posat en relleu I’autor d’una tesi recent sobre Ramon
Llull, Armand Llinarés'? Controversies religioses amb un desig sincer
d’apostolat i de conversi6 per una banda® i, en canvi, una politica exte-
rior de pau 1 de colllaboracio amb els reialmes musulmans, de I’altra, s6n
condicions de vida tipicament catalanes —1 contraries del tot als princi-
pis que inspiraven la vida castellana en el mateix periode. Durant aquest
temps a Castella —ho diu el mateix Castro— «el moro aparecia como
un rival politico que habia que vencer y no como un enemigo religioso
que hubiese que exterminar [...] Las ideas de aquellos sabios consejeros
[moros i jueus] hallaron su expresion en las Partidas, y en las obras de
Don Juan Manuel» (Realidad, p. 222). O sigui que la guerra exterior
s’acomboiava amb una tolerancia interior, religiosa i politica, en un cli-
ma de convivencia juridica entre les tres religions.

En la Catalunya de Jaume II, ’actitud general de cara a I'Islam es
molt diferent: el Rei i tot el pais practiquen una politica de conquesta
pacifica; llur instrument predilecte és el dialeg persuasiu; pero, si cal,
hom pot obligar I’adversari a acceptar aquest dialeg. La tolerancia es
limita a no imposar el baptisme per forca —sobre aixd tothom estava
d’acord!®. Per0 no va fins a recongixer com un fet positiu la disparitat de

34



Ramon Llull i I’'Tslam

religions i encara menys a respectar-la'®. En certs casos, el Rei mateix
pren les armes i llanga contra el musulma una expedicié guerrera que
pren I’aspecte juridic i fins religiés d’una veritable croada. I que, de fet,
no t€ cap mena de sentit politic ni nacional per a la Corona d’ Aragd —
com I’expedicid de Jaume II contra Almeria en 1309-10'.

Tenint en compte aquest estat d’esperit general, la posicié personal de
Ramon Llull ens apareix molt menys singular que hom no podria pensar.
Damunt el telé de fons de la seva &poca, el gran mallorqui esplaia el seu
geni creador. Un geni, tanmateix, que s’adiu perfectament amb 1I’ambient
que I’envolta. Adhuc la seva empresa missionera, aquells viatges agosa-
rats d’un «home vell, paubre e menyspreat» a Tunis i a Bugia per tal
d’evangelitzar —polemitzant— els musulmans, resulta menys extrava-
gant, si no menys arriscada, que no és generalment afirmat'’.

Fins i tot aquell problema tan espinés —i, malgrat tot, tan important
per a la comprensio de les idees lul'lianes—, la contradiccid que escla-
ta des dels primers escrits de 1’Illuminat entre els seus plans missio-
ners de conversio pacifica, per manera d’amor, 1 els projectes militars
de croada, s’explica més facilment si hom pren en consideracié la
viveéncia catalana del seu temps. Per a Ramon Llull, el que compta pri-
merament son les armes espirituals, les que no s’esmussen ni es poden
rompre, les armes de Crist i dels Apostols, que «convertiren tot lo mén
amb preicaci6é e amb escampament de llagremes e de sang e amb molts
treballs e amb greu mort».”® En la practica, pero, la seva predicacié no
pren la forma senzilla i exemplar del Pobriss6 d’Assis. En lloc de pro-
clamar humilment 1’evangeli, aquest fill d’una &poca i d’un pais de
teolegs polemistes, vol emprendre la conversié dels infidels per una
via intellectual i raciocinadora: la conviccié indefugible que aportaran
les raons necessaries del seu Art. Com que Ramon Llull no és un pen-
sador que resti a mig cami dels seus raonaments, I’apologia de les
armes espirituals 1 de les armes intellectuals havia de conduir-lo a la
condemnaci6 de tota violéncia contra els infidels,'® fins i tot a la critica
irdnica de les croades en un passatge famés del Blanguerna (cap. 80, §
D. 1 aquest mateix home, en canvi, des del capitol 346 del Llibre de
contempacio, timidament encara i en teoria, 1 més clarament i concreta
des de la seva crida al papa Nicolau IV i als Cardenals en Lo Passatge
(Nadal del 1292) i en la serie incessant de Petitiones i d’Epistulae a
tots els puixants de la cristiandat fins al 1312, reclama infatigablement
una veritable croada guerrera.

35



Edad Media

L’explicacié que jo mateix he donat d’aquesta aparent contradiccid
es fonamenta en la concepcié unitaria de la filosofia lulliana:*® per a
aquest adepte fidel de I’augustinisme medieval, no hi ha distincio filoso-
fica entre la societat humana i la societat sobrenatural que €s 1’Església;
la croada és, per consegiient, un acte legitim del poder total de I’Església
i una etapa previa en 1’obra de la conversié —que es fara, tanmateix, per
les armes intellectuals i dialectiques, un cop la guerra sensual hagi obli-
gat els homes a escoltar les raons necessaries que els han de convencer...
Pero cal reconeixer que la demanda obstinada de Ramon Llull a favor de
la croada per motius purament religiosos només podia trobar un terreny
favorable a Catalunya: vers 1300 I’entusiasme per les croades s’havia
extingit a tot arreu d’Europa. Semblaven ja molt llunyans els temps en
que Urba II i Pere el Venerable (1095) proclamaven la primera croada.
Els papes a qui Ramon Llull s’adreca, o eren massa febles per a aplicar
la doctrina de la plenitud del poder pontifical que havia bastit Gregori
VII (1073-1085), o, si es tracta de Bonifaci VIII 1 de Climent V, tenien
massa preocupacions politiques immediates per a deixar-se temptar per
les nobles quimeres del nostre Doctor Il'luminat. Felip el Bell de Franca,
que Ramon Llull sollicita igualment, era massa ambicids i massa gelés
de la seva autoritat per a sotmetre’s, baldament no fos siné en teoria, a la
voluntat del Pontifex. I els reis de Castella —com Castro ens acaba de
dir— consideraven els musulmans del regne de Granada com uns ene-
mics politics que calia véncer, no pas com uns infidels que calia conveén-
cer per a conduir-los a la vera religié. No restaven siné els reis catalans,
prou forts 1 prou generosos per a engrescar-se amb la idea de la croada:
el prudent Jaume II el 1309, el fantasios Frederic de Sicilia i, per darrera
vegada, Alfons el Benigne el 132921,

El gran designi lul'lia de la conversio de tots els infidels té un com-
plement indispensable en la reforma dels costums —i adhuc de les insti-
tucions— de la cristiandat. El profeta dels temps moderns pel que fa als
metodes d’evangelitzacio i a la responsabilitat missional de 1’Església és
alhora un dels darrers representants de 1a utopia medieval de la Ciutat de
Déu assumint la ciutat dels homes. Tant com la croada i la predicacid,
Ramon Llull propugna la reforma social. I fidel a la seva concepcio filo-
sofica unitaria, atribueix al Papa la primera responsabilitat en aquesta
obra de millorament i de purificacid: el papa Blanquerna s’ocupa per
dret propi tant d’ordenar el que pertoca a la predicacio de la fe, com de
proclamar la croada i també de restablir la pau entre els reis cristians o
de construir pels camins del mén hospicis 1 ponts 1 esglésies... I remar-
quem que Ramon Llull no es troba pas tot sol entre els catalans del seu

36



Ramon Llull i I’Islam.

temps a defensar aqueixes idees: Arnau de Vilanova parla sovint un llen-
guatge semblant 1 és molt més exigent que el Barbaflorit en les seves
demandes de reforma social!??

IV. El tema de les relacions de Ramon Llull amb I’Islam ha estat
sovint tractat amb més passié que no pas rigor cientifica. Sembla que
una malastruganca hagi provocat sempre apassionaments entorn
d’aquest gran apassionat! Els arabistes espanyols tingueren I’encert
d’assenyalar els manlleus de Ramon Llull a la filosofia i fins a la teolo-
gia musulmanes, que fins llavors havien passat desapercebuts. Pero llurs
conclusions foren excessives, posicions partidistes basades en estudis
parcials. Després, els grans treballs d’Otto Keicher, del P. Longpré,
d’Etienne Gilson i, sobretot, dels germans Carreras i Artau, han donat
una visié de conjunt millor i més equilibrada d’aquest problema?®. No
tenir-la en compte €s, a hores d’ara, mancar d’objectivitat.

Des del punt de vista literari, en canvi, no existeix encara un inventa-
ri complet de les influéncies arabigues en la llengua i en ’estil del pri-
mer gran escriptor catala —bé que cap investigador serids no defugi el
problema?*. I no seré jo, pobre de mi, qui tindra la pretensi6 d’establir-
lo. Dins el marc limitat d’aquest article, sigui’m permeés només d’afegir
algunes consideracions al que d’altres—més competents que no pas
Jo— han escrit. Consideracions que no faran siné confirmar el que aca-
bem de dir sobre I’actitud general de Ramon Llull enfront de I'Islam.

Primerament pel que fa a la teologia lulliana. Hi ha dos paragrafs
(els 26 1 27) de la coetania Vita Beati Raimundi Lulli que en donen un
excellent resum. L’autor anonim de la Vita aprofita I’arribada de Ramon
Llull a Tunis per primera vegada, el 1292, per a revelar-nos el principi
fonamental de la teologia —i de la filosofia— de Mestre Ramon i, al
mateix temps, el perque d’aquesta teologia. El principi fonamental no és
altre sin6 la teoria de les perfeccions, atributs o dignitats divines. Segons
aquesta teoria —que es troba tant en sant Bonaventura com en pensa-
dors arabics—, les perfeccions divines s6n principis generals i comuns a
totes les ciéncies, coneguts i evidents per ells mateixos; principis abso-
luts, com bondat, grandesa, puixanca, saviesa, gloria, etc., i principis
relatius, com diferencia, concordanga, principi, mitja, fi, etc. El perque
de I’adhesi6) cordial de Ramon Llull a aquesta teologia, en alld que té
de rel musulmana, ens el diu també clarament la Vita: als doctors de
I"Islam, Ramon Llull els digué en arribar a Tunis «entre altres coses, que
ell coneixia bé el fonament de la llei dels cristians en cadascun dels seus
articles i que havia vingut per tal d’aprendre en quines raons es fona-

37



Edad Media

mentava llur llei, o sigui la de Mahoma; que si, després d’un intercanvi
sobre aquestes qiiestions, li semblava que llurs raons eren més valides
que les dels cristians, es convertiria a llur secta». El missioner cerca evi-
dentment una base de discussio que sigui a 1’abast del seu auditori. La
teoria de les dignitats divines, que penetra tot el sistema filosofic lullia,
es una doctrina podriem dir-ne de combat, forjada en part amb les matei-
xes armes de 1’adversari. Es més, la religio musulmana no conté misteris
propiament dits, i la seva teologia, el kalam, no es proposa siné la defen-
sa apologetica dels dogmes. La revelacié de 1’ Alcora és la norma dels
coneixements de Déu accessibles a ’home. I, per tant, la funci6é del
kalam no és pas d’intentar una explicacio especulativa, adrecada a la
intelligencia dels misteris, en que consisteix tot I’esfor¢ teologic de la
tradicié cristiana, sind simplement basar en arguments racionals la cre-
enca religiosa, demostrar els dogmes. Es evident que Ramon Llull
reflecteix aquestes preocupacions dels tedlegs musulmans. Seria absurd
de deduir-ne que s’ha islamitzat fins al punt de renunciar a la intel ligibi-
litat dels dogmes. Pero és clar que cerca una base de discussid i que vol
donar una demostracié de la credibilitat dels dogmes cristians>.

En materia de léxic, potser també soén d’origen arab aquelles séries
de vocables: magnificatiu, magnificable, magnificar, correlatius de la
grandesa, i el altres analegs (bonificatiu, bonificable, bonificar, etc.),
correlatius de bondat i de cadascuna de les perfeccions divines,
«paraules estranyes qui no sén en us vulgar ni en llati» que Ramon
Llull «ha fretura» d’inventar?®.

Quant als textos literaris, ja he dit abans que Américo Castro no
n’utilitza sin6 dos. En el Llibre del Gentil, 11 sembla veure que el Mestre
mallorqui «se dejo arrebatar por el anhelo emocionado de una religiosi-
dad deista en la que cupieran las tres grandes creencias de los hispanos.
Lo mismo que en la legislacién de las Partidas de Alfonso X conviven
juridicamente las tres religiones, asi conviven también éstas en el inte-
lectualismo sofiador de Raimundo Lulio, siguiendo el modelo de Yehu-
da ha-Levi en el Cuzari» (Realidad, p. 221). Francament, atribuir a
Ramon Llull una religiositat deista em sembla que és desorbitar per
complet el seu pensament. Hom pot en rigor parlar de tolerancia, si per
aquest terme entenem que ni Ramon Llull ni els governants catalans del
seu temps no pretenien d’obligar ningu a acceptar per forca la fe cristia-
na. I que les tres religions, de fet, convivien. Pero d’aci a pretendre que
Ramon Llull pugui pensar un sol moment a posar les tres creences en un
mateix pla, hi ha un abis, que a ningu no és llegut de saltar.

38



Ramon Llull i ’Islam

Es veritat que el Gentil és una de les primeres obres de Ramon Llull 1
que la polemica hi és benigna i generosa, car 1’apostol no ha tingut encara
ocasié d’experimentar per ell mateix la duresa de cor dels sarrains i la
decepci6 de veure ineficaces les seves predicacions a Tunis, a Xipre i a
Bugia. Pero sigui quina sigui la data de la composici6 del Gentil, no crec
pas que fos anterior al Llibre de contemplacio (Mallorca 12727). 1, en
aquella data, la vocacid del nostre Il'luminat era ja plenament decidida:
des de I’endema de la seva conversié, Ramon havia jurat tres vegades de
no prendre repos ni reconfort mentre tot el mén no seria cristia 1 mentre
tots els homes no lloarien un sol Déu en tres persones®’. En el Llibre del
Gentil, Llull deixa el debat teoldgic pendent, de cara al lector que ignora
quina sera 1’opci6 del gentil. Perd és cosa obvia que Ramon Llull esta de
la banda del savi cristid, «car no debades lluita tan abrivadament en con-
troversies contra jueus i sarrains i escrivi sense treva llibres contra ells»?8.
Literariament, no és impossible que Ramon Llull se servis com a model
d’El Cuzari®®. Pero és evident també que el prat, la font delitosa, els cinc
arbres i llurs flors simboliques, com la donzella noblement vestida que
abeurava el seu palafre, traeixen la influéncia de la novella alegorica pro-
fana, tant la provencal com la francesa®. I, quant al fons, la réplica,
agreujada, a la benignitat jovencana del Gentil, la trobem en la Disputatio
Raymundi Christiani et Hamar Saraceni, escrita a Pisa el 1308. Aci,
I'experiéncia amarga de Bugia es tradueix en polémica severa i en la crida
renovada al Papa i als cardenals a favor de la doble croada: predicaci6 i
conquesta (de la Terra Santa, de Granada i fins del Nord d’ Africa)!.

Les fonts musulmanes sén molt més visibles en el Llibre d’Amic e
Amat. I’ autor mateix, com he dit, té interes a revelar-nos-les, no solament
en el capitol 99 de Blanguerna, que li serveix d’introduccid, sind també
en el cap. 88. En I'un ens parla dels sufis; en I’altre dels alfaquis. En amb-
dds casos Ramon Llull subratlla la filiacid estilistica i doctrinal del seu 1li-
bre amb la clara intenci6 tactica que ja coneixem: la mateixa que el porta-
va a adoptar els metodes discursius de la teologia musulmana. Pero la
mistica del Doctor Illuminat no és pas tGnicament de rel musulmana.
L’admirable estudi que en fan els senyors Carreras i Artau, prenent en
consideracié I’extensissima produccié mistica de Ramon Llull 1 sobretot
el Llibre de contemplacié en Déu, tan negligit pels arabitzants, demostra a
bastament 1’origen complex i I’originalitat radical d’una doctrina mistica,
que ha estat viscuda amb tota la intensitat d’una experiéncia personal.
Concretament, en el Llibre d’Amic e Amat la tradici6 espiritual cristiana,
passada especialment per sant Bonaventura, es combina en singular efica-
cia amb I’accent trobadoresc, assenyalat amb precisié per Nicolau

39



Edad Media

d’Olwer i per Montoliu,*? mentre, en canvi, els esforgos dels arabistes i de
Castro per a trobar parallels immediats musulmans als versicles de
I’Amic no han donat resultats sind aproximatius, i potser illusoris®}. En
d’altres versicles és una atmosfera d’espiritualitat franciscana que salta
als ulls: «Si no sostenies treballs per amor, ;amb que¢ amaries ton
Amat?»%. Els plors del mallorqui tenen el mateix origen que els del
Pobrissd: el desamor envers I’Amor. 1 aquesta singular barreja de tantes
tradicions es plasma en un lirisme meravellosament corprenedor.

V. Podriem continuar fent remarques semblants sobre gairebé totes
les obres literaries de Ramon Llull. Per0d aquest article ultrapassaria el
seu proposit. Conclusions? Em cal ésser prudent per a no deixar-me anar
a extrapolacions analogues a les que m’han induit a polemitzar amb un
mestre tan respectat com Américo Castro —o de signe contrari. Pero no
obstant, crec haver adduit arguments suficients per a poder establir uns
quants punts fonamentals.

Negativament, és cosa clara que ni I’art de Ramoll Llull no es com-
parable al mudgjar, ni el seu irenisme no ha anat mai fins a imaginar que
els cristians poguessin satisfer-se d’una pacifica convivéncia amb els
musulmans i els jueus, sense un esfor¢ constant de proselitisme. Aques-
tes constatacions basten per a llevar forca provatoria als raonaments de
Castro —almenys en aquest sector precis. No: Ramon Llull no és un tes-
timoni valid d’una dialectica historica 1 cultural comuna a tots els pobles
de la Peninsula als segles XIII-XIV.

Positivament, i sense depassar les premisses evocades en el present
estudi, podem afirmar d’una banda que Ramon Llull es una figura de
dimensié 1 de projeccié europees, que deixa molt enrera les preocupa-
cions hispaniques dels seus contemporanis castellans, un dels maxims
exponents de la consciencia cristiana medieval —i, d’altra banda, que la
seva personalitat s’adiu amb I’ambient religios, cultural i fins politic de la
Catalunya de Pere el Gran i de Jaume II. L’aportacié més original de
Ramon Llull al pensament cristia és deguda al seu zel missioner. Si no es
va deseixir mai d’una teoria de la inserci6 de 1’ordre temporal en I’ordre
espiritual, que ja al seu temps era caduca, té, en canvi, el merit d’haver
estat el primer a sistematitzar els principis 1 els metodes de modo conver-
tendi infideles. 1 en aix0 correspon a la florida primaveral de les missions
apostoliques, que la renovaci6 espiritual del segle XIII i la fundacié dels
ordes mendicants (franciscans i dominicans) havien produit en I’Església.

40



Ramon Llull i I’Islam

L altre aspecte original de Ramon Llull —i aquest si que li es absolu-
tament personal— és la seva mistica, la pregonesa de la vida interior i la
intensitat de la seva contemplacié. El Doctor Illuminat, com tots els
grans espirituals, passa per totes les etapes de la vida mistica, descobri
els secrets saborosos i les nits transparents de 1’anima entrada en les vies
de I’ Amor. Per expressar-los utilitza tots els recursos que la doble tradi-
ci6 de la teologia mistica cristiana i la de I'Islam li podien oferir. El
resultat €s d’una novetat sorprenent: en lloc d’ésser un epigon de la poe-
sia religiosa musulmana, Ramon Llull és un creador. I la seva obra pren
una significacio insospitada en la génesi de la gran literatura mistica cas-
tellana del segle X VL.

El problema que Castro no podia resoldre, lligat com estava pels seus
pressuposits 1 per la seva tesi, €s el de la brotada esponerosa i gairebé
sobtada de I’escola mistica espanyola —que €s, tanmateix, un dels ele-
ments essencials de la realitat historica d’Espanya. Ara: la consideracié
global de I’obra de Ramon Llull i la coneixeng¢a que tenim del lullisme
al segle XVI? ens permeten de copsar una de les venes que condueixen
a la mistica de sant Joan de la Creu, com Helmut A. Hatzfeld ha pogut
demostrar en un estudi estilistic conscienciés?®. Les altres s6n la Biblia,
especialment el Cantic dels Cantics, i la mistica renana, tant I’alemanya
del segle XTIV, com la flamenca del segle XV. I en totes dues direccions
fou Cisneros qui escampa abundosament les llavors. Pero el gresol on es
fonen aqueixes tradicions amb la profunda inquietud que sacseja totes
les consciéncies cristianes fou la gran crisi espiritual del Renaixement, a
la qual el senyor Castro no sembla atorgar gaire importancia.

Pero aquesta és ja tota una altra historia...

Barcelona, 1962

41



Edad Media

10.

11

12.

13.

42

NOTES

Acotacions al llibre La realidad historica de Esparia, d’ AMERICO CASTRO, Edi-
torial Porrda, México, 1954; citada aci: Realidad.

Aquesta obra és la refosa d’ Espaiia en su historia (Cristianos, moros y judios),
publicada a Buenos Aires el 1948. N’hi ha una traducci6 francesa, ampliada per
I’autor: Réalité de I’Espagne: Histoire et valeurs, Libr. Klincksiek, Paris,
1963; citada aci Réalité.

Realidad, p. 114. Noteu la contradiccid parcial amb la citacié feta més amunt
de Réalité, 685, pel que fa als segles en que es forma la consciéncia espanyola,
contradiccié caracteristica de la manera de treballar propia del Sr. Castro, que
corregeix continuament les propies idees.

Cf. Realidad, cap. 11, especialment p. 58.
RAMON LLULL, Llibre d’Amic e Amat, ENC, Barcelona, 1927,p. 25.

TOMAS Y JOAQUIN CARRERAS Y ARTAU, Historia de la filosofia espariola: Filo-
sofia cristiana de los siglos XIII al XV, vol. 1, 111 parte: El escolasticismo popu-
lar: Ramén Liull, pp. 231-640 i especialment pp. 339 ss. i p. 508.

Desconhort, versos 16-20: Obres completes, ed. de Mallorca, vol. XIX,
Rims, p. 220.

Vegeu el meu llibre Raymond Lulle docteur des missions , Beckenried [Suisse]
1954, i els articles «La doctrina misional de Raimundo Lulio», in Orbis Catholi-
cus, any III (1960), tom II, pp. 296-310, 1 «Els projectes de creuada en la doctri-
na missional de Ramon Llull, in Estudios lulianos, IV, 1960, pp. 275-290.

Cf. Llibre de contemplacio, cap. 346, §§ 17 1 20; Doctrina pueril, cap. 83, § 12;
Blanquerna, cap. 80, § II.

Vita Beati Raimundi Lulli, ed. B. DE GAIFFIER S.I., Analecta Bollandiana, 48,
1930, § 37.

Sobre aquestes controversies i tota la literatura polémico-apologética a que
donaren lloc (sant Ramon de Penyafort, sant Tomas d’ Aquino, Ramon Marti,
etc.), veg. CARRERAS Y ARTAU, loc. cit., pp. 145-170 1 pp. 335-38.

ARMAND LLINARES, Raymond Lulle philosophe de ’action, Presses Universitai-
res de France, Paris, 1963, pp. 37-48.

No oblideu que la Corona d’Aragd conegué ja en aquells temps la Inquisicid!
Cf. J. VINCKE, Zur Vorgeschichte der spanischen Inquisition: Die Inquisition in



Ramon Llull i ’Islam

14.

15.

16.
17.
18.

19.

20,

21.
22,

23.

24,

Aragon, Katalonien, Mallorca und Valencia wiihrend des 13. und 14. Jahr-
hunderts , Bonn, 1941.

S. THOMA AQUIN., Summa Theol., 11, quaest. 10, art. 8; S. RAIMUNDI A PENNA-
FORT, Summa luris. 1, 4, T, RAMON LLULL, Blanquerna. cap. 43, § 5 («Déus
espera amadors tots jorns, los quals vol que venguen a Ell de lliure albitre e no
constretament»), amb una serie de passatges parallels.

Arnau de Vilanova proposava mesures d’una severitat extrema contra els jueus
1 els musulmans: Cf. CARRERAS Y ARTAU, loc. cit., p. 229.

Cf. FERRAN SOLDEVILA, Historia de Esparia, 11, p. 20.
Cf. LLINARES, loc. cit., p. 48.

Doctrina pueril, cap. 71, § 12; Llibre de contemplacid, cap. 112, § IT; cap. 131,
§ 20; cap. 346, § 24

Llibre de contemplacio, cap. 204, §§ 25 1 27. El blasme de les guerres de reli-
£10 no mancara en cap de les obres de R. Llull, fins 1 tot —paradoxalment— en
aquelles que tenen per objecte de proposar al mon una nova croada.

Vegeu el meu article «Els projectes de creuada en la doctrina missional de
Ramon Llull», Estudios lulianos, IV, 1960, pp. 275-290 passim. La contradic-
16 és al meu entendre purament aparent, 1 cal posar-la al compte de la visio
filosofica excessivament unitaria de R. Llull i no considerar-la una excepcio,
com ho fa el P. MIQUEL BATLLORI S. 1., en el seu proleg a la Introduccion a
Ramon Llull, Direccién General de Relaciones Culturales, Madrid, 1960, 14:
«El unitario Ramén Lull sélo en algunos puntos es marcadamente dualista, con
dualidad subordinada y subsidiaria, asindética; por ejemplo, en su método
misional, caracterizado por una doble cruzada...»

Cf. SOLDEVILA, Historia de Esparia, 11, p. 31.

El Papa és «Crist a la terra, no pas solament com a titol o com a figura d’una
presidéncia particular, sind, a més per autoritat universal i plenaria, puix que
ell sol ha estat collocat entre els pontifexs com a llum de les gents i alianga
dels pobles per tal que hi hagi salvacié per a tothom fins als termenals de la
terra», diu ARNAU DE VILANOVA en el Tractatus de tempore adventus Antichris-
ti citat pel P. SALVATOR DE LES BORGES, Arnau de Vilanova moralista , IEC,
Barcelona, 1957, 88. Cf. CARRERAS Y ARTAU, op. cit., pp. 224-230.

Vegeu, sobre aquesta polémica, la nota de CARRERAS Y ARTAU, loc. cit., p. 508,
n. 110. Caldria afegir-hi, per la seva autoritat, les obres d’ETIENNE GILSON, La
philosophiede St. Bonavenure®, Paris, 1953, p. 393, i La philosophie au moyen
dge?, Paris, 1944, pp. 461-467.

Vegeu, entre les obres més importants i recents, JORGE RUBIO BALAGUER, Lite-
ratura catalana, dins la Historia general de las literaturas hispdnicas, 1, 1949,
p. 693, p. 695, p. 697; MARTI DE RIQUER, Historia de la literatura catalana, ],
1964, p. 245, p. 313, p. 320 ss. ; etc.

43



Edad Media

25,

26.
27.
28.
29.

30.
31.
32,

a3,
34.
35,

36.

e

Cf. SUGRANYES DE FRANCH, Raymond Lulle docteur des missions, p. 30 ss., pp.
41179 s.,1 ARMAND LLINARES, «Raymond Lulle et I’ Afrique», Revue africaine,
105, 1961, p. 107.

Cf. RIQUER, Historia de la literatura catalana, 1, p. 342.
Llibre de contemplacio, cap. 358, § 30.
Cf. RIQUER, Historia de la literatura catalana, 1, p. 243.

El proleg de Ramon Llull pretén que el Gentil fou escrit «seguint la manera del
llibre arabic Del Gentil» (Es tracta d’una versi6 anterior de la mateix a obra o
d’una altra que li servi de model? Cf. LLINARES, Raymond Lulle, pag. 277, n. 145.

Cf. RIQUER, op. cit., p. 244.
Cf. LLINARES, op. cit., pp. 285-285.

NICOLAU D’OLWER, «Entorn de Ramon Llull», dins Paisatges de la nostra his-
toria ,Barcelona, 1929, 83-99; MANUEL DE MONTOLIU, «Ramon Llull trobador»,
Homenatge a Antoni Rubié i Lluchl, 1, 1936, pp. 363-398.

Cf. RIQUER, op. cit. p. 321.
Llibre d’Amic e Amat, verset 34.

Vegeu el volum II de I’obra dels CARRERAS Y ARTAU, El lulismo en Ia Espafia
de los Austrias, pp. 250-278.

HELMUT HATZFELD, «The infiuence of Ramon Llull and Jan van Ruysbroeck on
the language of the Spanish Mystics», Traditio, IV, 1946, pp. 337-397.



	Ramon Llull i l'Islam

