Zeitschrift: Hispanica Helvetica
Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispanicos

Band: 2 (1991)

Artikel: De Raimundo Lulio al Vaticano Il : articulos escogidos
Autor: Sugranyes de Franch, Ramon

Kapitel: La doctrina misional de Raimundo Lulio

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-840881

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-840881
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA DOCTRINA MISIONAL DE RAIMUNDO LULIO

LA IDEA MISIONAL EN EL SIGLO XIII

Con los albores del siglo XIII, una nueva primavera vino a renovar la
savia espiritual de la cristiandad. San Francisco de Asis y Santo Domin-
go de Guzman, con las 6rdenes que respectivamente fundaron, fueron
sus flores primicerias, llenas de promesas. Ambos fundadores habian
comprendido que la mision salvadora encomendada por Cristo a su Igle-
sia permanecerd incompleta mientras haya en el mundo hombres que
ignoren el mensaje cristiano. Y ambos inscribieron en su programa la
evangelizacion de los infieles: Francisco, en la propia regla de su orden;
Domingo en sus cartas y en un decreto del segundo capitulo general de
Bolonia en 1221. Uno y otro, no s6lo se alegraron de ver partir para las
misiones a algunos de sus hermanos, sino que se propusieron predicar
con el ejemplo: en 1219, Francisco se presentd, solo y sin armas ante el
sultin de Damieta; Domingo, por su parte, ya en 1217 se declaraba
pronto a partir para convertir a los paganos, una vez que hubiese dejado
bien organizada su orden. Mas realista quizd que Francisco, se daba
cuenta de la dificultad de convertir a los musulmanes en su propio pais y
se disponia a partir para el Norte, hacia Prusia y los Paises Balticos. Pero
la muerte le impidié poner en practica su resolucion.

«El siglo XII habia dado a la Iglesia sus cruzados; el siglo XIII le
devolvié sus misioneros»!. La hora de las cruzadas guerreras habia
pasado para siempre. El Islam parecia haber dejado de ser una amenaza,
desde el punto de vista militar, en los confines de la Europa cristiana. Si
los Santos Lugares se habia perdido definitivamente (Jerusalén cayé6 en
1187), el Imperio bizantino y el reino latino de Chipre constituian, en
oriente, bastiones quizé provisionales, pero por de pronto suficientes. En
Espafia, rota la ultima ola de invasores marroquies en las Navas de Tolo-
sa (1212), el Islam se bate ya en retirada. Inesperadamente, el peligro
musulméan va a cambiar de signo: el campo de batalla pasa al dominio
intelectual y provoca en las universidades europeas la gran crisis espiri-
tual del «averrofsmo» Derivado de los filésofos drabes de tendencia
aristotélica y neoplaténica, que pretendian explicar racionalmente el
universo, el averroismo escinde la unidad de lo verdadero con la teoria

13



Edad Media

de la doble verdad, una teoldgica, revelada, y otra que la filosofia puede
alcanzar por sus propios medios, en posible pugna una con otra.

Por lo demds, en el terreno politico, la conciencia de lo que hoy lla-
mamos el nacionalismo iba ganando cada vez maés a los principes cris-
tianos. La oposicion de un rey que tiene suefios imperialistas y teocrati-
cos, como Felipe el Hermoso de Francia, con un pontifice lleno de
ambiciones politicas, como Bonifacio VIII, demuestra que ya entonces
(un poco antes de 1300) era imposible levantar la cristiandad en un alar-
de de heroismo como el de las primeras cruzadas. El mundo occidental
estd ahito de aventuras sangrientas. La caballerfa se va convirtiendo en
un deporte en vez de ser un ejercicio casi religioso.

Esta fatiga de la que fue hasta entonces la clase dirigente, permite el
ascenso histdrico de un nuevo sector social, el de los ricos mercaderes y
los ciudadanos de los municipios. Pero el desprestigio de lo heroico-
militar favorece también la eclosion de un admirable renacimiento espi-
ritual. A partir del siglo XIII, la exigencias de una nueva sensibilidad
religiosa, las necesidades del combate de la inteligencia, la frecuencia de
contactos culturales y comerciales con los paises musulmanes que a
pesar de todo se han ido estableciendo, todo ello postula para la lucha
religiosa nuevas armas puramente espirituales: la predicacion y el ejem-
plo, la persuasion racional y el testimonio personal, hasta el martirio.

As{ se fueron desarrollando las actividades misioneras, especialmen-
te de las dos 6rdenes medicantes, cada una segin los caracteres de su
propia espiritualidad. Los franciscanos, llenos de espontaneidad, predi-
caban por el ejemplo directo, arrostraban el peligro e incluso buscaban
el martirio?. Lo cual no les impidi6 llevar a cabo, de parte del Papa, cier-
tas misiones a la vez apostodlicas y diplomaticas. Giovanni di Pian Carpi-
no (1246) y Guillaume de Rubrouck (1254), en Mongolia, Giovanni di
Monte Corvino, en China (1289-1328), son nombres ilustres de la
expansion misionera. Los dominicos, puestos a su vez en contacto con el
Islam, se dieron cuenta de que el enemigo era muy fuerte, intentaron lle-
var el combate al terreno doctrinal e introdujeron la misién por la con-
troversia. Para ello era preciso estudiar metodicamente la lengua, la cul-
tura y la religién de los drabes y también de los judios. La primera
decision en este sentido es probablemente la del capitulo general de
Paris en 1236 y las primeras escuelas de lenguas orientales las que se
abrieron en Tierra Santa en 1237. De 1250 a 1300, los grandes domini-
cos catalanes, san Ramon de Penyafort.,, Ramén Marti, Romeu Sabra-
guera y tantos otros, crearon un gran nimero de escuelas de drabe y de

14



LL.a Doctrina Misional de Raimundo Lulio

hebreo, en Barcelona, en Valencia, en Jativa, en Murcia, lo mismo que
en Tunez y otras ciudades de Espana o de Africa, ya aisladas, ya integra-
das en los Studia dominicanos que florecian entonces’. En estas escuelas
se formaban temibles polemistas, tanto para la disputa oral como para la
redaccién de doctos volimenes de refutacién del Cordn®.

RAIMUNDO LULIO Y SU PROGRAMA APOSTOLICO

Este florecimiento primaveral de las misiones en el siglo XIII encon-
tr6 en Raimundo Lulio no s6lo un apdéstol ardoroso sino ademads un teo-
rizador consciente. El celo por la conversion de las almas que lo devora-
ba es lo que hizo del ex-senescal del Infante Don Jaime, hijo segundo
del Conquistador, un te6logo, un fil6sofo y hasta un literato. Toda la
obra luliana tiene una clara intencidn apologética. Esto es hoy dia cosa
sabida. Quizas lo sea menos el hecho de que el mismo esfuerzo de refle-
Xi6n, dictado por la preocupacion central de conducir a los infieles a
Jesucristo, inspir6 a Raimundo Lulio una verdadera misionologia; es
decir, una teologia y una metodologia de la evangelizacion.

Raimundo Lulio fue un espiritu genial, uno de esos grandes hombres
de que en su siglo fue tan fecundo en Europa. Mejor que nadie, €l encar-
na, como animado de un don profético, el origen del movimiento misio-
nal moderno. Y en esto consiste su originalidad: en plena edad media
fue el primer mision6logo del mundo cristiano. jPersonalidad singular y
paradogica la del apostol «catalan de Mallorca» —como €l mismo se
designaba! Fue a la vez un representante caracteristico de su época y de
su nacién —la época, hechida de inquietudes espirituales que dio naci-
miento a la Divina Commedia, 1a nacién que habia creado entonces una
verdadera «thalassocracia», un imperio maritimo en el Mediterraneo—,
y un espiritu solitario, cuyas visiones sobrepasaban con mucho los pun-
tos de vista de la mayoria de sus contempordneos, mientras en otros
aspectos acusaban actitudes retrégradas.

Apenas se levantd, tocado por la gracia, al dia siguiente de aquella
noche que pasé insomne y en congoja, «ya debatiendo consigo mismo,
ya orando a Dios con fervor» (son la propias palabras de la Vida coetd-
nea de 1311), le parecié a nuestro Beato que «nadie podia prestar a Cris-
to mejor ni mas grande servicio que dar la propia vida y el alma por
amor a El y a honor suyo». Pero con una finalidad muy precisa: «convir-
tiendo a su culto y servicio a los sarracenos...». Y poco después, afiade
el biografo coetdneo (aunque probablemente tenga razon el mas reciente
de sus bidgrafos, padre Miguel Batllori’, al afirmar que la actuacién sis-

15



Edad Media

tematica y conjunta del programa haya que retrasarla hasta 1286), «un
cierto impetuoso y embargador dictado de la mente» le hizo concebir un
triple programa apostolico: aceptar la muerte por Cristo, convirtiendo a
su servicio a los infieles; escribir un libro, el mejor del mundo, a cuyos
argumentos los infieles deberian necesariamente rendirse; y por dltimo
solicitar del Papa y de los principes cristianos la fundacién de monaste-
rios en donde personas escogidas religiosas y otras para ello idoneas iri-
an a estudiar los lenguajes de los sarracenos y otros infieles.

Toda la vida y la obra misma del ap6stol estdn contenidas en ese pro-
grama, que encierra asimismo el embrién de su método misionero. La
condicién previa es sin duda desear ardientemente la conversion de los
infieles, desearla con una voluntad heroica, tinica capaz de arrancar a
Dios las gracias necesarias para el apostolado: «El Amigo velaba, ayu-
naba, hacia limosnas, lloraba y se iba por las tierras extrafas, a fin de
excitar la voluntad de su Amado a que enamorase a sus subditos, para
que por ellos fuesen honradas sus honorabilidades»®. Con esta condi-
cidn, el misionero puede contar con la ayuda de su Amado.

Raimundo Lulio es optimista. Cualquier empresa parece realizable
cuando €l la expone. Y sin embargo, su propio testimonio, si ignordse-
mos la historia, bastaria para convencernos de su fracaso, tanto cerca de
los cristianos, como en sus intentos de predicacion en tierra de infieles.
Pero ningtin obsticulo es lo bastante fuerte para abatir su valor, para
hacerle abandonar su noble testarudez. El optimismo luliano tiene su
origen en el exceso mismo de su amor, en la sobreabundancia de su vida
mistica. Es decir, en el primer punto de su programa apostélico. ;Cémo
no iba a ser optimista quien no busca otra cosa que morir por amor? El
martirio es asi supremo acto de amor de Dios y testimonio por afiadidu-
ra de valor ejemplar, esencial para la propagacion de la fe.

LA CONVERSION «PER MANERA D’ AMOR»

La teologia misional de Raimundo Lulio se basa en unos pocos princi-
pios, simples, pero nuevos para su época. El primero es que la conversién
de los infieles debe ser eminentemente una obra de amor, consecuencia
del amor primero de Cristo hacia todos los hombres. Pero como ninguna
cosa puede ser amada ni odiada si no es previamente conocida, la obra de
amor debe proponerse, ante todo, a la inteligencia. Y de ahi deriva el
deber de actuar sobre la inteligencia de los infieles, predicandoles la ver-
dad, y la preocupacién constante de Lulio de empezar por convertir a los
«sabios» —a los «intelectuales», dirfamos nosostros—, entre los infieles.

16



La Doctrina Misional de Raimundo Lulio

Es decir, iluminar los espiritus a fin de preparar los corazones a la efusion
de la gracia: lo que modernamente se llama el «apostolado intelectual»’.

El segundo principio, derivado del primero, es que, tanto por parte de
quien predica como por parte de quien recibe el Evangelio, la conver-
si6n serd un acto de libertad. Sin duda alguna, si Dios quisiera, el mundo
entero abrazaria el cristianismo. Pero Dios no quiere coaccionar la liber-
tad del hombre: Lulio tiene siempre sumo cuidado en preservar el libre
albedrio, que considera como el eje de las relaciones entre la criatura y
su Creador. Por eso reacciona constantemente contra la objecidon basada
en la omnipotencia de Dios y en una doctrina grosera de la predestina-
cién que a buen seguro oponian las gentes a sus proyectos misioneros.
La santa Iglesia, en la persona de san Pedro, recibi6 de Jesucristo el
mandato de convertir a los que estdn en el error. Pero Dios no hard vio-
lencia al libre querer de los errados para forzarles a recibir el cristianis-
mo, ni hard tampoco violencia a la libre voluntad de los cristianos para
que vayan a predicar a los infieles®.

Por ello Lulio se opone al uso de la fuerza para conquistar las almas y
hace la apologia de las armas espirituales —las que no se embotan ni pue-
den romperse, las que cuanto mds se usan mds agudas y eficaces son—,
las armas de Cristo y de los apostoles «que convirtieron el mundo con su
predicacién y derramando ldgrimas y sangre y con muchos trabajos y con
dura muerte»®. Al respeto escrupuloso de la libertad humana y a su fe
inconmovible en las armas del espiritu (oracidn y sacrificio), Lulio afiade
una confianza absoluta en las armas espirituales: para €l, ningin ser
humano de buena fe, razonando libre y desapasionadamente, puede dejar
de adherirse a los dogmas cristianos si estos se le demuestran racional-
mente, por «razones necesarias» —segun su propio Arte, que constituye
el segundo punto del programa apostélico— como veremos después.

Esta ideas fundamentales de la teologia luliana de la conversién —
vale la pena de subrayarlo— se encuentran en todas sus obras, sin
excepcion (desde el Llibre de Contemplacio en Déu, con que inagurd
espléndidamente su actividad de escritor'®, hasta los opisculos com-
puestos en Mallorca y en Sicilia en los dltimos afios de su vida). Y siem-
pre van acompafiadas de una actitud respetuosa hacia los infieles y una
presuncién de buena fe en su favor, que ningun lector puede dejar de
admirar por poco familiarizado que esté con la literatura apologética
medieval. Jamds pone en duda la sinceridad ni el espiritu religioso de los
infieles o de los cristianos disidentes. Un sabio judio, o un rey sarraceno,

17



Edad Media

o simplemente los fieles musulmanes que escuchan la predicacién de los
misticos del Islam, lloran ldgrimas de amor y de devocion sincera.

La apologia de las armas espirituales habia de conducir necesaria-
mente a nuestro Beato a la condena de toda violencia contra los infieles y
en particular de la «guerra sensual» contra los musulmanes. A partir del
Llibre de Contemplacié'!, la censura de las guerras de religién no faltard
en ninguna de las obras del maestro, incluso —paraddgicamente— en las
que tiene por objeto proponer al mundo una nueva cruzada. He aqui un
magnifico apostrofe del Llibre de Passatge, recientemente descubierto,
que me place traducir por primera vez al castellano: «M4s vale dominar a
los infieles en la discusidn, convenciéndoles por las dignidades divinas y
por razones necesarias, que guerrear contra ellos y quitarles la vida con
la espada y arrebatarles las tierras que poseen. Convirtimosles, pero
dejémosles gozar de sus bienes. Lo que cuenta es la concordia y el
amor!»'2. La critica més severa de Raimundo Lulio contra las cruzadas
—1y adviértase que se trata esta vez de las cruzadas propiamente dichas,
oficialmente proclamadas para el rescate del Santo Sepulcro—, figura en
un pasage famoso de Blanquerna'® en que las compara a la «guerra san-
ta» de Mahoma y en que deduce de los fracasos reiterados de los cruza-
dos en Tierra Santa que Dios no aprueba esta clase de expediciones. Iré6-
nicamente esta afirmaciéon de Lulio la atribuye nada menos que al sultdn
de Babilonia, en una carta que dirije al papa y a los cardenales...

En todos sus puntos de vista sobre estas cuestiones, nuestro Doctor
iluminado va mads alld que sus maestros —js1 en su caso se puede hablar
de maestros! Entre sus contemporaneos, el franciscano Rogerio Bacon y
el dominico Ricoldo de Montecroce son quizas los tinicos que se atre-
vieron a manifestar también sus dudas acerca de la eficacia, tanto espiri-
tual como temporal, de las cruzadas. Santo Tomés de Aquino —y con €l
san Ramén de Penyafort— se limitaban a negar, clasicamente, la validez
del bautismo administrado a la fuerza'®.

LAS «<RAZONES NECESARIAS»

El segundo punto del programa apostélico de Raimundo Lulio con-
sistia en la composicién de un libro destinado a provocar por «razones
necesarias» la adhesion de los infieles a la fe. En realidad no fue uno el
libro compuesto con tal objeto, sino una larga serie de obras intituladas
Artes, unas generales, otras particulares —aunque ninguna lleva el nom-
bre de Ars magna, con que la tradiciéon ha designado el conjunto de
todas ellas. No podemos, ni debemos, en este articulo emprender el ani-

18



La Doctrina Misional de Raimundo Lulio

lisis de tales obras. Lo cual supondria el estudio dilatadisimo de las doc-
trinas teoldgicas y filoséficas del maestro. Pero nos es en cambio impo-
sible soslayar el problema metodolégico que plantea esta arma que
Lulio considera fundamental para su cruzada persuasoria y las conse-
cuencias doctrinales que lleva anejas. Lo haremos brevemente, recor-
dando al lector curioso que este problema (como los demds de este arti-
culo) los hemos tratado con mayor detenimiento en otro lugar®>.

De hecho, las tesis del Doctor iluminado sobre la posibilidad de
«demostrar» racionalmente el dogma catélico y de obtener la conviccién
de los infieles por argumentos razonables —rationes logicales seu
necessariae— han levantado controversias ardientes en el decurso de
los siglos y han traido sobre su autor la sospecha vehemente de hetero-
doxia. Reconozcamos de plano que tales tesis, com son en realidad, des-
pojadas de todas las desfiguraciones de que las han cargado enemigos
interesados o admiradores demasiado celosos, son bastante fragiles. A
ademas han evolucionado considerablemente durante la larga vida inte-
lectual del maestro. Las atinadas conclusiones de los sefiores Carreras y
Artau —en éste como en otros tantos puntos— hacen perfecta justicia a
la exagerada pasion apologética de Raimundo Lulio's. En suma, sus
posiciones doctrinales no van mucho mas all4 de las de toda la teologia
agustiniana de la edad media. Un optimismo andlogo al del cataldn
triunfa en sus predecesores, como san Anselmo y los Victorinos. Todos
ellos reivindicaban para el cristianismo firme en su fe la posibilidad de
demostrar por razones non modo probabiles verum necessariae hasta los
dogmas de la Santisima Trinidad y de la Encarnacion —razones que en
fin de cuentas no son més que de congruencia. En diametral oposicién
al averroismo, los planos respectivos de la naturaleza y de la gracia, de
la especulacién racional y de la fe, tendian cada vez mds a confundirse,
hasta que Alberto Magno y santo Tomds de Aquino supieron establecer
entre ambos una distinciéon formal. Raimundo Lulio se empefia en dar
una interpretacion muy extensiva del credo ut intelligam y, llevado de su
temperamento apasionado, se deja arrastrar a ilusiones —y a prome-
sas— que exceden con mucho el contenido real de su pensamiento.

Anadiremos aqui una observacion general que va a esclarecer singu-
larmente los motivos de la posicion de Lulio en este problema de las
relaciones entre la fe y la razén: nuestro apdstol se dirije a los musulma-
nes, cuya religién no conoce misterios propiamente dichos, y quiere
combatirlos en su propio terreno. Por esto adopta sus métodos de pensar.
Ahora bien, la teologia musulmana tradicional, el kalam, no se propone
como la teologia cristiana un esfuerzo especulativo destinado a una

19



Edad Media

mejor explicacion, a una mds cabal inteligencia de los dogmas. Su fina-
lidad es puramente probativa y defensiva. Se trata de apoyar con argu-
mentos racionales las creencias religiosas, de «demostrarlas». Puesto
que las proposiciones de fe contenidas en el Cordn no revelan el misterio
intrinseco, imparticipable, de la ciencia divina, sino tan sélo lo que de
ella puede comprender la razén humana'”.

Esto, Raimundo Lulio lo sabe. El gran mufti de Bujia —el «obispo
sarraceno» de que habla ingénuamente su bidgrafo coetdneo'®— se lo
dice claramente: «Si crees que la ley de Cristo es verdadera y consideras
falsa la de Mahoma, aduce una razon necesaria que lo pruebe». Y Lulio
quiere aceptar el reto de los doctores del Islam. ;Que la teologia musul-
mana quiere demostraciones ciertas? El no se va a quedar atrds y les dara
pruebas tales de los dogmas cristianos que ninguno de sus contradictores
podrd rechazar de buena fe. Esta era por 1o menos su intencién...

METODOS DE EVANGELIZACION

Si la moderna ciencia de las misiones se ha podido definir como «una
apologética basada en la etnografia», no cabe duda que Raimundo Lulio
fue uno de sus fundadores. Y lo que le condujo a ello fue simplemente el
desarrollo del tercer punto de su programa de vida. Puesto que €l esta
convencido de que las mejores disposiciones en el alma del apdstol no
bastan para el éxito de su empresa si no les acompafia el conocimiento
indispensable del medio en que deberd actuar y las armas intelectuales
que le permitirdn empefiar el combate. El Doctor iluminado, como buen
mediterrdneo, es a la vez un sofiador y un espiritu practico. Asi es como
se dedicé a elaborar un verdadero método para evangelizar a los infieles.
Y sabida es la importancia que en su filosofia, como en todo su pensa-
miento, atribuy6 siempre a las cuestiones de método. Sus planes de evan-
gelizacion no dejé de completarlos y precisarlos durante toda su vida, asi
como no dej6 de defenderlos contra las objeciones que levantaban o con-
tra el menosprecio con que eran acogidos. Algunas estrofas del Descon-
hort (XXVII a XXXVIII) ponen de relieve las mas escandalosas de las
objeciones corrientes entonces contra la actividad misionera y contra los
proyectos de Lulio en particular. Y un bellisimo versiculo del Libro del
Amigo y del Amado conserva el eco, transfigurado por la oracién, de su
deseo de perfeccionar el método y de las polémicas que suscitaba'®: «El
Amigo rogaba a su Amado que le ensefiase la manera de hacerle conocer,
amar y glorificar por las gentes. El Amado llenaba a su Amigo de devo-
cidén, de paciencia, de caridad, de tribulaciones, de pensamientos, de sus-

20



La Doctrina Misional de Raimundo Lulio

piros, de llantos y el corazén del Amgo gané audacia bastante para glori-
ficar a su Amado, las alabanzas salieron de su boca y su voluntad supo
menospreciar la reprobacion de las gentes que juzgan falsamentes.

Para convertir a los hombres es preciso conocer con suficiente detalle
sus crencias actuales. De donde la necesidad de estudiar cientificamente
las varias religiones. Y con las creencias se deben estudiar las costum-
bres, la filosofia, los modos de razonar de los pueblos a los que se desea
ir a predicar. Y en esto también, como en el apostolado martirial, Lulio
da el ejemplo poniéndose a estudiar seriamente la lengua arabe y el pen-
samiento del Islam. Con menos profundidad, pero con indiscutible
acierto, el maestro habla también del cristianismo bizantino, de la reli-

gién judaica o del mundo de los tartaros?.

No hay, por decirlo asi, ninguna obra de Raimundo Lulio, cualquiera
que sea su objeto principal, en que el autor no insista sobre la ensefianza
misional. La necesidad de formar obreros calificados para la mies del
Seilor se ha hecho en él casi una obsesion. A veces se trata simplemente
de aprender las lenguas orientales; pero con frecuencia no deja de ampliar
esta ensefianza puramente instrumental hasta una formacion completa del
misionero. La idea de los colegios de lenguas orientales no era nueva;
como hemos visto, los dominicos los habian fundado hacia anos. Pero
hacia falta este discipulo de san Francisco, este propugnador de la «cruza-
da espiritual», que habia recibido al mismo tiempo la impronta dominica-
na, para fundar todo su método apostdlico en la formacidn intelectual.

Una vez més, en este dominio también Lulio quiso predicar con el
ejemplo. Ya en 1274 habia obtenido del nuevo rey Jaime II de Mallorca,
la fundacion del colegio de lenguas de la Santisima Trinidad, en aquel
admirable y recogido rincén de Miramar, en su isla de Mallorca —fun-
dacion aprobada por el papa Juan XXI, en una bula que se ha conserva-
do. Fracasado este primer intento, no hay petitio de Raimundo Lulio a
los papas o a los poderosos de la tierra en que no se contengan demandas
andlogas. Y finalmente, hacia el final de su vida, tuvo la inmensa felici-
dad de ver su idea recogida en el canon XI del Concilio general de Viena
del Delfinado, en 1311: cinco colegios de lenguas se deberian crear, en
Roma (o donde residiese la corte pontificia , puesto que estamos en la
época de los papas de Avignon), en Bolonia, en Paris, en Oxford y en
Salamanca, o sea en cada una de las mayores universidades de aquel
tiempo. El Concilio precisaba que la ensefianza comprenderia el érabe,
el hebreo, el siriaco y el griego. Desgraciadamente, el decreto del Conci-
lio no fue mds que un eco, sin efectividad alguna, de las demandas reite-

Z1



Edad Media

radas de Raimundo. Pero el mérito le queda por entero: él fue quien por
primera vez arrancé a la suprema autoridad de la Iglesia un decreto en
que el papa reconoce entre sus deberes principales el de llevar la fe a
quienes no la poseen todavia y declara que el misionero no puede
emprender labor alguna eficaz sin conocer la lengua del pais.

Para acercarse a los sarracenos y para converncer ante todo a los mas
sabios de entre ellos, nuestro apdstol recurrié asimismo al ejemplo de
los dominicos. Ante sus 0jos estaban las controversias doctrinales, en
forma de disputas orales y publicas, que se organizaban para confundir a
los infieles —musulmanes y judios— residentes en tierra de cristianos
(hay un ejemplo famoso en Paris, en 1240, y otro en Barcelona, presidi-
do por el propio rey, a instigacidén de san Ramén de Penyafort, en 1263).
Tales controversias, Lulio las imagina —y las pone en prictica— en tie-
rra de sarracenos. Pero siempre dentro de una atmoésfera de paz y de
confianza reciproca —hoy diriamos tolerancia—, que ofrece un verda-
dero contraste con el tono de los polemistas de entonces: disputando
benigne et amicabiliter conferendo dice en su Petitio pro conversione
infidelium a Bonifacio VIII, de 1295.

Pero, ;c6mo obtener de los infieles que presten el oido a la predica-
cién y como hacer para que tomen parte activa en los debates catequéti-
cos? Nuestro utopista imaginé para ello varias soluciones: obtener por
las buenas que los hombres sabios y religiosos, venidos de oriente, com-
partiesen durante afios la vida y el trabajo de los monjes de occidente,
aunque sin obligarles por ello a convertirse. ;Y si las embajadas no
daban el resultado apetecido o si los principes no cristianos prohibian la
predicacién en sus dominios? Ante tal eventualidad, Lulio vuelve a ser
plenamente el hombre de su siglo y reconoce al papa el derecho de recu-
rrir al brazo secular, no para forzar a los infieles al bautismo, pero si
para obtener que los misioneros puedan predicar libremente la fe catéli-
ca. Y en todo caso, la prictica del «sermén obligatorio» que Lulio trans-
forma a veces en toda una ensefanza religiosa obligatoria, basada en los
argumentos apodicticos de su Arfe —a los cuales necesariamente los
mejores de los infieles habian de «sucumbir»?!.

Con profundo acierto psicolégico y con auténtica caridad, Lulio exige
como contrapartida de los cristianos que reciban a los judios o a 1os musul-
manes conversos sin el menor prejuicio. jAsusta pensar depués de esto en
el dafio que hicieron a la Iglesia en los siglos XVI y XVII las absurdas
manias de la «limpieza de sangre»! Nuestro Beato insiste para que se deje
gozar a los conversos de todos sus bienes y va hasta reclamar que en cier-

22



La Doctrina Misional de Raimundo Lulio

tos casos se provea a su subsistencia con cargo a los bienes eclesidsticos, y
2

que siempre se castiguen las ofensas hechas a los conversos=~.

Por dltimo, una de las ordenaciones imaginarias del papa Blanquerna
en su Curia demuestra que el pensamiento utdpico no es muchas veces
mds que una anticipacion: tal es el caso de las fundaciones atribuidas al
cardenal de Domini Fili en el cap, 88 del Blanquerna, en las que facil-
mente se reconoce una prefiguracion de la Sagrada Congregacion de
Propaganda Fide (jestablecida en 1622!) y andlogas demandas con
miras a la organizacion del esfuerzo misionero aparecen en las Petitio-
nes de Lulio a los papas Celestino V y Bonifacio VIII.

LA CRUZADA GUERRERA

Ya hemos mencionado un caso en el que Raimundo Lulio decidida-
mente recurre al brazo secular y propone la guerra a los principes infie-
les. Pero hasta aqui las operaciones militares no tienen mds finalidad que
la de permitir a los misioneros la libre predicacion de la palabra de
Dios?3. Buscando una analogia a la posicién de Lulio, podiamos citar el
ejemplo de san Francisco de Sales, cuando para poder predicar en las tie-
rras de su didcesis pasadas a la reforma protestante, pedia la proteccién
del duque de Saboya. Pero Lulio va maés lejos que el santo apdstol de
Ginebra en el siglo XVI. Lo que el mallorquin reclama es una empresa
mancomunada de la cristiandad, proclamada por el papa; la fuerza inter-
nacional empleada para proteger uno de los derechos elementales del
hombre, el de la libertad de predicacion. jHe aqui un postulado luliano
que seis siglos y medio mds tarde nos sigue pareciendo un lejano ideal!

Mas serio —y mas contradictorio con sus principios teoldgicos de la
conversion «per manera d’amor»— aparece el hecho de que en una
extensa lista de Epistolae, Petitiones y tratados, Raimundo Lulio reclama
con insistencia del papa y de los reyes la organizacion de una auténtica
cruzada —la llama passagium que es el término técnico con que la edad
media designoé la expedicion militar destinada a recuperar la Tierra San-
ta. Esta cruzada se integra dentro de los planes mas vastos de reforma
social, politica, moral y religiosa de nuestro gran utopista. La expedicion
militar no es mds que una etapa en la obra de conversion de los infieles.
Pero la incorporacidn de los infieles —de todos los infieles— a la Iglesia
no es sino otra etapa del retorno de todos los pueblos y de todas las razas
de la tierra a la unidad de la Ciudad de Dios, de la cual Lulio es el campe-
On infatigable. Un apostolado muy realista para la salvacion de las almas

23



Edad Media

y un sueflo de unidad politico-religiosa del mundo son pues dos aspectos,
indisolublemente ligados, en la generosa quimera del Doctor iluminado.

(Cémo puede darse semejante contradiccion en el espiritu unitario,
sintético del Maestro? No se trata en realidad de una contradiccion entre
dos momentos sucesivos de su pensamiento, determinada por razones
externas, tdcticas dirfamos, como se ha sospechado®*. Es una contradic-
cién intrinseca en el corazén y en el espiritu de nuestro apdstol. Su cora-
z6n generoso y abierto dio al Doctor iluminado la intucién exacta de los
verdaderos métodos para la propagacion de la fe. Pero en él, el filésofo
no consiguié nunca deshacerse de una teoria de la insercién del orden
temporal en el orden espiritual, que ya en su tiempo estaba superada.
Segin esta teoria (que fue la del llamado agustinismo medieval), la
sociedad humana se confunde con la sociedad sobrenatural, que es la
Iglesia, y el orden temporal queda absorbido dentro del orden espiritual.
Es practicamente imposible hablar de una doctrina luliana de las relacio-
nes de la Iglesia y el Estado. Puesto que en €l hay algo mas que la afir-
macion tradicional del primado del orden espiritual. Segin Lulio, el
orden temporal carece de autonomia, incluso en el plano metafisico, de
la causalidad o de la finalidad °.

Por consiguiente, el poder de los principes estd sometido al poder
espiritual y el gobernante no puede sacar la espada mas que por orden de
la Iglesia, ad nutum Ecclesiae, segin la férmula cléasica de san Bernardo
y los tedricos del poder pontificio en tiempos de las primeras cruzadas.
La traduccidn préctica de esta teoria, para Lulio, es que el papa posee la
plenitud del poder que le confiere una autoridad eminente sobre todos
los principes seculares, fieles o infieles. Y puesto que tiene derecho a
hacerlo, ;por qué el papa no va a obligar a los infieles, no a convertirse,
pero si a escuchar la verdad?

La contradiccion estalla en los escritos de Raimundo Lulio, ademas,
a causa de la vehemencia de su temperamento. Cuando expone su ideal
misionero, lo hace atacando el uso de las armas. Pero luego le vence su
propia impaciencia. Desde el cap. 346 del Llibre de Contemplacio
(1272), los planes misioneros y los proyectos militares se esbozan jun-
tos. Sin embargo, en obras de su primer periodo literario, como el Llibre
d’intencio (12827), se afirma la prioridad ética de la conversion por
encima de la guerra. Pero ya diez afios més tarde, en el Tractatus de
modo convertendi infideles, se mezclan sin diferencia alguna de inten-
cidén la predicacion y la guerra. Y mds bien —a juzgar por la composi-
ci6n del optisculo— se da preferencia a la cruzada. Vale, sin embargo, la

24



La Doctrina Misional de Raimundo Lulio

pena de observar que este tratado lo presenta al papa Nicolds 1V, el uni-
co pontifice que se propuso entonces en serio la organizacién de una
cruzada, y aun eso pocos meses después de la inmensa emocién que pro-
dujo en toda Europa la caida de san Juan de Acre (18 de mayo de 1291).

No se trata en realidad de un cambio radical de actitud. A los mas, de
una cuestion de acento. Las tesis fundamentales son las mismas, antes y
después de 1291. Pero ahora, durante veinte afios, el tema de la cruzada
va a hacerse el centro de todas sus demandas, incluso al concilio de Vie-
na de 1311, junto con las escuelas de lenguas orientales y demas. El otro
tema, en cambio, el de la predicacion, es el que le llevard solo, a las tie-
rras de Islam para afiadir el ejemplo y el testimonio martirial a sus pala-
bras. Detenido un momento en Génova, por temor de la muerte, se lan-
zard finalmente hacia el martirio, suprema aspiracion del mistico, del
que quiere morir «en pelag d’amor».

Subsiste pues en lo mas recondito de la personalidad de Raimundo
Lulio una paradoja. Y es notable (dltima paradoja), que la parte mas nue-
va, la parte mas revolucionaria para su tiempo —Ila de la misién pacifica
y amorosa— sea al mismo tiempo la més realista, y en todo caso proféti-
ca, de las aspiraciones lulianas. Mientras que la idea de cruzada, tan
corriente hasta entonces, era ya muerta, y politicamente imposible, cuan-
do Raimundo Lulio la hacia objeto de sus insistentes demandas.

Barcelona, 1960

25



Edad Media

10.

11.
12.

13.

26

NOTAS

ARMAND OLICHON, Histoire de 1’expansion du catholicisme dans le monde,
Paris 1936, p.143.

Cf. ODULPHUS VAN DER VAT, O. F. M., Die Anfdnge der Franziskanermissionen
und ihre Weiterentwicklung im nahen Orient und in den mohammedanischen
Liindern wiihrend des 13. Jahrhunderts, «Missionswissentschaftliche Studien»
neue Reihe, 6, Werli. W., 1934; NOE SIMONUT, Il metodo d’evangelizzazione
dei Francescani tra musulmani e mongoli nei secoli XIII-XIV, Milan, 1947,
ALEX MASSERON, La légende franciscaine, Paris, 1954.

Cf. BERTHOLD ALTANER, Die Dominikanermissionen des 13. Jahrhunderts,
«Breslauer Studien zur historischen Theologie», 3. Habelschwert, 1924; JOSE
M. COLL, O. P., Escuelas de lenguas orientales en los siglos XIII y XIV, en
«Analecta Sacra Tarraconensia», 17, Barcelona, 1944.

Las disputas teoldgicas con infieles eran frecuentes y tenian lugar oficial-
mente, en presencia de los mas altos dignatarios, tanto en la cristiandad
como en las tierras del Islam. La Summa contra Gentiles, de santo Tomds de
Aquino debi6 de ser un libro de texto para la formacion de los polemistas en
los Studia dominicanos.

MIGUEL BATLLORI,«Prélogo» al libro Introduccion a Ramdn Liull, Madrid,
1960, p. 16.

Libro del Amigo y del Amado, v. 213.

Llibre de Contemplacic en Déu, cap. 346; Blanquerna, cap. 80, par. 11, Vita
Beati R. Lulli, par. 26.

Llibre de Contemplacio, 346, 19; Doctrina pueril, 83, 2; Blanquerna, 85, 5,
Desconhort, v. 337-360, 529-540.

Llibre de Contemplacio, 112, 12; 131, 20; 346, 24; Doctrina pueril, 71, 12.

El cap. 346 del Llibre de Contemplacié es esencial para conocer el pensamien-
to luliano en materia misional, puesto que es el precedente de toda la larga
serie de los opusculos de propaganda ulteriores.

Cap. 204, par. 25 y 27.

Editado por JACQUELINE RAMBAUD-BUHOT, en B. M. Raimundi Lulli, Opera lati-
na, Mallorca, 1954, fasc. III, p. 109.

Cap. 80, par. 1.



La Doctrina Misional de Raimundo Lulio

14.

15.

16.

17

18.
19.
20.

21

22,
23.
24.

25,

THOMAS AQUINATIS, Summa Theologica, 1I-11, q. 10, a 8; RAIMUNDI A PENNAFORT,
Summa luris, 1, 4, 1.

Cf. nuestro libro Raymond Lulle, docteur des missions, Schodeneck-
Beckenried, 1954.

Cf. JOAQUIN Y TOMAS CARRERAS Y ARTAU, Historia de la filosofia espaiiola cristia-
na de los siglos XII al XV, vol I, Madrid, 1939, pp. 514-523; B. XIBERTA, O. C., La
doctrina del Doctor iluminado Beato Ramon Llull sobre la demostracion de los
dogmas, juzgada a la luz de la historia y de la sagrada teologia, en «Studia mono-
graphica et recensiones edita a maiorensis Scholla Lullistica», I, 1947, pp. 5-32.

LOUIS GARDET et M.- M. ANAWATI, Introduction a la théologie musulmane,
Paris, 1948, pp. 347-373.

Pér. 36 y ss.
V. 136.

Doctrina pueril, 72, 4-7: Liber de Sancto Spiritu; Libre del Gentil e dels tres
Savis; Liber praedicationis contra Iudaeos; Blanquerna, 84, 3-6; 88, 2-4.
Liber super psalmum Quicumque vult sive Liber Tartari et Christiani.

Llibre de Contemplacio, 346, 18; Doctrina pueril, 83, 4-6; Blanquerna, 80, 4-
12; 87, 1, 4; Tractatus de modo convertendi infideles.

Ibid.
Cf. Blanquerna, cap. 87, 4.

En particular por ALTANER, en su articulo interesantisimo, Glaubenszwang und
Glaubensfreiheit in der Missionenstheorie des Raymundus Lullus, en «Histo-
risches Jahrbuch», 48, 1928, pp. 605-610. Esta misma tesis de que, en Raimun-
do Lulio, «el ideal de la cruzada espiritual precede cronologicamente al de la
cruzada bélica», que Lulio acept6 tardiamente y sélo llevado por su impacien-
cia, ha sido sustentada, parcialmente, por S. GARCIAS PALOU en su libro Ramdn
Llull y el Islam, Palma de Mallorca, 1981, pp. 419-438. Véase la réplica que,
en tono muy cordial, le hice en el propio libro de homenaje al Dr. Garcias
Palou, Studia lullistica. Miscellanea in honorem Sebastiani Garcias Palou,
Ciudad de Mallorca, 1989, pp. 93-99.

Véase para la documentacién detallada de estas aseveraciones nuestra ponen-
cia al I Congreso Internacional de Lulismo, Mallorca, 1960, sobre Els projec-
tes de creuada en la doctrina missional de Ramon Llull, publicada en «Estu-
dios lulianos», Palma de Mallorca, 4 , 1960, pp. 275-290.

27






	La doctrina misional de Raimundo Lulio

