
Zeitschrift: Hispanica Helvetica

Herausgeber: Sociedad Suiza de Estudios Hispánicos

Band: 2 (1991)

Artikel: De Raimundo Lulio al Vaticano II : artículos escogidos

Autor: Sugranyes de Franch, Ramon

Kapitel: La doctrina misional de Raimundo Lulio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-840881

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-840881
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA DOCTRINA MISIONAL DE RAIMUNDO LULIO

LA IDEA MISIONAL EN EL SIGLO XIII

Con los albores del siglo XIII, una nueva primavera vino a renovar la
savia espiritual de la cristiandad. San Francisco de Asfs y Santo Domingo

de Guzman, con las ördenes que respectivamente fundaron, fueron
sus flores primicerias, llenas de promesas. Ambos fundadores habfan
comprendido que la misiön salvadora encomendada por Cristo a su Igle-
sia permanecerâ incompleta mientras haya en el mundo hombres que
ignoren el mensaje cristiano. Y ambos inscribieron en su programa la
evangelizaciön de los infieles: Francisco, en la propia regia de su orden;
Domingo en sus cartas y en un decreto del segundo capftulo general de
Bolonia en 1221. Uno y otro, no solo se alegraron de ver partir para las
misiones a algunos de sus hermanos, sino que se propusieron predicar
con el ejemplo: en 1219, Francisco se présenté, solo y sin armas ante el
sultân de Damieta; Domingo, por su parte, ya en 1217 se declaraba

pronto a partir para convertir a los paganos, una vez que hubiese dejado
bien organizada su orden. Mâs realista quizâ que Francisco, se daba
cuenta de la dificultad de convertir a los musulmanes en su propio pals y
se dispoma a partir para el Norte, hacia Prusia y los Pafses Bâlticos. Pero
la muerte le impidio poner en practica su resolution.

«El siglo XII habla dado a la Iglesia sus cruzados; el siglo XIII le
devolviô sus misioneros»1. La hora de las cruzadas guerreras habi'a

pasado para siempre. El Islam parecfa haber dejado de ser una amenaza,
desde el punto de vista militar, en los confines de la Europa cristiana. Si
los Santos Lugares se habla perdido definitivamente (Jerusalén cayé en
1187), el Imperio bizantino y el reino latino de Chipre constitulan, en
oriente, bastiones quizâ provisionales, pero por de pronto suficientes. En
Espana, rota la ultima ola de invasores marroqufes en las Navas de Tolo-
sa (1212), el Islam se bate ya en retirada. Inesperadamente, el peligro
musulmân va a cambiar de signo: el campo de batalla pasa al dominio
intelectual y provoca en las universidades europeas la gran crisis espiritual

del «averrolsmo» Derivado de los filösofos arabes de tendencia
aristotélica y neoplatonica, que pretendfan explicar racionalmente el
universo, el averrolsmo escinde la unidad de lo verdadero con la teorfa

13



Edad Media

de la doble verdad, una teologica, revelada, y otra que la filosofla puede
alcanzar por sus propios medios, en posible pugna una con otra.

Por lo demâs, en el terreno politico, la conciencia de lo que hoy 11a-

mamos el nacionalismo iba ganando cada vez mas a los principes cris-
tianos. La oposicion de un rey que tiene suenos imperialistas y teocrâti-
cos, como Felipe el Hermoso de Francia, con un ponti'fice lleno de
ambiciones poh'ticas, como Bonifacio VIII, demuestra que ya entonces
(un poco antes de 1300) era imposible levantar la cristiandad en un alar-
de de herofsmo como el de las primeras cruzadas. El mundo occidental
esta ahlto de aventuras sangrientas. La caballeria se va convirtiendo en
un déporté en vez de ser un ejercicio casi religioso.

Esta fatiga de la que fue hasta entonces la clase dirigente, permite el
ascenso histörico de un nuevo sector social, el de los ricos mercaderes y
los ciudadanos de los municipios. Pero el desprestigio de lo heroico-
militar favorece también la eclosiön de un admirable renacimiento espi-
ritual. A partir del siglo XIII, la exigencias de una nueva sensibilidad
religiosa, las necesidades del combate de la inteligencia, la frecuencia de

contactos culturales y comerciales con los pafses musulmanes que a

pesar de todo se han ido estableciendo, todo ello postula para la lucha
religiosa nuevas armas puramente espirituales: la predicaciön y el ejem-
plo, la persuasion racional y el testimonio personal, hasta el martirio.

As! se fueron desarrollando las actividades misioneras, especialmen-
te de las dos ördenes medicantes, cada una segün los caractères de su

propia espiritualidad. Los franciscanos, llenos de espontaneidad, predi-
caban por el ejemplo directo, arrostraban el peligro e incluso buscaban
el martirio2. Lo cual no les impidiö llevar a cabo, de parte del Papa, cier-
tas misiones a la vez apostölicas y diplomâticas. Giovanni di Pian Carpi-
no (1246) y Guillaume de Rubrouck (1254), en Mongolia, Giovanni di
Monte Corvino, en China (1289-1328), son nombres ilustres de la
expansion misionera. Los dominicos, puestos a su vez en contacte con el
Islam, se dieron cuenta de que el enemigo era muy fuerte, intentaron
llevar el combate al terreno doctrinal e introdujeron la misiön por la con-
troversia. Para ello era preciso estudiar metödicamente la lengua, la cul-
tura y la religion de los arabes y también de los judlos. La primera
decision en este sentido es probablemente la del capltulo general de
Paris en 1236 y las primeras escuelas de lenguas orientales las que se
abrieron en Tierra Santa en 1237. De 1250 a 1300, los grandes dominicos

catalanes, san Ramön de Penyafort., Ramön Marti, Romeu Sabra-

guera y tantos otros, crearon un gran numéro de escuelas de arabe y de

14



La Doctrina Misional de Raimundo Lulio

hebreo, en Barcelona, en Valencia, en Jâtiva, en Murcia, lo mismo que
en Tünez y otras ciudades de Espana o de Africa, ya aisladas, ya integra-
das en los Studia dominicanos que floreclan entonces3. En estas escuelas
se formaban temibles polemistas, tanto para la disputa oral como para la
redaction de doctos volümenes de refutaciön del Coran4.

RAIMUNDO LULIO Y SU PROGRAMA APOSTÖLICO

Este florecimiento primaveral de las misiones en el siglo XIII encontre

en Raimundo Lulio no solo un apöstol ardoroso sino ademâs un teo-
rizador consciente. El celo por la conversion de las aimas que lo devora-
ba es lo que hizo del ex-senescal del Infante Don Jaime, hijo segundo
del Conquistador, un teologo, un filösofo y hasta un literato. Toda la
obra luliana tiene una clara intention apologética. Esto es hoy dla cosa
sabida. Quizâs lo sea menos el hecho de que el mismo esfuerzo de reflexion,

dictado por la preocupaciön central de conducir a los infieles a

Jesucristo, inspire a Raimundo Lulio una verdadera misionologîa\ es

decir, una teologia y una metodologfa de la evangelization.

Raimundo Lulio fue un esplritu genial, uno de esos grandes hombres
de que en su siglo fue tan fecundo en Europa. Mejor que nadie, él encar-
na, como animado de un don profético, el origen del movimiento misional

moderno. Y en esto consiste su originalidad: en plena edad media
fue el primer misionölogo del mundo cristiano. jPersonalidad singular y
paradögica la del apöstol «catalan de Mallorca» —como él mismo se

designaba! Fue a la vez un représentante caracterfstico de su época y de

su nation —la época, hechida de inquietudes espirituales que dio naci-
miento a la Divina Commedia, la naciön que habia creado entonces una
verdadera «thalassocracia», un imperio mantimo en el Mediterrâneo—,
y un espfritu solitario, cuyas visiones sobrepasaban con mucho los pun-
tos de vista de la mayorfa de sus contemporâneos, mientras en otros
aspectos acusaban actitudes rétrogradas.

Apenas se levantö, tocado por la gracia, al dia siguiente de aquella
noche que pasö insomne y en congoja, «ya debatiendo consigo mismo,
ya orando a Dios con fervor» (son la propias palabras de la Vida coetâ-
nea de 1311), le pareciö a nuestro Beato que «nadie podfa prestar a Cris-
to mejor ni mâs grande servicio que dar la propia vida y el aima por
amor a El y a honor suyo». Pero con una finalidad muy précisa: «convir-
tiendo a su culto y servicio a los sarracenos...». Y poco después, anade
el biögrafo coetâneo (aunque probablemente tenga razön el mâs reciente
de sus biögrafos, padre Miguel Batllori5, al afirmar que la actuation sis-

15



Edad Media

temâtica y conjunta del programa haya que retrasarla hasta 1286), «un
cierto impetuoso y embargador dictado de la mente» le hizo concebir un
triple programa apostölico: aceptar la muerte por Cristo, convirtiendo a

su servicio a los infieles; escribir un libro, el mejor del mundo, a cuyos
argumentes los infieles deberfan necesariamente rendirse; y por ultimo
solicitar del Papa y de los principes cristianos la fundaciön de monasteries

en donde personas escogidas religiosas y otras para ello idöneas irf-
an a estudiar los lenguajes de los sarracenos y otros infieles.

Toda la vida y la obra misma del apöstol estân contenidas en ese

programa, que encierra asimismo el embriön de su método misionero. La
condition previa es sin duda desear ardientemente la conversion de los
infieles, desearla con una voluntad heroica, unica capaz de arrancar a
Dios las gracias necesarias para el apostolado: «El Amigo velaba, ayu-
naba, hacfa limosnas, lloraba y se iba por las tierras extranas, a fin de
excitar la voluntad de su Amado a que enamorase a sus sübditos, para
que por ellos fuesen honradas sus honorabilidades»6. Con esta condicion,

el misionero puede contar con la ayuda de su Amado.

Raimundo Lulio es optimista. Cualquier empresa parece realizable
cuando él la expone. Y sin embargo, su propio testimonio, si ignorâse-
mos la historia, bastaria para convencernos de su fracaso, tanto cerca de
los cristianos, como en sus intentes de predication en tierra de infieles.
Pero ningûn obstâculo es lo bastante fuerte para abatir su valor, para
hacerle abandonar su noble testarudez. El optimismo luliano tiene su
origen en el exceso mismo de su amor, en la sobreabundancia de su vida
mfstica. Es decir, en el primer punto de su programa apostölico. ^Cömo
no iba a ser optimista quien no busca otra cosa que morir por amor? El
martirio es asi supremo acto de amor de Dios y testimonio por anadidu-
ra de valor ejemplar, esencial para la propagation de la fe.

LA CONVERSION «PER MANERA D'AMOR»

La teologfa misional de Raimundo Lulio se basa en unos pocos princi-
pios, simples, pero nuevos para su época. El primero es que la conversion
de los infieles debe ser eminentemente una obra de amor, consecuencia
del amor primero de Cristo hacia todos los hombres. Pero como ninguna
cosa puede ser amada ni odiada si no es previamente conocida, la obra de

amor debe proponerse, ante todo, a la inteligencia. Y de ahf dériva el
deber de actuar sobre la inteligencia de los infieles, predicândoles la ver-
dad, y la preocupaciön constante de Lulio de empezar por convertir a los
«sabios» —a los «intelectuales», dirfamos nosostros—, entre los infieles.

16



La Doctrina Misional de Raimundo Lulio

Es decir, iluminar los espmtus a fin de preparar los corazones a la efusiön
de la gracia: lo que modernamente se llama el «apostolado intelectual»7.

El segundo principio, derivado del primero, es que, tanto por parte de

quien predica como por parte de quien recibe el Evangelio, la conversion

sera un acto de libertad. Sin duda alguna, si Dios quisiera, el mundo
entero abrazaria el cristianismo. Pero Dios no quiere coaccionar la libertad

del hombre: Lulio tiene siempre sumo cuidado en preservar el libre
albedrfo, que considéra como el eje de las relaciones entre la criatura y
su Creador. Por eso reacciona constantemente contra la objeciön basada
en la omnipotencia de Dios y en una doctrina grosera de la predestination

que a buen seguro opom'an las gentes a sus proyectos misioneros.
La santa Iglesia, en la persona de san Pedro, recibiö de Jesucristo el
mandato de convertir a los que estân en el error. Pero Dios no hara vio-
lencia al libre querer de los errados para forzarles a recibir el cristianismo,

ni harâ tampoco violencia a la libre voluntad de los cristianos para
que vayan a predicar a los infieles8.

Por ello Lulio se opone al uso de la fuerza para conquistar las almas y
hace la apologia de las armas espirituales —las que no se embotan ni pue-
den romperse, las que cuanto mas se usan mas agudas y eficaces son—,
las armas de Cristo y de los apöstoles «que convirtieron el mundo con su

predicaciön y derramando lâgrimas y sangre y con muchos trabajos y con
dura muerte»9. Al respeto escrupuloso de la libertad humana y a su fe
inconmovible en las armas del espfritu (oration y sacrificio), Lulio anade

una confianza absoluta en las armas espirituales: para él, ningùn ser
humano de buena fe, razonando libre y desapasionadamente, puede dejar
de adherirse a los dogmas cristianos si estos se le demuestran racional-
mente, por «razones necesarias» —segùn su propio Arte, que constituye
el segundo punto del programa apostolico— como veremos después.

Esta ideas fundamentales de la teologia luliana de la conversion —
vale la pena de subrayarlo— se encuentran en todas sus obras, sin

excepciön (desde el Llibre de Contemplaciô en Déu, con que inagurö
espléndidamente su actividad de escritor10, hasta los opüsculos com-
puestos en Mallorca y en Sicilia en los Ultimos anos de su vida). Y siempre

van acompanadas de una actitud respetuosa hacia los infieles y una
presunciön de buena fe en su favor, que ningun lector puede dejar de
admirar por poco familiarizado que esté con la literatura apologética
medieval. Jamâs pone en duda la sinceridad ni el espiritu religioso de los
infieles o de los cristianos disidentes. Un sabio judîo, o un rey sarraceno,

17



Edad Media

o simplemente los fieles musulmanes que escuchan la predication de los
mlsticos del Islam, lloran lâgrimas de amor y de devociön sincera.

La apologia de las armas espirituales habfa de conducir necesaria-
mente a nuestro Beato a la condena de toda violencia contra los infieles y
en particular de la «guerra sensual» contra los musulmanes. A partir del
Llibre de Contemplaciôn, la censura de las guerras de religion no faltarâ
en ninguna de las obras del maestro, incluso —paradögicamente— en las

que tiene por objeto proponer al mundo una nueva cruzada. He aquf un
magnffico apöstrofe del Llibre de Passatge, recientemente descubierto,
que me place traducir por primera vez al castellano: «Mas vale dominar a
los infieles en la discusiön, convenciéndoles por las dignidades divinas y
por razones necesarias, que guerrear contra ellos y quitarles la vida con
la espada y arrebatarles las tierras que poseen. Convirtâmosles, pero
dejémosles gozar de sus bienes. jLo que cuenta es la concordia y el
amor!»12. La crftica mas severa de Raimundo Lulio contra las cruzadas

-—y adviértase que se trata esta vez de las cruzadas propiamente dichas,
oficialmente proclamadas para el rescate del Santo Sepulcro—, figura en
un pasage famoso de Blanquerna13 en que las compara a la «guerra Santa»

de Mahoma y en que deduce de los fracasos reiterados de los cruza-
dos en Tierra Santa que Dios no aprueba esta clase de expediciones. Irö-
nicamente esta afirmaciön de Lulio la atribuye nada menos que al sultan
de Babilonia, en una carta que dirije al papa y a los cardenales...

En todos sus puntos de vista sobre estas cuestiones, nuestro Doctor
iluminado va mas alla que sus maestros —j si en su caso se puede hablar
de maestros! Entre sus contemporâneos, el franciscano Rogerio Bacon y
el dominico Ricoldo de Montecroce son quizâs los ünicos que se atre-
vieron a manifestar también sus dudas acerca de la eficacia, tanto espiri-
tual como temporal, de las cruzadas. Santo Tomas de Aquino —y con él
san Ramön de Penyafort— se limitaban a negar, clâsicamente, la validez
del bautismo administrado a la fuerza14.

LAS «RAZONES NECESARIAS»

El segundo punto del programa apostölico de Raimundo Lulio
consista en la composition de un libro destinado a provocar por «razones
necesarias» la adhesion de los infieles a la fe. En realidad no fue uno el
libro compuesto con tal objeto, sino una larga serie de obras intituladas
Artes, unas générales, otras particulares —aunque ninguna lleva el nombre

de Ars magna, con que la tradition ha designado el conjunto de
todas ellas. No podemos, ni debemos, en este articulo emprender el anâ-

18



La Doctrina Misional de Raimundo Lulio

lisis de tales obras. Lo cual supondrfa el estudio dilatadisimo de las doc-
trinas teolögicas y filosöficas del maestro. Pero nos es en cambio impo-
sible soslayar el problema metodolögico que plantea esta arma que
Lulio considéra fundamental para su cruzada persuasoria y las conse-
cuencias doctrinales que lleva anejas. Lo haremos brevemente, recor-
dando al lector curioso que este problema (como los demâs de este arti-
culo) los hemos tratado con mayor detenimiento en otro lugar15.

De hecho, las tesis del Doctor iluminado sobre la posibilidad de
«demostrar» racionalmente el dogma catölico y de obtener la convicciön
de los infieles por argumentes razonables —rationes logicales seu
necessariae— han levantado controversias ardientes en el decurso de
los siglos y han traido sobre su autor la sospecha vehemente de hetero-
doxia. Reconozcamos de piano que taies tesis, com son en realidad, des-
pojadas de todas las desfiguraciones de que las han cargado enemigos
interesados o admiradores demasiado celosos, son bastante fragiles. A
ademâs han evolucionado considerablemente durante la larga vida inte-
lectual del maestro. Las atinadas conclusiones de los senores Carreras y
Artau —en éste como en otros tantos puntos— hacen perfecta justicia a
la exagerada pasiön apologética de Raimundo Lulio16. En suma, sus
posiciones doctrinales no van mucho mas alla de las de toda la teologia
agustiniana de la edad media. Un optimismo anâlogo al del catalan
triunfa en sus predecesores, como san Anselmo y los Victorinos. Todos
ellos reivindicaban para el cristianismo firme en su fe la posibilidad de
demostrar por razones non modo probabiles verum necessariae hasta los
dogmas de la Santrsima Trinidad y de la Encarnaciön —razones que en
fin de cuentas no son mas que de congruencia. En diametral oposiciön
al averroismo, los pianos respectivos de la naturaleza y de la gracia, de
la especulaciön racional y de la fe, tendran cada vez mas a confundirse,
hasta que Alberto Magno y santo Tomas de Aquino supieron establecer
entre ambos una distinciön formal. Raimundo Lulio se empena en dar
una interpretaciön muy extensiva del credo ut intelligam y, llevado de su

temperamento apasionado, se deja arrastrar a ilusiones —y a prome-
sas— que exceden con mucho el contenido real de su pensamiento.

Anadiremos aqur una observaciön general que va a esclarecer singu-
larmente los motivos de la position de Lulio en este problema de las
relaciones entre la fe y la razön: nuestro apöstol se dirije a los musulmanes,

cuya religion no conoce misterios propiamente dichos, y quiere
combatirlos en su propio terreno. Por esto adopta sus métodos de pensar.
Ahora bien, la teologia musulmana tradicional, el kalam, no se propone
como la teologia cristiana un esfuerzo especulativo destinado a una

19



Edad Media

mejor explication, a una mas cabal inteligencia de los dogmas. Su fina-
lidad es puramente probativa y defensiva. Se trata de apoyar con
argumentes racionales las creencias religiosas, de «demostrarlas». Puesto

que las proposiciones de fe contenidas en el Coran no revelan el misterio
intrfnseco, imparticipable, de la ciencia divina, sino tan solo lo que de
ella puede comprender la razön humana17.

Esto, Raimundo Lulio lo sabe. El gran mufti de Bujfa —el «obispo
sarraceno» de que habla ingénuamente su biögrafo coetâneo18— se lo
dice claramente: «Si créés que la ley de Cristo es verdadera y considéras
falsa la de Mahoma, aduce una razön necesaria que lo pruebe». Y Lulio
quiere aceptar el reto de los doctores del Islam. /.Que la teologfa musul-
mana quiere demostraciones ciertas? El no se va a quedar atrâs y les darâ
pruebas taies de los dogmas cristianos que ninguno de sus contradictores
podrâ rechazar de buena fe. Esta era por lo menos su intention...

MÉTODOS DE EVANGELIZACIÖN

Si la moderna ciencia de las misiones se ha podido définir como «una
apologética basada en la etnografîa», no cabe duda que Raimundo Lulio
fue uno de sus fundadores. Y lo que le condujo a ello fue simplemente el
desarrollo del tercer punto de su programa de vida. Puesto que él esta
convencido de que las mejores disposiciones en el alma del apöstol no
bastan para el éxito de su empresa si no les acompana el conocimiento
indispensable del medio en que deberâ actuar y las armas intelectuales

que le permitirân empenar el combate. El Doctor iluminado, como buen
mediterrâneo, es a la vez un sonador y un espfritu prâctico. As! es como
se dedicö a elaborar un verdadero método para evangelizar a los infieles.
Y sabida es la importancia que en su filosofla, como en todo su pensa-
miento, atribuyo siempre a las cuestiones de método. Sus planes de
evangelization no dejo de completarlos y precisarlos durante toda su vida, as!

como no dejo de defenderlos contra las objeciones que levantaban o contra

el menosprecio con que eran acogidos. Algunas estrofas del Descon-
hort (XXVII a XXXVIII) ponen de relieve las mas escandalosas de las

objeciones corrientes entonces contra la actividad misionera y contra los
proyectos de Lulio en particular. Y un belllsimo versfculo del Libro del
Amigo y del Amado conserva el eco, transfigurado por la oration, de su
deseo de perfeccionar el método y de las polémicas que suscitaba19: «El
Amigo rogaba a su Amado que le ensenase la manera de hacerle conocer,
amar y glorificar por las gentes. El Amado llenaba a su Amigo de devotion,

de paciencia, de caridad, de tribulaciones, de pensamientos, de sus-

20



La Doctrina Misional de Raimundo Lulio

piros, de llantos y el corazön del Amgo ganö audacia bastante para glori-
ficar a su Amado, las alabanzas salieron de su boca y su voluntad supo
menospreciar la reprobaciön de las gentes que juzgan falsamente».

Para convertir a los hombres es preciso conocer con suficiente detalle
sus crencias actuales. De donde la necesidad de estudiar cientfficamente
las varias religiones. Y con las creencias se deben estudiar las costum-
bres, la filosofia, los modos de razonar de los pueblos a los que se desea
ir a predicar. Y en esto también, como en el apostolado martirial, Lulio
da el ejemplo poniéndose a estudiar seriamente la lengua arabe y el pen-
samiento del Islam. Con menos profundidad, pero con indiscutible
acierto, el maestro habla también del cristianismo bizantino, de la
religion judaica o del mundo de los târtaros20.

No hay, por decirlo asf, ninguna obra de Raimundo Lulio, cualquiera
que sea su objeto principal, en que el autor no insista sobre la ensenanza
misional. La necesidad de formar obreros calificados para la mies del
Senor se ha hecho en él casi una obsesiön. A veces se trata simplemente
de aprender las lenguas orientales; pero con frecuencia no deja de ampliar
esta ensenanza puramente instrumental hasta una formacion compléta del
misionero. La idea de los colegios de lenguas orientales no era nueva;
como hemos visto, los dominicos los habi'an fundado hacia anos. Pero
hacfa falta este discipulo de san Francisco, este propugnador de la «cruza-
da espiritual», que habfa recibido al mismo tiempo la impronta dominica-
na, para fundar todo su método apostölico en la formaciön intelectual.

Una vez mas, en este dominio también Lulio quiso predicar con el
ejemplo. Ya en 1274 habfa obtenido del nuevo rey Jaime II de Mallorca,
la fundacion del colegio de lenguas de la Santi'sima Trinidad, en aquel
admirable y recogido rincön de Miramar, en su isla de Mallorca
—fundacion aprobada por el papa Juan XXI, en una bula que se ha conserva-
do. Fracasado este primer intento, no hay petitio de Raimundo Lulio a
los papas o a los poderosos de la tierra en que no se contengan demandas
anâlogas. Y finalmente, hacia el final de su vida, tuvo la inmensa felici-
dad de ver su idea recogida en el canon XI del Concilio general de Viena
del Delfinado, en 1311 : cinco colegios de lenguas se deberfan crear, en
Roma (o donde residiese la corte pontificia puesto que estamos en la
época de los papas de Avignon), en Bolonia, en Paris, en Oxford y en
Salamanca, o sea en cada una de las mayores universidades de aquel
tiempo. El Concilio precisaba que la ensenanza comprenderfa el arabe,
el hebreo, el sirfaco y el griego. Desgraciadamente, el decreto del Concilio

no fue mas que un eco, sin efectividad alguna, de las demandas reite-

21



Edad Media

radas de Raimundo. Pero el mérito le queda por entero: él fue quien por
primera vez arranco a la suprema autoridad de la Iglesia un decreto en

que el papa reconoce entre sus deberes principales el de llevar la fe a

quienes no la poseen todavfa y déclara que el misionero no puede
emprender labor alguna eficaz sin conocer la lengua del pais.

Para acercarse a los sarracenos y para converncer ante todo a los mas
sabios de entre ellos, nuestro apöstol recurriö asimismo al ejemplo de
los dominicos. Ante sus ojos estaban las controversias doctrinales, en
forma de disputas orales y püblicas, que se organizaban para confundir a
los infieles —musulmanes y judfos— residentes en tierra de cristianos
(hay un ejemplo famoso en Paris, en 1240, y otro en Barcelona, presidi-
do por el propio rey, a instigaciön de san Ramön de Penyafort, en 1263).
Taies controversias, Lulio las imagina —y las pone en practica— en tierra

de sarracenos. Pero siempre dentro de una atmösfera de paz y de
confianza recfproca —hoy dirfamos tolerancia—, que ofrece un verda-
dero contraste con el tono de los polemistas de entonces: disputando
benigne et amicabiliter conferendo dice en su Petitio pro conversione
infidelium a Bonifacio VIII, de 1295.

Pero, f,cömo obtener de los infieles que presten el oldo a la predication

y cömo hacer para que tomen parte activa en los debates catequéti-
cos? Nuestro utopista imaginé para ello varias soluciones: obtener por
las buenas que los hombres sabios y religiosos, venidos de oriente, com-
partiesen durante anos la vida y el trabajo de los monjes de occidente,
aunque sin obligarles por ello a convertirse. si las embajadas no
daban el resultado apetecido o si los principes no cristianos prohibfan la
predication en sus dominios? Ante tal eventualidad, Lulio vuelve a ser
plenamente el hombre de su siglo y reconoce al papa el derecho de recu-
rrir al brazo secular, no para forzar a los infieles al bautismo, pero si

para obtener que los misioneros puedan predicar libremente la fe catöli-
ca. Y en todo caso, la practica del «sermon obligatorio» que Lulio
transforma a veces en toda una ensenanza religiosa obligatoria, basada en los
argumentes apodlcticos de su Arte —a los cuales necesariamente los
mejores de los infieles hablan de «sucumbir»21.

Con profundo acierto psicologico y con auténtica caridad, Lulio exige
como contrapartida de los cristianos que reciban a los judfos o a los musulmanes

conversos sin el menor prejuicio. jAsusta pensar depués de esto en
el dano que hicieron a la Iglesia en los siglos XVI y XVII las absurdas

manias de la «limpieza de sangre»! Nuestro Beato insiste para que se deje
gozar a los conversos de todos sus bienes y va hasta reclamar que en cier-

22



La Doctrina Misional de Raimundo Lulio

tos casos se provea a su subsistencia con cargo a los bienes eclesiâsticos, y
que siempre se castiguen las ofensas hechas a los conversos22.

Por ultimo, una de las ordenaciones imaginarias del papa Blanquerna
en su Curia demuestra que el pensamiento utépico no es muchas veces
mas que una anticipation: tal es el caso de las fundaciones atribuidas al
cardenal de Domini Fili en el cap, 88 del Blanquerna, en las que fâcil-
mente se reconoce una préfiguration de la Sagrada Congregaciôn de

Propaganda Fide (jestablecida en 1622!) y anâlogas demandas con
miras a la organization del esfuerzo misionero aparecen en las Petitio-
nes de Lulio a los papas Celestino Y y Bonifacio VIII.

LA CRUZADA GUERRERA

Ya hemos mencionado un caso en el que Raimundo Lulio decidida-
mente recurre al brazo secular y propone la guerra a los principes infie-
les. Pero hasta aquf las operaciones militares no tienen mas finalidad que
la de permitir a los misioneros la libre predication de la palabra de
Dios23. Buscando una analogla a la position de Lulio, podfamos citar el
ejemplo de san Francisco de Sales, cuando para poder predicar en las tie-
rras de su diocesis pasadas a la reforma protestante, pedfa la protection
del duque de Saboya. Pero Lulio va mas lejos que el santo apöstol de
Ginebra en el siglo XVI. Lo que el mallorqufn reclama es una empresa
mancomunada de la cristiandad, proclamada por el papa; la fuerza
international empleada para protéger uno de los derechos elementales del
hombre, el de la libertad de predication. [He aquf un postulado luliano
que seis siglos y medio mas tarde nos sigue pareciendo un lejano ideal!

Mas serio —y mas contradictorio con sus principios teolögicos de la
conversion «per manera d'amor»— aparece el hecho de que en una
extensa lista de Epistolae, Petitiones y tratados, Raimundo Lulio reclama
con insistencia del papa y de los reyes la organization de una auténtica
cruzada —la llama passagium que es el término técnico con que la edad
media désigné la expedition militar destinada a recuperar la Tierra Santa.

Esta cruzada se intégra dentro de los planes mas vastos de reforma
social, polftica, moral y religiosa de nuestro gran utopista. La expedition
militar no es mas que una etapa en la obra de conversion de los infieles.
Pero la incorporation de los infieles —de todos los infieles— a la Iglesia
no es sino otra etapa del retorno de todos los pueblos y de todas las razas
de la tierra a la unidad de la Ciudad de Dios, de la cual Lulio es el campe-
ön infatigable. Un apostolado muy realista para la salvation de las aimas

23



Edad Media

y un sueno de unidad politico-religiosa del mundo son pues dos aspectos,
indisolublemente ligados, en la generosa quimera del Doctor iluminado.

<;,Cömo puede darse semejante contradicciön en el espiritu unitario,
sintético del Maestro? No se trata en realidad de una contradicciön entre
dos momentos sucesivos de su pensamiento, determinada por razones
externas, tâcticas diriamos, como se ha sospechado24. Es una contradicciön

intrinseca en el corazön y en el espiritu de nuestro apöstol. Su corazön

generoso y abierto dio al Doctor iluminado la intuciön exacta de los
verdaderos métodos para la propagaciön de la fe. Pero en él, el filösofo
no consiguiö nunca deshacerse de una teoria de la inserciön del orden
temporal en el orden espiritual, que ya en su tiempo estaba superada.
Segun esta teoria (que fue la del llamado agustinismo medieval), la
sociedad humana se confonde con la sociedad sobrenatural, que es la
Iglesia, y el orden temporal queda absorbido dentro del orden espiritual.
Es prâcticamente imposible hablar de una doctrina luliana de las relacio-
nes de la Iglesia y el Estado. Puesto que en él hay algo mas que la afir-
maciön tradicional del primado del orden espiritual. Segun Lulio, el
orden temporal carece de autonomia, incluso en el piano metafisico, de
la causalidad o de la finalidad25.

Por consiguiente, el poder de los principes estâ sometido al poder
espiritual y el gobernante no puede sacar la espada mas que por orden de

la Iglesia, ad nutum Ecclesiae, segun la formula clâsica de san Bernardo

y los teöricos del poder pontificio en tiempos de las primeras cruzadas.
La traducciön practica de esta teoria, para Lulio, es que el papa posee la
plenitud del poder que le confiere una autoridad eminente sobre todos
los principes seculares, fieles o infieles. Y puesto que tiene derecho a

hacerlo, £por qué el papa no va a obligar a los infieles, no a convertirse,
pero si a escuchar la verdad?

La contradicciön estalla en los escritos de Raimundo Lulio, ademâs,
a causa de la vehemencia de su temperamento. Cuando expone su ideal
misionero, lo hace atacando el uso de las armas. Pero luego le vence su

propia impaciencia. Desde el cap. 346 del Llibre de Contemplaciô
(1272), los planes misioneros y los proyectos militares se esbozan juntos.

Sin embargo, en obras de su primer periodo literario, como el Llibre
d'intenciô (1282?), se afirma la prioridad ética de la conversion por
encima de la guerra. Pero ya diez anos mas tarde, en el Tractatus de
modo convertendi infidèles, se mezclan sin diferencia alguna de intention

la predication y la guerra. Y mas bien —a juzgar por la composition

del opüsculo— se da preferencia a la cruzada. Vale, sin embargo, la

24



La Doctrina Misional de Raimundo Lulio

pena de observar que este tratado lo présenta al papa Nicolas IV, el üni-
co pontffice que se propuso entonces en serio la organizaciön de una
cruzada, y aun eso pocos meses después de la inmensa emociön que pro-
dujo en toda Europa la cafda de san Juan de Acre (18 de mayo de 1291).

No se trata en realidad de un cambio radical de actitud. A los mäs, de

una cuestiön de acento. Las tesis fundamentales son las mismas, antes y
después de 1291. Pero ahora, durante veinte anos, el tema de la cruzada
va a hacerse el centro de todas sus demandas, incluso al concilio de Vie-
na de 1311, junto con las escuelas de lenguas orientales y demâs. El otro
tema, en cambio, el de la predicaciön, es el que le llevarâ solo, a las
tierras de Islam para anadir el ejemplo y el testimonio martirial a sus palabras.

Detenido un momento en Génova, por temor de la muerte, se lan-
zarâ finalmente hacia el martirio, suprema aspiration del mlstico, del
que quiere morir «en pèlag d'amor».

Subsiste pues en lo mas recöndito de la personalidad de Raimundo
Lulio una paradoja. Y es notable (ultima paradoja), que la parte mas nue-
va, la parte mas revolucionaria para su tiempo —la de la misiön patifica
y amorosa— sea al mismo tiempo la mâs realista, y en todo caso proféti-
ca, de las aspiraciones lulianas. Mientras que la idea de cruzada, tan
corriente hasta entonces, era ya muerta, y polfticamente imposible, cuan-
do Raimundo Lulio la hacfa objeto de sus insistentes demandas.

Barcelona, 1960

25



Edad Media

NOTAS

1. ARMAND OLICHON, Histoire de l'expansion du catholicisme dans le monde,
Paris 1936, p. 143.

2. Cf. odulphus van der vat, o. F. m., Die Anfänge der Franziskanermissionen
und ihre Weiterentwicklung im nahen Orient und in den mohammedanischen
Ländern während des 13. Jahrhunderts, «Missionswissentschaftliche Studien»

neue Reihe, 6, Werli. W., 1934; noe simonut, II metodo d'evangelizzazione
dei Francescani tra musulmani e mongoli nei secoli XIII-XIV, Milan, 1947;

ALEX Masseron, La légende franciscaine, Paris, 1954.

3. Cf. BERTHOLD ALTANER, Die Dominikanermissionen des 13. Jahrhunderts,
«Breslauer Studien zur historischen Theologie», 3. Habelschwert, 1924; josé
M. COLL, O. P., Escuelas de lenguas orientales en los siglos XIII y XIV, en
«Analecta Sacra Tarraconensia», 17, Barcelona, 1944.

4. Las disputas teologicas con infieles eran frecuentes y tenfan lugar oficial-
mente, en presencia de los mâs altos dignatarios, tanto en la cristiandad
como en las tierras del Islam. La Summa contra Gentiles, de santo Tomas de

Aquino debiö de ser un libro de texto para la formation de los polemistas en
los Studia dominicanos.

5. Miguel BATLLORi,«Prologo» al libro Introducciôn a Ramôn Llull, Madrid,
1960, p. 16.

6. Libro del Amigo y del Amado, v. 213.

7. Llibre de Contemplaciô en Déu, cap. 346; Blanquerna, cap. 80, par. 11, Vita
Bead R. Lulli, par. 26.

8. Llibre de Contemplaciô, 346, 19; Doctrina pueril, 83, 2; Blanquerna, 85, 5;
Desconhort, v. 337-360, 529-540.

9. Llibre de Contemplaciô, 112, 12; 131, 20; 346, 24; Doctrina pueril, 71, 12.

10. El cap. 346 del Llibre de Contemplaciô es esencial para conocer el pensamien-
to luliano en materia misional, puesto que es el precedente de toda la larga
serie de los opüsculos de propaganda ulteriores.

11. Cap. 204, par. 25 y 27.

12. Editado por Jacqueline rambaud-buhot, en B. M. Raimundi Lulli, Opera lati-
na, Mallorca, 1954, fasc. Ill, p. 109.

13. Cap. 80, par. 1.

26



La Doctrina Misional de Raimundo Lulio

14. Thomas AQUiNATis, Summa Theologica, II-II, q. 10, a 8; raimundi a pennafort,
Summa Iuris, I, 4, 1.

15. Cf. nuestro libro Raymond Lulle, docteur des missions, Schöeneck-

Beckenried, 1954.

16. Cf. Joaquin y tomâs carreras Y artau, Historia de lafilosofîa espanola cristia-
na de los siglos XII al XV, vol I, Madrid, 1939, pp. 514-523; b. xiberta, O. C., La
doctrina del Doctor iluminado Beato Ramon Llull sobre la demostraciôn de los

dogmas, juzgada a la luz de la historia y de la sagrada teologîa, en «Studia mono-
graphica et recensiones édita a maiorensis Scholia Lullistica», I, 1947, pp. 5-32.

17. louis gardet et M.- M. ANAWATI, Introduction à la théologie musulmane,
Paris, 1948, pp. 347-373.

18. Par. 36 y ss.

19. V. 136.

20. Doctrina pueril, 72, 4-7: Liber de Sancto Spiritu\ Libre del Gentil e dels très
Savis; Liber praedicationis contra Iudaeos; Blanquerna, 84, 3-6; 88, 2-4.

Liber super psalmum Quicumque vult sive Liber Tartan et Christiani.

21. Llibre de Contemplaciô, 346, 18; Doctrina pueril, 83, 4-6; Blanquerna, 80, 4-

12; 87, 1, 4; Tractatus de modo convertendi infidèles.

22. Ibid.
23. Cf. Blanquerna, cap. 87, 4.

24. En particular por altaner, en su artfculo interesantfsimo, Glaubenszwang und

Glaubensfreiheit in der Missionenstheorie des Raymundus Lullus, en «Historisches

Jahrbuch», 48, 1928, pp. 605-610. Esta misma tesis de que, en Raimundo

Lulio, «el ideal de la cruzada espiritual precede cronolögicamente al de la
cruzada bélica», que Lulio aceptö tardfamente y sölo llevado por su impacien-
cia, ha sido sustentada, parcialmente, por s. garcias palou en su libro Ramon

Llull y el Islam, Palma de Mallorca, 1981, pp. 419-438. Véase la réplica que,
en tono muy cordial, le hice en el propio libro de homenaje al Dr. Garcfas

Palou, Studia lullistica. Miscellanea in honorem Sebastiani Garcîas Palou,
Ciudad de Mallorca, 1989, pp. 93-99.

25. Véase para la documentation detallada de estas aseveraciones nuestra ponen-
cia al I Congreso International de Lulismo, Mallorca, 1960, sobre Els projec-
tes de creuada en la doctrina missional de Ramon Llull, publicada en «Estu-

dios lulianos», Palma de Mallorca, 4 1960, pp. 275-290.

27




	La doctrina misional de Raimundo Lulio

