
Zeitschrift: Heimatschutz = Patrimoine

Herausgeber: Schweizer Heimatschutz

Band: 88 (1993)

Heft: 1

Artikel: Wege zum Heil : von Pilgern und Pilgerfahrten

Autor: Ganz-Blättler, Ursula

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-175571

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-175571
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FORUM

fÊr^'i.

a *i B! i.l 1 8"g"g

»' if «lLjlï « a,j i I till S(

¦
": "tu* «wii^,

* -MB Ä

4 p; r*. | «*?£

*¦:¦' fl r-

nif
"*

5

': ' '¦

'•' ,:;' 4;

•?»f'E «i*7?*

»:. ««¦«¦

S

Einsiedeln, seit alters eines der wichtigsten Wallfahrtsziele in der Schweiz, nach einem alten Stich
im 18. Jahrhundert.
Einsiedeln, depuis des siècles un des plus importants buts de pèlerinage de Suisse; d'après une
gravure du XVIIIe siècle.

Von Pilgern und Pilgerfahrten

Wege zum Heil
von Dr. Ursula Ganz-Blättler, Zürich

Die bisherige Erforschung unserer historischen Verkehrswege hat zu wichtigen

Erkenntnissen über alte Wegnetze geführt, aber auch Nebenfragen
erhellt - zum Beispiel über das Pilgerwesen. Mit Schaudern denken wir an
die Gefahren, denen die Pilger im Mittelalter auf ihren oft strapaziösen
Märschen ausgesetzt waren. Doch nicht immer trieb sie nur die Suche nach
dem Heil in die Ferne.

Werthenstein war im 16. und
17. Jahrhundert eines der
wichtigsten regionalen Wallfahrtsziele

in der Zentralschweiz,
neben Einsiedeln natürlich. Der
«Zulaufe von den Pilgramen
und anderen eiferigen
Christen» soll zwischen 1564 und
1700 an die 40000 Menschen
jährlich umfasst haben, und
nach der Verleihung eines
vollkommenen Ablasses durch
Papst Benedikt XIV. im Jahr
1747 sei die Frequenz bis auf

80000 pro Jahr angestiegen,
«...wo nicht höher».
Fernpilgerfahrten nach Jerusalem und
Santiago de Compostela in
Spanien waren zu diesem
Zeitpunkt nicht mehr ganz so
gebräuchlich wie einst, und eine
«Romfahrt» liess sich, unter
Zusicherung derselben umfassenden

Sündennachlässe, wie
sie die eigentliche Pilgerfahrt
nach der italienischen Metropole

mit sich brachte, einmal
im Jahr bequem vor der Haus¬

tür absolvieren - im Rahmen
des Luzerner Museggumgangs.
Was die Menschen bewog, ihr
Bündel oder ihren Proviantsack

zu schnüren und den
beschwerlichen Weg zu einem
der Heiligen als Patron(in) oder
Bittsteller(in) vor Gott unter
die Füsse zu nehmen, war von
so vielfältiger Art, wie es noch
heute die Einträge im Werthen-
steiner Fürbittenbuch signalisieren.

Die konkrete Bitte um
Hilfe in einer aktuellen Notlage

war das eine, die Sorge um den

einigermassen gesicherten,
unbürokratisch raschen Übertritt
vom Fegefeuer ins himmlische
Paradies das andere. Dazu
kamen Gelöbnisse, Fürbitten für
Angehörige und Nahestehende
oder auch einfach der Wunsch,
einem oder einer vertrauten
Heiligen geistig und körperlich
nahe zu sein.

Gott- und Selbsterfahrung
Eine moderne Kulturgeschichte

der Spiritualität, unter dem
Titel «World Spirituality»
herausgegeben von Jill Riatt,
umschreibt mit dem schwer
definierbaren Begriff der «Spiritualität»

ein ganzes Feld von
Empfindungen und Erfahrungen.

Spirituelles offenbart sich
demzufolge dort, wo der
Mensch offen wird für
Transzendentes und sich mit seinem
existenziellen Dasein konfrontiert

sieht. Inspirieren oder
«begeistern» liessen sich die
gläubigen Christen des Mittelalters
wie auch der Gegenreformationszeit

durch Bilder, aber
auch durch Stoffpartikel,
Blutstropfen, Knochensplitter,
ja ganze Körperpartien eines
oder einer Heiligen. Reliquien
wie diese legten beredtes Zeugnis

ab für die unmittelbare
Anwesenheit des oder der
Angerufenen und galten mehr als
alles andere als anschauliche,
greifbare «Instrumente» einer
kollektiven Heilserwartung.
Sie waren denn auch das
Objekt der Begierde so mancher
Kirchen und Klöster, die über
den Ankauf von Reliquien den
Pilgerverkehr anzukurbeln und
die leidige Konkurrenz zu
übertrumpfen hofften.
Das kostbare Heilsgut stammte
aus immer wieder neuen Quellen:

Wenn in Rom bei Stras-
senarbeiten antike Gräber
entdeckt wurden, war damit zu
rechnen, dass wenige Jahre

später diese «Katakombenheiligen»

auch jenseits der Alpen
Furore machen würden. Der
feierlichen Zurschaustellung
einer neuerworbenen Reliquie
ging dabei stets die ebenso
feierliche «Translatio» voraus:
In einer Prozession wurde das

gute Stück durch die Stadt ge-

Heimatschutz/Sauvegarde 1/93 1



FORUM

tragen, in Luzern beispielsweise
(so beschreibt es Renward

Cysat im Fall zweier geschenkter

Häupter aus der Gefolgschaft

der hl. Ursula) von der
Hofkirche St. Leodegar über
die Kapellbrücke ins Jesuitenkolleg

als dem eigentlichen
Bestimmungsort.
Als «Journey to the ultimate
goal» - eine Reise zum letzten
Ziel - umschreibt die oben
zitierte Enzyklopädie das
Heilsstreben der Menschen. Hier
klingt deutlich das Bild des

Weges an, und tatsächlich war
die Idee der christlichen Pilgerfahrt

mit der Idee der christlichen

Lebensreise als einer
beschwerlichen Irrfahrt durch die
Niederungen des irdischen
Daseins ursprünglich eng
verknüpft. Das Heil war nicht von
dieser Welt, doch hatte bereits
der Weg dahin reinigende,
heil(ig)ende Wirkung.

Schritt für Schritt
Damit sind wir beim Weg in
seiner doppelten Bedeutung
angelangt: Der Pilger überwindet

Distanzen und Hindernisse,
um zu seiner Destination, zum
Ziel seiner Pilgerreise zu
gelangen. Gleichzeitig überwindet

er Widerstände, kommt er
Schritt für Schritt seiner
Bestimmung näher, geht er
«seinen» Weg, der bekanntlich
kaum je geradlinig verläuft.
Seinen Weg «alleine in Frieden
gehen» möchte beispielsweise
einer, der eben erst in Werthenstein

um höheren Beistand
gebeten hat - gewiss hat er dabei
nicht nur an den Weg vom
Werthensteiner Klosterhügel
ins Dorf hinunter und weiter
heimwärts gedacht.
Nicht jede Pilgerfahrt geschah
oder geschieht freiwillig.
Spätmittelalterliche Strafregister,
vor allem aus dem
niederländisch-belgischen Raum,
umfassen eigentliche «Reisekataloge».

Die Stadt Lüttich etwa
ahndete Körperschäden je nach
Schwere der Verletzung mit
einer Strafwallfahrt nach Roca-
madour oder Tours oder aber
(falls es zu Knochenbrüchen
kam) nach Santiago de Compostela.

Auch das Basler und das
Walliser Strafrecht kannte of¬

fenbar die Strafe der Santiago-
Pilgerfahrt; hingegen wurden
Schwyzer Strafpilgerfahrten
zur Hauptsache in der näheren
Umgebung absolviert und
führten nach Einsiedeln,
Werthenstein, Steinerberg oder
Ingenbohl - in einem Fall auch
nach Rom. Eindeutig trug die
auferlegte Pilgerfahrt als Straf-
massnahme nicht nur Buss-,
sondern auch Banncharakter,
konnten doch Störenfriede und
andere unliebsame Subjekte
auf diese Weise bequem für
einige Tage oder Wochen aus
dem Verkehr gezogen werden.

Katholische Bollwerke
Auch sonst sollten neben den
spirituellen die handfest
materiellen Gesichtspunkte der
Pilgerfahrten, gestern wie heute,
nicht ganz ausser acht gelassen
werden. Trugen die hoch- und
spätmittelalterlichen
Fernpilgerfahrten nach Jerusalem oder
Santiago de Compostela bei
allem «heilstouristischen»
Gepräge stets auch die Züge eines
symbolischen, gegen den Islam

gerichteten Kreuzzuges, so
änderte sich in der Gegenreformationszeit

mit der Etablierung

so vieler neuer lokaler
Wallfahrtsziele nur die Stoss-

richtung, nicht aber die
kämpferische Haltung. Als eigentliche

katholische Bollwerke
gegen das weitere Vordringen der
«zwinglianischen und lutherischen

Sekte» sind Wallfahrtsorte

wie Werthenstein gefördert

und mit Klöstern begabt
worden: Kirche und weltliche
Obrigkeit arbeiteten dabei als

Interessensgemeinschaft eng
zusammen.
Da, wo die Behörden
wallfahrtsspezifisches Brauchtum
wie etwa die Bitt- bzw. Kreuzgänge

nach Werthenstein und
nach anderen lokalen Destinationen

entweder veranlassten
oder dann durch Verordnungen
in bestimmte Bahnen zu lenken
suchten, geschah dies in streng
hierarchischer Form. Innerhalb
der jährlich wiederkehrenden
(oder auch aus einem bestimmten

Anlass, gewissermassen
«präventiv» angeordneten)

•s;

v

%
1~> N

^
ro
&*.

,stó^2

sa£à
J^S^>

Jakobspilger unterwegs, nach einem Holzschnitt von Hans
Burgkmaier aus dem Jahre 1508 (IVS).
En pèlerinage pour St-Jacques-de-Compostelle, d'après une
gravure sur bois (1508) de Hans Burgkmaier (IVS).

Bittprozession hatte jedes
Gemeindemitglied seinen ihm
zugewiesenen Platz. Der gesittet
von einem Ort zum anderen
ziehende Wallfahrtszug mit
den Kirchen- und Stadtoberen
an der Spitze sollte ein
möglichst getreues Abbild der nach
Gottes Ratschluss entstandenen

und somit unverrückbaren
Welt- und Ständeordnung
darstellen.

Kein Zufall ist es, wenn von
obrigkeitlicher Seite immer
wieder Klagen gegen das
ungebührliche Verhalten einzelner
über die Stränge schlagender
Bittgangsteilnehmer laut werden.

Und ebensowenig
verwundert es, wenn die Wallfahrten,

die organisierten wie die
spontanen, in der Zeit der Hel-
vetik und kurz danach auf wenig

Gegenliebe seitens der
revolutionär gesinnten neuen
Machthaber stiessen. Sie fürchteten

hinter den Scharen derer,
die sich illegalerweise zur
Wallfahrt nach Einsiedeln
zusammenrotteten, die leibhaftige

Konterrevolution. Und
besonders schwer hatten sie es
mit den Luzernern, die sich ihre

Heiligen und ihre Bittgänge
partout nicht nehmen lassen
wollten.

Pilger und Marktfahrer
Täuschen wir uns nicht: Weltliche

Interessen haben das

Pilgerwesen seit jeher in entscheidender

Weise mitgeprägt, und
zwar auf Seiten weltlicher
Macht- und Entscheidungsträger

genauso wie seitens der
kirchlichen Instanzen oder
auch einzelner Pilgergruppen.
Wie schon aus den zahlreichen
spätmittelalterlichen
Jerusalemberichten hochgestellter
Adliger und Patrizier hervorgeht,

lassen sich die spirituellen
und säkularen Beweggründe

zur Pilgerfahrt nicht so ohne
weiteres trennen.
Offenbar war es für den
Schaffhauser Salz- und
Pferdehändler Hans Stockar, der
1519 seine Heiliglandfahrt
beschrieb und im Anschluss daran

eine Chronik der reformatorischen

Ereignisse in und um
Schaffhausen verfasste, in gleicher

Weise bewegend und er-

2 Heimatschutz/Sauvegarde 1/93



FORUM

Pèlerins et pèlerinages

Les chemins iu salui
par Mme Ursula Ganz-Blättler, Zürich (résumé)

La recherche sur nos voies de communication
historiques a apporté d'importants renseignements
sur les anciens réseaux de chemins, mais soulevé
en même temps d'intéressantes questions annexes

- par exemple en ce qui concerne les pèlerins. On
ne pense pas sans frissons rétrospectifs aux dangers

auxquels ils s'exposaient, au Moyen âge, au
cours de ces marches souvent équisantes. Mais ce
n'était pas toujours la seule recherche du salut qui
les poussait à se lancer dans un lointain inconnu.

Dans plusieurs lieux de pèlerinage

de Suisse - comme
Werthenstein (LU), qui était aux
XVIIe et XVIIIe siècles l'un
des plus importants de Suisse
centrale - se trouve un livre où
les pèlerins nécessiteux, et
d'autres aussi, notent leurs
préoccupations. Elles offrent
autant de variété, dans le
domaine spirituel ou temporel,
que les motifs qui poussaient
jadis les gens à partir pour
Jérusalem, ou St-Jacques-de-Com-
postelle (surtout au Moyen
âge), et plus tard pour Rome.
Le pèlerinage, outre l'effort
consenti, était comme un
symbole: il était à l'image du chemin

de la vie, dans sa conception

chrétienne; on savait que
le salut n'était pas de ce monde,

mais l'épreuve du voyage
avait déjà une valeur purificatrice.

Divers motifs
Le pèlerinage n'était d'ailleurs
pas toujours volontaire. A la fin
du Moyen âge, il pouvait servir
de peine pour les coupables,
surtout dans la région hollan-
do-belge. Une grave atteinte
corporelle se payait d'un
pèlerinage à Rocamadour, ou - en
cas de bris d'os - à St-Jacques-
de-Compostelle. Le droit pénal
bâlois, et celui du Valais,
connaissaient également ce genre
de peines. Et parfois, le pèlerinage

n'était pas seulement une
pénitence, mais aussi un
bannissement, pour se débarrasser tem¬

porairement des mauvais sujets.
Autrefois comme aujourd'hui,
il n'était pas toujours facile de
démêler les motifs spirituels et
matériels des pèlerinages. Ils
pouvaient avoir la valeur
symbolique d'une croisade (par
exemple contre l'islam). Du
temps de la Contre-Réforme,
des pèlerinages furent créés

pour enrayer le progrès des
«sectes» inspirées par Zwingli
ou Luther. L'autorité politique
et l'autorité religieuse s'entendaient

alors pour agir de concert.

Ainsi que cela ressort de
relations écrites sur des pèlerinages,

des intérêts commerciaux

se mêlaient souvent aux
visées spirituelles affichées; au
temps de la première Renaissance,

un riche commerçant de
Toscane n'hésita pas à arborer
la devise «Au nom de Dieu et
du profit» (il eut plus d'un
imitateur). Il se fit immortaliser
sur une médaille d'or, en pieux
visiteur du Saint-Sépulcre, et
des tombes d'apôtres de Rome
et de St-Jacques-de-Compos-
telle.
Ce pèlerinage en Galice,
depuis quelques années, connaît
une faveur imprévue et durable.

Il est difficile de dire s'il
s'agit d'un besoin, typique de
notre temps, de spiritualité, ou
d'un mélange complexe
d'intérêts matériels divers. Sans
doute y a-t-il des deux: de la
nostalgie d'une époque où
beaucoup de choses semblent
avoir été plus simples parce

que le cadre institutionnel était
clair, à un conglomérat individuel

de préoccupations
économiques et écologiques, idéologiques

et idéalistes, religieuses
et ésotéro-spiritualistes.

Les «chemins de

St-Jacques-de-Compostelle»
Le Conseil de l'Europe a
décrété en 1987 que la sauvegarde

et la réutilisation des

chemins européens de St-Jac-
ques-de-Compostelle était une
tâche culturelle d'importance
européenne. Entre-temps,
d'autres chemins - comme les
voies romaines ou les chemins
de l'époque baroque - ont été
inscrits à l'inventaire des
chemins culturels européens
particulièrement intéressants du

point de vue touristique. Jean-
Paul II, lui, s'est rendu à St-
Jacques-de-Compostelle en
1989, escorté de milliers de

jeunes gens du monde entier,
pour en faire sentir l'importance

religieuse.
Les milieux touristiques
d'Espagne sont en bisbille avec
les défenseurs de l'environnement,

parce qu'un tourisme
«doux» ne se concilie pas du
tout avec les grands projets, ni
avec la grande opération de

plantage d'arbres dans le style
des publicitaires d'«Espana».
En fin de compte, l'Espagne et
la CE. s'entendent fort bien
dans leurs efforts pour rattacher

la presqu'île ibérique à

l'Europe unie. Le bruit court
même que des efforts ont été
faits pour programmer une
«année sainte» de Saint-Jacques,

patron du pays, seulement

en 1993, afin qu'elle ait
lieu dans la foulée de l'Exposition

universelle de Seville et
des Jeux olympiques de
Barcelone...

Large prise de conscience
En Suisse, la reviviscence des
«chemins de St-Jacques» a
précédé l'intervention européenne.

Un numéro très remarqué
de la revue «Schweiz - Suisse

- Svizzera - Switzerland»,
publiée par l'Office national suisse

du tourisme (ONST), a attiré
l'attention sur les principales
étapes et curiosités jalonnant

F «Oberen Strasse» (selon la
dénomination de Hermannus
Künig von Vach, 1495). C'est
moins le texte que le matériel
cartographique annexe,
indiquant l'itinéraire (présumé) qui
a fourni des repères pour des
recherches subséquentes. Les
cartes ont été reproduites à

foison, même par des publications
scientifiques d'histoire. L'argent

a manqué et manque
toujours pour une étude plus
approfondie.

Vu l'intérêt suscité aujourd'hui
par les pèlerinages, quelques
Cantons se sont déclarés
disposés à envisager une publication

basée sur celle de l'ONST.
Le sujet est allé jusqu'au
Tribunal fédéral, une juriste
thurgovienne ayant voulu qu'un
tronçon de 1 «Oberen Strasse»
eût la priorité sur un projet
d'améliorations foncières. Elle
a été déboutée, mais ses efforts
acharnés ont suscité une large
prise de conscience dans la
population. Désormais, une
recherche scientifique et officielle

des chemins de pèlerinage
serait plus aisément réalisable

que naguère. Ce fait réjouissant
a l'inconvénient que le public
considère l'itinéraire de St-Jac-
ques-de-Compostelle (du lac
de Constance à la Suisse
romande) comme clairement et
définitivement établi.
Ce qui intéresse les marcheurs,
sur les traces des pèlerins (plus
exactement: de H. Künig),
c'est de savoir où ils posaient
leurs pieds. Mais c'est impossible

à reconstituer, parce que les
indices font défaut, et parce
que chaque pèlerin, finalement,
avait son itinéraire à lui. Il faut
penser aussi que le croyant
pouvait être un bourgeois, un
conseiller, un commerçant, un
paysan, mais aussi un mendiant
obligé de demander l'aumône à

la population des pays traversés.

Certes, ils avaient tous une
existence momentanément
marginale, mais ça ne les rendait

pas égaux. Aussi les réseaux de
chemins de pèlerinage sont-ils
complexes, variés, impossibles
à réduire à un seul et simple
itinéraire. Comment dès lors
reconstituer LE chemin de St-
Jacques-de-Compostelle?

Heimatschutz/Sauvegarde 1/93 3



FORUM

zählenswert, ob er zu einer
Betfahrt nach Oberstammheim
aufbrach oder als Marktfahrer
mit seinen schönsten Gäulen
nach Zurzach. Auch noch im
Angesicht der hl. Anna blieb er
rechnender Kaufmann, und
auch in Zurzach besuchte er
mit dem gebührenden Respekt
das Heiligtum der hl. Verena.
«Im Namen Gottes und des
Profits» - so der berühmtgewordene

Leitspruch eines
reichen toskanischen Kaufmannes

der frühen Renaissance -
verrichtete Hans Stockar seine
Geschäfte und seine Gebete.
Als stolzer Fernpilger liess er
sich schliesslich porträtieren
und auf einem goldenen
Medaillon verewigen; der Text
weist ihn als frommen Besucher

des Heiligen Grabes zu
Jerusalem wie auch der Apostelgräber

zu Rom und Santiago de

Compostela aus.
Gerade die Reise nach Galicien
zum Jakobusgrab, nahe dem
Ende der Welt (sprich: dem Ort
«Finisterre») gelegen, hat in
den vergangenen Jahren eine
ungeahnte, nach wie vor anhaltende

Renaissance erlebt. Was
dahinter steht, ein zeittypisch
verstärkter Drang nach spiritueller

Sinngebung oder ein
komplexes Geflecht ganz verschieden

gerichteter materieller
Interessen, ist schwer zu sagen.
Wahrscheinlich beides - zur
nostalgisch gefärbten Sehnsucht

nach einer Zeit, in der für
Heutige manches (und vor
allem das Leben) einfacher zu
sein schien, weil der institutionelle

Rahmen so klar und
eindeutig vorgegeben war, gesellt
sich ein eigenwilliges Konglomerat

von ökonomischen und
ökologischen, ideologischen
und idealistischen, touristischen

und zeitgeist-trendigen,
religiösen und esoterisch-spirituellen

Partikularinteressen.

Die «Jakobswege»
Der Europarat hat schon 1987
die Bewahrung und Wiederbelebung

der europäischen
«Jakobswege» zum Grab des Apostels

in Santiago de Compostela
zur gesamteuropäischen

Kulturaufgabe erklärt - inzwischen

sind andere Wege wie et¬

wa die Römerstrassen oder die
Barockwege mit ins Inventar
der europäischen Kulturwege
von besonderem touristischem
Interesse aufgenommen worden.

Johannes Paul II. hat
Santiago erstmals 1989 besucht,
begleitet von Tausenden von
Jugendlichen aus aller Welt: Es

war der Versuch, den Stellenwert

der offiziellen katholischen

Kirche innerhalb eines
spirituellen Bereichs, der sich
auf eigenartige Weise
verselbständigt hat, neu zu betonen

und zu behaupten.
Bis heute liegen sich die spanischen

Fremdenverkehrsämter
mit den spanischen
Umweltschutzorganisationen in den
Haaren, weil eine sanfte
touristische Erschliessung des
«camino» nur schlecht mit den
radikaleren Ausbauplänen und
werbewirksamen Baumpflanz-
Aktionen der professionellen
«Espana»-Werber in Einklang
zu bringen ist. Spanien und die
EG finden sich schliesslich
Hand in Hand im Bemühen,
den Anschluss der iberischen
Halbinsel an das glücklich
vereinte Europa zu dokumentieren.

Es sollen sogar gerüchtehalber

Anstrengungen
unternommen worden sein, das pro-
grammgemäss erst 1993
stattfindende «Heilige Jahr» des

Apostels und spanischen
Landespatrons Jakobus um ein Jahr
vorzuverlegen, um so Santiago
in einem Aufwasch mit Sevilla
(Weltausstellung) und Barcelona

(Sommer-Olympiade) feiern

zu können

Fragwürdige Leitlinien
Bei all diesen Reaktivierungs-
bemühungen ist vorderhand
noch ungeklärt, inwieweit sich
die mittelalterlichen und
frühneuzeitlichen Fernpilger aus
dem abendländisch-christlichen

Einzugsbereich als
Identifikationsfiguren für den Typus
des «idealen Europäers»
überhaupt eignen. Das Idealbild des

weltoffenen, toleranten und auf
kulturelle Begegnungen
erpichten Reisenden entsprechen
sie nämlich bei genauer
Betrachtung auch nicht mehr als

spätere Kolonial- und
Pauschaltouristen. Und ebenso un¬

geklärt bleibt die Frage, was
aus den Wegen konkret werden
soll, wenn sie gewissermassen
europaweit und vorschnell zu
Leitlinien einer neuen
gesamtkontinentalen Identität hochstilisiert

werden.
In der Schweiz hat die
Wiederbelebung der sogenannten
«Jakobswege» noch vor den Reak-
tivierungsbemühungen des

Europarates ihren Anfang genommen.

Eine vielbeachtete Ausgabe

der Revue «Schweiz -
Suisse - Svizzera - Switzerland»,

herausgegeben von der
Schweizerischen Verkehrszentrale

(SVZ), machte 1985 auf
die wichtigsten Etappen und
Sehenswürdigkeiten am Rande
der (nach Hermannus Künig
von Vach, 1495, so benannten)
«Oberen Strasse» aufmerksam.
Weniger der Text des Heftes
als das beigefügte Kartenmaterial

mit dem - mutmasslichen -
Routenverlauf setzte sich in der
Folge als Anhaltspunkt für
weitere Forschungen durch.
Die Karten wurden reproduziert,

wieder und wieder und
nicht zuletzt auch in historischen

Fachpublikationen. Zur
genaueren Überprüfung fehlte
die Zeit und fehlen, nach wie
vor, die Mittel. Aufgrund des

neu erwachten Interesses an
den alten Pilgerwegen zeigten
sich einzelne Kantone auch dazu

bereit, anhand der SVZ-
Vorlage eine durchgehende
Beschilderung der mittlerweile
landesweit bekannten Wege
ins Auge zu fassen. Zu dieser
Bekanntheit hat unter anderem
auch der Fall im thurgauischen
Tobel beigetragen, wo die Juristin

Theresa Herzog mit ihrem
Anliegen, den Wegverlauf der
«Oberen Strasse» vor den Folgen

eines Meliorationsprojektes
zu schützen, bis vors

Bundesgericht gelangte. Gelungen
ist es ihr nicht, doch hat sich
«der Weg», dank ihren
hartnäckigen Bemühungen, im
Bewusstsein breiter
Bevölkerungskreise einen festen Platz
erobert. Das Schöne dabei ist,
dass sich die Anliegen einer
kontinuierlichen und mit
wissenschaftlichem Anspruch
betriebenen Wegeforschung heute

leichter als noch vor weni¬

gen Jahren in die öffentliche
Diskussion einbringen lassen.
Diese erfreuliche Tatsache
wiegt den Nachteil auf, dass

Pilgerwege, und speziell «der
Weg» von Konstanz bzw.
Rorschach nach Einsiedeln und
über Luzern bzw. den Brünig
weiter in die Westschweiz und
nach Santiago de Compostela,
nun in der Öffentlichkeit
weitgehend als feste Grösse
betrachtet werden.

Indizien fehlen
Die Wanderer auf den Spuren
der Jakobspilger, genauer: auf
Hermann Künigs Spuren,
interessiert in erster Linie, wohin
die Pilger und Pilgerinnen
ihren Fuss setzten. Genau das
aber ist im Einzelfall nicht
mehr zu rekonstruieren, weil
die Indizien fehlen, und weil
jeder Pilger letztlich seinen
eigenen Weg ging (und geht).
Bedenken sollten wir zudem,
dass der gottesfürchtige Pilger
zur gleichen Zeit stets auch
Stadtbürger, Ratsherr,
Handelsmann oder Bauer blieb
oder aber ein mittelloser
«Jakobsbettler», welcher auf die
Almosen und die Unterstützung

der einheimischen
Bevölkerung ganz besonders erpicht
und angewiesen war. Wohl
beförderte die Pilgerfahrt sie alle
in den Status einer «Randexistenz

auf Zeit». Doch gleich
machte sie sie nicht. Und so
sind Pilgerwege, führen sie nun
von Luzern nach Werthenstein
oder von Tobel im Thurgau
nach Einsiedeln und weiter
nach Santiago de Compostela,
stets als Teile eines vielfach
vernetzten, vielfältig genutzten
Wegesystems anzusehen und
nicht als vereinzelte, singulare
Phänomene. Auch wenn jede
Pilgerfahrt - im übertragenen
Sinn und durchaus nicht nur
religiös definiert - als Weg eines
Einzelnen zur Erkenntnis und
(wer weiss!) zum Heil ein sin-
guläres und ganz und gar
unverwechselbares Phänomen
darstellt. Darauf, auf das Erleben

und das Empfinden,
kommt es ja doch letztlich an.

Aus Bulletin IVS 92/1

4 Heimatschutz/Sauvegarde 1/93


	Wege zum Heil : von Pilgern und Pilgerfahrten

