Zeitschrift: Heimatschutz = Patrimoine
Herausgeber: Schweizer Heimatschutz

Band: 88 (1993)

Heft: 1

Artikel: Wege zum Heil : von Pilgern und Pilgerfahrten
Autor: Ganz-Blattler, Ursula

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-175571

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-175571
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

im 18. Jahrhundert.

13

Einsiedeln, seit alters eines der wichtigsten Wallfahrtsziele in der Schweiz, nach einem alten Stich

Einsiedeln, depuis des siécles un des plus importants buts de pelerinage de Suisse; d’apreés une

gravure du XVIII siécle.

Von Pilgern und Pilgerfahrten

Wege zum Heil

von Dr. Ursula Ganz-Blittler, Ziirich

Die bisherige Erforschung unserer historischen Verkehrswege hat zu wichti-
gen Erkenntnissen iiber alte Wegnetze gefiihrt, aber auch Nebenfragen er-
hellt — zum Beispiel iiber das Pilgerwesen. Mit Schaudern denken wir an
die Gefahren, denen die Pilger im Mittelalter auf ihren oft strapaziosen
Mirschen ausgesetzt waren. Doch nicht immer trieb sie nur die Suche nach

dem Heil in die Ferne.

Werthenstein war im 16. und
17. Jahrhundert eines der wich-
tigsten regionalen Wallfahrts-
ziele in der Zentralschweiz, ne-
ben Einsiedeln natiirlich. Der
«Zulaufe von den Pilgramen
und anderen eiferigen Chri-
sten» soll zwischen 1564 und
1700 an die 40000 Menschen
jahrlich umfasst haben, und
nach der Verleihung eines voll-
kommenen Ablasses durch
Papst Benedikt XIV. im Jahr
1747 sei die Frequenz bis auf

80000 pro Jahr angestiegen,
«...wo nicht héher». Fernpil-
gerfahrten nach Jerusalem und
Santiago de Compostela in
Spanien waren zu diesem Zeit-
punkt nicht mehr ganz so ge-
briuchlich wie einst, und eine
«Romfahrt» liess sich, unter
Zusicherung derselben umfas-
senden Siindennachlisse, wie
sie die eigentliche Pilgerfahrt
nach der italienischen Metro-
pole mit sich brachte, einmal
im Jahr bequem vor der Haus-

tiir absolvieren — im Rahmen
des Luzerner Museggumgangs.
Was die Menschen bewog, ihr
Biindel oder ihren Proviant-
sack zu schniiren und den be-
schwerlichen Weg zu einem
der Heiligen als Patron(in) oder
Bittsteller(in) vor Gott unter
die Fiisse zu nehmen, war von
so vielfiltiger Art, wie es noch
heute die Eintridge im Werthen-
steiner Fiirbittenbuch signali-
sieren. Die konkrete Bitte um
Hilfe in einer aktuellen Notlage

war das eine, die Sorge um den
einigermassen gesicherten, un-
biirokratisch raschen Ubertritt
vom Fegefeuer ins himmlische
Paradies das andere. Dazu ka-
men Gelobnisse, Fiirbitten fiir
Angehorige und Nahestehende
oder auch einfach der Wunsch,
einem oder einer vertrauten
Heiligen geistig und korperlich
nahe zu sein.

Gott- und Selbsterfahrung
Eine moderne Kulturgeschich-
te der Spiritualitdt, unter dem
Titel «World Spirituality» her-
ausgegeben von Jill Riatt, um-
schreibt mit dem schwer defi-
nierbaren Begriff der «Spiritua-
litit» ein ganzes Feld von
Empfindungen und Erfahrun-
gen. Spirituelles offenbart sich
demzufolge dort, wo der
Mensch offen wird fiir Trans-
zendentes und sich mit seinem
existenziellen Dasein konfron-
tiert sieht. Inspirieren oder «be-
geistern» liessen sich die gldu-
bigen Christen des Mittelalters
wie auch der Gegenreforma-
tionszeit durch Bilder, aber
auch  durch  Stoffpartikel,
Blutstropfen, Knochensplitter,
ja ganze Korperpartien eines
oder einer Heiligen. Reliquien
wie diese legten beredtes Zeug-
nis ab fiir die unmittelbare An-
wesenheit des oder der Ange-
rufenen und galten mehr als al-
les andere als anschauliche,
greifbare «Instrumente» einer
kollektiven ~ Heilserwartung.
Sie waren denn auch das Ob-
jekt der Begierde so mancher
Kirchen und Kloster, die iiber
den Ankauf von Reliquien den
Pilgerverkehr anzukurbeln und
die leidige Konkurrenz zu
iibertrumpfen hofften.

Das kostbare Heilsgut stammte
aus immer wieder neuen Quel-
len: Wenn in Rom bei Stras-
senarbeiten antike Griber ent-
deckt wurden, war damit zu
rechnen, dass wenige Jahre
spiter diese «Katakombenhei-
ligen» auch jenseits der Alpen
Furore machen wiirden. Der
feierlichen  Zurschaustellung
einer neuerworbenen Reliquie
ging dabei stets die ebenso
feierliche «Translatio» voraus:
In einer Prozession wurde das
gute Stiick durch die Stadt ge-

Heimatschutz/ Sauvegarde 1/93 1



tragen, in Luzern beispielswei-
se (so beschreibt es Renward
Cysat im Fall zweier geschenk-
ter Hdupter aus der Gefolg-
schaft der hl. Ursula) von der
Hofkirche St. Leodegar iiber
die Kapellbriicke ins Jesuiten-
kolleg als dem eigentlichen Be-
stimmungsort.

Als «Journey to the ultimate
goal» — eine Reise zum letzten
Ziel — umschreibt die oben zi-
tierte Enzyklopidie das Heils-
streben der Menschen. Hier
klingt deutlich das Bild des
Weges an, und tatsdchlich war
die Idee der christlichen Pilger-
fahrt mit der Idee der christli-
chen Lebensreise als einer be-
schwerlichen Irrfahrt durch die
Niederungen des irdischen Da-
seins urspriinglich eng ver-
kniipft. Das Heil war nicht von
dieser Welt, doch hatte bereits
der Weg dahin reinigende,
heil(ig)ende Wirkung.

Schritt fiir Schritt

Damit sind wir beim Weg in
seiner doppelten Bedeutung
angelangt: Der Pilger tiberwin-
det Distanzen und Hindernisse,
um zu seiner Destination, zum
Ziel seiner Pilgerreise zu ge-
langen. Gleichzeitig {iberwin-
det er Widerstinde, kommt er
Schritt fiir Schritt seiner Be-
stimmung ndher, geht er «sei-
nen» Weg, der bekanntlich
kaum je geradlinig verlduft.
Seinen Weg «alleine in Frieden
gehen» mochte beispielsweise
einer, der eben erst in Werthen-
stein um hoheren Beistand ge-
beten hat — gewiss hat er dabei
nicht nur an den Weg vom
Werthensteiner ~ Klosterhiigel
ins Dorf hinunter und weiter
heimwiirts gedacht.

Nicht jede Pilgerfahrt geschah
oder geschieht freiwillig. Spét-
mittelalterliche — Strafregister,
vor allem aus dem niederlén-
disch-belgischen Raum, um-
fassen eigentliche «Reisekata-
loge». Die Stadt Liittich etwa
ahndete Korperschiden je nach
Schwere der Verletzung mit ei-
ner Strafwallfahrt nach Roca-
madour oder Tours oder aber
(falls es zu Knochenbriichen
kam) nach Santiago de Compo-
stela. Auch das Basler und das
Walliser Strafrecht kannte of-

2 Heimatschutz/Sauvegarde 1/93

fenbar die Strafe der Santiago-
Pilgerfahrt; hingegen wurden

Schwyzer  Strafpilgerfahrten
zur Hauptsache in der ndheren
Umgebung  absolviert und

fiihrten nach Einsiedeln, Wer-
thenstein, Steinerberg oder In-
genbohl — in einem Fall auch
nach Rom. Eindeutig trug die
auferlegte Pilgerfahrt als Straf-
massnahme nicht nur Buss-,
sondern auch Banncharakter,
konnten doch Storenfriede und
andere unliebsame Subjekte
auf diese Weise bequem fiir ei-
nige Tage oder Wochen aus
dem Verkehr gezogen werden.

Katholische Bollwerke

Auch sonst sollten neben den
spirituellen die handfest mate-
riellen Gesichtspunkte der Pil-
gerfahrten, gestern wie heute,
nicht ganz ausser acht gelassen
werden. Trugen die hoch- und
spatmittelalterlichen ~ Fernpil-
gerfahrten nach Jerusalem oder
Santiago de Compostela bei al-
lem «heilstouristischen» Ge-
prége stets auch die Ziige eines
symbolischen, gegen den Islam

e,

) h; Qe

gerichteten Kreuzzuges, so dn-
derte sich in der Gegenrefor-
mationszeit mit der Etablie-
rung so vieler neuer lokaler
Wallfahrtsziele nur die Stoss-
richtung, nicht aber die kdmp-
ferische Haltung. Als eigentli-
che katholische Bollwerke ge-
gen das weitere Vordringen der
«zwinglianischen und lutheri-
schen Sekte» sind Wallfahrts-
orte wie Werthenstein gefor-
dert und mit Klostern begabt
worden: Kirche und weltliche
Obrigkeit arbeiteten dabei als
Interessensgemeinschaft  eng
zusammen.

Da, wo die Behorden wall-
fahrtsspezifisches Brauchtum
wie etwa die Bitt- bzw. Kreuz-
gidnge nach Werthenstein und
nach anderen lokalen Destina-
tionen entweder veranlassten
oder dann durch Verordnungen
in bestimmte Bahnen zu lenken
suchten, geschah dies in streng
hierarchischer Form. Innerhalb
der jdhrlich wiederkehrenden
(oder auch aus einem bestimm-
ten Anlass, gewissermassen
«praventiv» angeordneten)

‘Verrsepe

R

Burgkmaier aus dem Jahre 1508 (IVS).
En pelerinage pour St-Jacques-de-Compostelle, d’aprés une
gravure sur bois (1508) de Hans Burgkmaier (IVS).

Bittprozession hatte jedes Ge-
meindemitglied seinen ihm zu-
gewiesenen Platz. Der gesittet
von einem Ort zum anderen
ziehende Wallfahrtszug mit
den Kirchen- und Stadtoberen
an der Spitze sollte ein mog-
lichst getreues Abbild der nach
Gottes Ratschluss entstande-
nen und somit unverriickbaren
Welt- und Stindeordnung dar-
stellen.

Kein Zufall ist es, wenn von
obrigkeitlicher Seite immer
wieder Klagen gegen das unge-
biihrliche Verhalten einzelner
tiber die Stringe schlagender
Bittgangsteilnehmer laut wer-
den. Und ebensowenig ver-
wundert es, wenn die Wallfahr-
ten, die organisierten wie die
spontanen, in der Zeit der Hel-
vetik und kurz danach auf we-
nig Gegenliebe seitens der re-
volutiondr ~gesinnten neuen
Machthaber stiessen. Sie fiirch-
teten hinter den Scharen derer,
die sich illegalerweise zur
Wallfahrt nach Einsiedeln zu-
sammenrotteten, die leibhafti-
ge Konterrevolution. Und be-
sonders schwer hatten sie es
mit den Luzernern, die sich ih-
re Heiligen und ihre Bittginge
partout nicht nehmen lassen
wollten.

Pilger und Marktfahrer
Tduschen wir uns nicht: Weltli-
che Interessen haben das Pil-
gerwesen seit jeher in entschei-
dender Weise mitgeprigt, und
zwar auf seiten weltlicher
Macht- und Entscheidungstri-
ger genauso wie seitens der
kirchlichen Instanzen oder
auch einzelner Pilgergruppen.
Wie schon aus den zahlreichen
spatmittelalterlichen  Jerusa-
lemberichten ~ hochgestellter
Adliger und Patrizier hervor-
geht, lassen sich die spirituel-
len und sékularen Beweggriin-
de zur Pilgerfahrt nicht so ohne
weiteres trennen.

Offenbar war es fiir den
Schaffhauser Salz- und Pfer-
dehindler Hans Stockar, der
1519 seine Heiliglandfahrt be-
schrieb und im Anschluss dar-
an eine Chronik der reformato-
rischen Ereignisse in und um
Schaffhausen verfasste, in glei-
cher Weise bewegend und er-



par Mme Ursula Ganz-Blittler, Ziirich (résumé)

La recherche sur nos voies de communication his-
toriques a apporté d’importants renseignements
sur les anciens réseaux de chemins, mais soulevé
en méme temps d’intéressantes questions annexes
— par exemple en ce qui concerne les pelerins. On
ne pense pas sans frissons rétrospectifs aux dan-
gers auxquels ils s’exposaient, au Moyen age, au
cours de ces marches souvent équisantes. Mais ce
n’était pas toujours la seule recherche du salut qui
les poussait a se lancer dans un lointain inconnu.

Dans plusieurs lieux de peleri-
nage de Suisse — comme Wer-
thenstein (LU), qui était aux
XVIIe et XVIIIe siecles 1'un
des plus importants de Suisse
centrale — se trouve un livre ou
les pelerins nécessiteux, et
d’autres aussi, notent leurs
préoccupations. Elles offrent
autant de variété, dans le do-
maine spirituel ou temporel,
que les motifs qui poussaient
jadis les gens a partir pour Jéru-
salem, ou St-Jacques-de-Com-
postelle (surtout au Moyen
age), et plus tard pour Rome.
Le pelerinage, outre 1’effort
consenti, était comme un sym-
bole: il était a I'image du che-
min de la vie, dans sa concep-
tion chrétienne; on savait que
le salut n’était pas de ce mon-
de, mais I’épreuve du voyage
avait déja une valeur purifica-
trice.

Divers motifs

Le pelerinage n’était d’ailleurs
pas toujours volontaire. A la fin
du Moyen age, il pouvait servir
de peine pour les coupables,
surtout dans la région hollan-
do-belge. Une grave atteinte
corporelle se payait d’un pele-
rinage a Rocamadour, ou — en
cas de bris d’os — a St-Jacques-
de-Compostelle. Le droit pénal
balois, et celui du Valais, con-
naissaient également ce genre
de peines. Et parfois, le peleri-
nage n’était pas seulement une
pénitence, mais aussi un bannis-
sement, pour se débarrasser tem-

porairement des mauvais sujets.
Autrefois comme aujourd’hui,
il n’était pas toujours facile de
déméler les motifs spirituels et
matériels des pelerinages. Ils
pouvaient avoir la valeur sym-
bolique d’une croisade (par ex-
emple contre [I’islam). Du
temps de la Contre-Réforme,
des pelerinages furent créés
pour enrayer le progres des
«sectes» inspirées par Zwingli
ou Luther. L’autorité politique
et Iautorité religieuse s’enten-
daient alors pour agir de con-
cert. Ainsi que cela ressort de
relations €crites sur des peleri-
nages, des intéréts commer-
ciaux se mélaient souvent aux
visées spirituelles affichées; au
temps de la premiere Renais-
sance, un riche commercant de
Toscane n’hésita pas a arborer
la devise «Au nom de Dieu et
du profit» (il eut plus d’un imi-
tateur). Il se fit immortaliser
sur une médaille d’or, en pieux
visiteur du Saint-Sépulcre, et
des tombes d’apdtres de Rome
et de St-Jacques-de-Compos-
telle.

Ce pelerinage en Galice, de-
puis quelques années, connait
une faveur imprévue et dura-
ble. II est difficile de dire s’il
s’agit d’un besoin, typique de
notre temps, de spiritualité, ou
d’un mélange complexe d’in-
téréts matériels divers. Sans
doute y a-t-il des deux: de la
nostalgie d’une époque ou
beaucoup de choses semblent
avoir €été plus simples parce

que le cadre institutionnel était
clair, a un conglomérat indivi-
duel de préoccupations écono-
miques et écologiques, idéolo-
giques et idéalistes, religieuses
et ésotéro-spiritualistes.

Les «chemins de

St-Jacques-de-Compostelle»
Le Conseil de I’Europe a
décrété en 1987 que la sauve-
garde et la réutilisation des
chemins européens de St-Jac-
ques-de-Compostelle était une
tache culturelle d’importance
européenne. Entre-temps,
d’autres chemins — comme les
voies romaines ou les chemins
de I’époque baroque — ont été
inscrits a I'inventaire des che-
mins culturels européens parti-
culiecrement intéressants du
point de vue touristique. Jean-
Paul II, lui, s’est rendu a St-
Jacques-de-Compostelle  en
1989, escorté de milliers de
jeunes gens du monde entier,
pour en faire sentir 1’impor-
tance religieuse.

Les  milieux  touristiques
d’Espagne sont en bisbille avec
les défenseurs de 1’environne-
ment, parce qu’un tourisme
«doux» ne se concilie pas du
tout avec les grands projets, ni
avec la grande opération de
plantage d’arbres dans le style
des publicitaires d’«Espafia».
En fin de compte, I’Espagne et
la C.E. s’entendent fort bien
dans leurs efforts pour ratta-
cher la presqu’ile ibérique a
I’Europe unie. Le bruit court
méme que des efforts ont été
faits pour programmer une
«année sainte» de Saint-Jac-
ques, patron du pays, seule-
ment en 1993, afin qu’elle ait
lieu dans la foulée de I"Exposi-
tion universelle de Séville et
des Jeux olympiques de Barce-
lone...

Large prise de conscience

En Suisse, la reviviscence des
«chemins de St-Jacques» a pré-
cédé l'intervention européen-
ne. Un numéro trés remarqué
de la revue «Schweiz — Suisse
— Svizzera — Switzerland», pu-
bliée par I’Office national suis-
se du tourisme (ONST), a attiré
I’attention sur les principales
étapes et curiosités jalonnant

I’«Oberen Strasse» (selon la
dénomination de Hermannus
Kiinig von Vach, 1495). C’est
moins le texte que le matériel
cartographique annexe, indi-
quant I’itinéraire (présumé) qui
a fourni des reperes pour des
recherches subséquentes. Les
cartes ont été reproduites a foi-
son, méme par des publications
scientifiques d’histoire. L’ar-
gent a manqué et manque tou-
jours pour une €tude plus ap-
profondie.

Vu I'intérét suscité aujourd”hui
par les pelerinages, quelques
Cantons se sont déclarés dis-
posés a envisager une publica-
tion basée sur celle de ’ONST.
Le sujet est allé jusqu'au Tri-
bunal fédéral, une juriste thur-
govienne ayant voulu qu’un
trongon de 1’«Oberen Strasse»
elit la priorité sur un projet
d’améliorations foncieres. Elle
a été déboutée, mais ses efforts
acharnés ont suscité une large
prise de conscience dans la po-
pulation. Désormais, une re-
cherche scientifique et officiel-
le des chemins de pelerinage
serait plus aisément réalisable
que naguere. Ce fait réjouissant
a I'inconvénient que le public
considere I’itinéraire de St-Jac-
ques-de-Compostelle (du lac
de Constance a la Suisse ro-
mande) comme clairement et
définitivement établi.

Ce qui intéresse les marcheurs,
sur les traces des pelerins (plus
exactement: de H. Kiinig),
c’est de savoir ol ils posaient
leurs pieds. Mais c’est impossi-
ble a reconstituer, parce que les
indices font défaut, et parce
que chaque pelerin, finalement,
avait son itinéraire a lui. Il faut
penser aussi que le croyant
pouvait étre un bourgeois, un
conseiller, un commercant, un
paysan, mais aussi un mendiant
obligé de demander I’aumone a
la population des pays traver-
sés. Certes, ils avaient tous une
existence momentanément mar-
ginale, mais ¢a ne les rendait
pas égaux. Aussi les réseaux de
chemins de pelerinage sont-ils
complexes, variés, impossibles
a réduire a un seul et simple iti-
néraire. Comment des lors re-
constituer LE chemin de St-
Jacques-de-Compostelle?

Heimatschutz/ Sauvegarde 1/93 3



zdhlenswert, ob er zu einer Bet-

fahrt nach Oberstammheim
aufbrach oder als Marktfahrer
mit seinen schonsten Giulen
nach Zurzach. Auch noch im
Angesicht der hl. Anna blieb er
rechnender Kaufmann, und
auch in Zurzach besuchte er
mit dem gebiihrenden Respekt
das Heiligtum der hl. Verena.
«Im Namen Gottes und des
Profits» — so der beriihmtge-
wordene Leitspruch eines rei-
chen toskanischen Kaufman-
nes der frilhen Renaissance —
verrichtete Hans Stockar seine
Geschifte und seine Gebete.
Als stolzer Fernpilger liess er
sich schliesslich portritieren
und auf einem goldenen Me-
daillon verewigen; der Text
weist ihn als frommen Besu-
cher des Heiligen Grabes zu Je-
rusalem wie auch der Apostel-
griber zu Rom und Santiago de
Compostela aus.

Gerade die Reise nach Galicien
zum Jakobusgrab, nahe dem
Ende der Welt (sprich: dem Ort
«Finisterre») gelegen, hat in
den vergangenen Jahren eine
ungeahnte, nach wie vor anhal-
tende Renaissance erlebt. Was
dahinter steht, ein zeittypisch
verstdrkter Drang nach spiritu-
eller Sinngebung oder ein kom-
plexes Geflecht ganz verschie-
den gerichteter materieller In-
teressen, ist schwer zu sagen.
Wahrscheinlich beides — zur
nostalgisch gefdarbten Sehn-
sucht nach einer Zeit, in der fiir
Heutige manches (und vor al-
lem das Leben) einfacher zu
sein schien, weil der institutio-
nelle Rahmen so klar und ein-
deutig vorgegeben war, gesellt
sich ein eigenwilliges Konglo-
merat von Okonomischen und
okologischen, ideologischen
und idealistischen, touristi-
schen und zeitgeist-trendigen,
religitsen und esoterisch-spiri-
tuellen Partikularinteressen.

Die «Jakobswege»

Der Europarat hat schon 1987
die Bewahrung und Wiederbe-
lebung der europdischen «Ja-
kobswege» zum Grab des Apo-
stels in Santiago de Composte-
la zur gesamteuropdischen
Kulturaufgabe erklirt — inzwi-
schen sind andere Wege wie et-

4 Heimatschutz/Sauvegarde 1/93

wa die Romerstrassen oder die
Barockwege mit ins Inventar
der europdischen Kulturwege
von besonderem touristischem
Interesse aufgenommen wor-
den. Johannes Paul II. hat San-
tiago erstmals 1989 besucht,
begleitet von Tausenden von
Jugendlichen aus aller Welt: Es
war der Versuch, den Stellen-
wert der offiziellen katholi-
schen Kirche innerhalb eines
spirituellen Bereichs, der sich
auf eigenartige Weise ver-
selbstidndigt hat, neu zu beto-
nen und zu behaupten.

Bis heute liegen sich die spani-
schen Fremdenverkehrsimter
mit den spanischen Umwelt-
schutzorganisationen in den
Haaren, weil eine sanfte touri-
stische Erschliessung des «ca-
mino» nur schlecht mit den ra-
dikaleren Ausbauplidnen und
werbewirksamen Baumpflanz-
Aktionen der professionellen
«Espafia»-Werber in Einklang
zu bringen ist. Spanien und die
EG finden sich schliesslich
Hand in Hand im Bemiihen,
den Anschluss der iberischen
Halbinsel an das gliicklich ver-
einte Europa zu dokumentie-
ren. Es sollen sogar geriichte-
halber Anstrengungen unter-
nommen worden sein, das pro-
grammgemaiss erst 1993 statt-
findende «Heilige Jahr» des
Apostels und spanischen Lan-
despatrons Jakobus um ein Jahr
vorzuverlegen, um so Santiago
in einem Aufwasch mit Sevilla
(Weltausstellung) und Barce-
lona (Sommer-Olympiade) fei-
ern zu konnen ...

Fragwiirdige Leitlinien

Bei all diesen Reaktivierungs-
bemiihungen ist vorderhand
noch ungeklirt, inwieweit sich
die mittelalterlichen und friih-
neuzeitlichen Fernpilger aus
dem  abendlidndisch-christli-
chen Einzugsbereich als Identi-
fikationsfiguren fiir den Typus
des «idealen Européders» liber-
haupt eignen. Das Idealbild des
weltoffenen, toleranten und auf
kulturelle Begegnungen er-
pichten Reisenden entsprechen
sie ndmlich bei genauer Be-
trachtung auch nicht mehr als
spitere Kolonial- und Pau-
schaltouristen. Und ebenso un-

geklirt bleibt die Frage, was
aus den Wegen konkret werden
soll, wenn sie gewissermassen
europaweit und vorschnell zu
Leitlinien einer neuen gesamt-
kontinentalen Identitét hochsti-
lisiert werden.

In der Schweiz hat die Wieder-
belebung der sogenannten «Ja-
kobswege» noch vor den Reak-
tivierungsbemiihungen des Eu-
roparates ihren Anfang genom-
men. Eine vielbeachtete Aus-
gabe der Revue «Schweiz —
Suisse — Svizzera — Switzer-
land», herausgegeben von der
Schweizerischen Verkehrszen-
trale (SVZ), machte 1985 auf
die wichtigsten Etappen und
Sehenswiirdigkeiten am Rande
der (nach Hermannus Kiinig
von Vach, 1495, so benannten)
«Oberen Strasse» aufmerksam.
Weniger der Text des Heftes
als das beigefiigte Kartenmate-
rial mit dem — mutmasslichen —
Routenverlauf setzte sich in der
Folge als Anhaltspunkt fiir
weitere Forschungen durch.
Die Karten wurden reprodu-
ziert, wieder und wieder und
nicht zuletzt auch in histori-
schen Fachpublikationen. Zur
genaueren Uberpriifung fehlte
die Zeit und fehlen, nach wie
vor, die Mittel. Aufgrund des
neu erwachten Interesses an
den alten Pilgerwegen zeigten
sich einzelne Kantone auch da-
zu bereit, anhand der SVZ-
Vorlage eine durchgehende
Beschilderung der mittlerweile
landesweit bekannten Wege
ins Auge zu fassen. Zu dieser
Bekanntheit hat unter anderem
auch der Fall im thurgauischen
Tobel beigetragen, wo die Juri-
stin Theresa Herzog mit ihrem
Anliegen, den Wegverlauf der
«Oberen Strasse» vor den Fol-
gen eines Meliorationsprojek-
tes zu schiitzen, bis vors Bun-
desgericht gelangte. Gelungen
ist es ihr nicht, doch hat sich
«der Weg», dank ihren hart-
nickigen Bemiihungen, im Be-
wusstsein  breiter Bevolke-
rungskreise einen festen Platz
erobert. Das Schone dabei ist,
dass sich die Anliegen einer
kontinuierlichen und mit wis-
senschaftlichem Anspruch be-
triebenen Wegeforschung heu-
te leichter als noch vor weni-

gen Jahren in die offentliche
Diskussion einbringen lassen.
Diese erfreuliche Tatsache
wiegt den Nachteil auf, dass
Pilgerwege, und speziell «der
Weg» von Konstanz bzw. Ror-
schach nach Einsiedeln und
tiber Luzern bzw. den Briinig
weiter in die Westschweiz und
nach Santiago de Compostela,
nun in der Offentlichkeit weit-
gehend als feste Grosse be-
trachtet werden.

Indizien fehlen

Die Wanderer auf den Spuren
der Jakobspilger, genauer: auf
Hermann Kiinigs Spuren, inter-
essiert in erster Linie, wohin
die Pilger und Pilgerinnen
ihren Fuss setzten. Genau das
aber ist im Einzelfall nicht
mehr zu rekonstruieren, weil
die Indizien fehlen, und weil
jeder Pilger letztlich seinen ei-
genen Weg ging (und geht).
Bedenken sollten wir zudem,
dass der gottesfiirchtige Pilger
zur gleichen Zeit stets auch
Stadtbiirger, Ratsherr, Han-
delsmann oder Bauer blieb
oder aber ein mittelloser «Ja-
kobsbettler», welcher auf die
Almosen und die Unterstiit-
zung der einheimischen Bevol-
kerung ganz besonders erpicht
und angewiesen war. Wohl be-
forderte die Pilgerfahrt sie alle
in den Status einer «Randexi-
stenz auf Zeit». Doch gleich
machte sie sie nicht. Und so
sind Pilgerwege, fiihren sie nun
von Luzern nach Werthenstein
oder von Tobel im Thurgau
nach Einsiedeln und weiter
nach Santiago de Compostela,
stets als Teile eines vielfach
vernetzten, vielfiltig genutzten
Wegesystems anzusehen und
nicht als vereinzelte, singuldre
Phinomene. Auch wenn jede
Pilgerfahrt — im {ibertragenen
Sinn und durchaus nicht nur re-
ligios definiert — als Weg eines
Einzelnen zur Erkenntnis und
(wer weiss!) zum Heil ein sin-
guldres und ganz und gar un-

verwechselbares Phidnomen
darstellt. Darauf, auf das Erle-
ben und das Empfinden,

kommt es ja doch letztlich an.

ES

Aus Bulletin IVS 92/1



	Wege zum Heil : von Pilgern und Pilgerfahrten

