
Zeitschrift: Heimatschutz = Patrimoine

Herausgeber: Schweizer Heimatschutz

Band: 86 (1991)

Heft: 2

Artikel: Mutmassung über die ideale Heimat : Nachbarschaft erleben

Autor: Camartin, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-175488

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-175488
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FORUM

iv
M
1 1

SB

\\
Mutmassungen über die ideale Heimat

Nachbarschaft erleben
von Prof. Dr. Iso Camartin, Universität Zürich

Wie der Mensch sich «menschengerecht» in der Welt einrichtet, wie er seine

Umgebung gestaltet und für sein soziales Wohlbehagen sorgt, kann
nicht nur den Siedlungsexperten, Stadtplanern und Soziologen überlassen
bleiben. Als Betroffene haben wir hier alle unser Wörtchen mitzureden.
Gibt es zum Beispiel für das «flexibelste Tier», das der Mensch ist, Grenzen

und Begrenzungen seines Lebensraumes, die er mit Vorteil für sich
und alles andere auf der Welt beachtet?

Ruth Tassoni schildert in
«Erinnerungskapsel» einfühlsam
das Los einer Emigrantin, die
widrige Zeitumstände durch
die Länder gescheucht haben
und die, nach Jahren der Un-
stetigkeit, sich fragt, was für
sie nun eigentlich «Heimat»
bedeute. Irgendein Land, das
sie im Lauf der Jahrzehnte
bewohnt hat? Nein, es sei die
Strasse jener italienischen
Stadt, in der sie nunmehr wohne,

und es seien die Menschen,

die wie sie hier leben würden.
Zu wissen, dass diese Leute da
seien, dass sie einen bemerken,
in der Not sich gar um einen
kümmern würden, sei das
untrüglichste Zeichen der
Zugehörigkeit und das beste Stück
von dem, was wir für die Heimat

hielten. Eine erstaunliche
Aussage, wie mir scheint,
bemerkenswert vor allem
deshalb, weil jemand sie macht,
der aus der Erfahrung von
Vertreibung und Verlust eine

hohe Meinung des ihm
vorenthaltenen Gutes haben muss.
Das kleine Stück Welt der
Wohnstrasse, die Vertrautheit
der täglichen Umgebung,
vielleicht auch die Normalität
einer im Grunde freundlichen
nachbarlichen Gesinnung, erst
dies macht uns offenbar
lebensfähig in der grossen Welt.
Erlebte Nachbarschaft wird
für jemand, der die Unverläss-
lichkeit der Heimat in aller
Bitternis auszukosten hatte,

«Heimat kann das kleine Stück
Welt der Wohnstrasse sein, die
Normalität freundlicher
nachbarlicher Gesinnung.» (Bild
SHS)
«La patrie peut être le petit
fragment d'univers qu'est la rue
où l'on habite, avec ses amicales
relations quotidiennes de bon

voisinage. »

zur Garantie dafür, dass die
Welt noch nicht ganz aus den
Fugen ist.

Gestörte Nähe
Dass nachbarschaftliche Nähe
auch verstörte Verhaltensweisen

fördern kann, führt uns
Kafkas Geschichte «Der
Nachbar» (Sämtl. Erzählungen,

S.Fischer, 1969, S.345)
unvergessbar vor. Jener junge
Mann namens Harras, der
eine Wohnung Wand an
Wand mit unserem Erzähler
mietet, bringt diesen durch
seine schiere Anwesenheit um
das Geschäft und um die innere

Ruhe. Der Verdacht,
nebenan einen Konkurrenten zu
haben, beunruhigt den seltsamen

kafkaesken Geschäftsmann

derart, dass nicht nur
seine «geschäftlichen
Entscheidungen unsicher»,
sondern auch «seine Stimme zittrig»

wird. Er fühlt sich plötzlich

nur noch belauscht, listig
ausgenützt, durch die
Anwesenheit des andern, der sich so
verdächtig harmlos gibt,
behindert und benachteiligt.
Auf zwei Druckseiten führt
uns diese Geschichte eine
«Pathologie der Nähe» vor, wie
man sie nicht bedrohlicher
denken kann: es braucht
nichts als seinesgleichen
nebenan, damit die Welt zur
Hölle wird. Wenn Verdacht
auf Arglist besteht, wird die
unscheinbarste Handlung zur
vermuteten Intrige und ein
noch so harmloser Bürger zum
schlauen Bösewicht. Das
beschränkt sich nicht auf städtische

Verhältnisse, wo die
Anonymität des Nachbarn geradezu

alltäglich ist. Das Leiden
am unheimlichen Nachbarn
gehört ebensogut zu den
Merkmalen dörflicher Kulturen,

wo man die Leute von ne-

4 Heimatschutz/Sauvegarde 2/91



benan ja bis in Intimitäten
hinein kennt. Leiden an der
Nachbarschaft gibt es in
unvorstellbaren Varianten, und
man sollte dies nicht vergessen,
die Vorteile räumlicher und
sozialer Nähe zu beschreiben.

Brücken und Türen
Nachbarschaft kann als ein
Geflecht von Wegen angesehen

werden, wo die konstitutionelle

Umtriebsamkeit des
Menschen und seine Lust zu
streunen gleichsam «geronnen»

sind. Man legt da seine
Wege so an, dass sie leicht und
zuverlässig zu begehen sind
und dass man jene, die man
sucht, auch findet. Wir sprechen

manchmal metaphorisch
von «Brücken» zwischen den
Menschen, und Georg Simmel
hat die Brücke als eine Art
Höhepunkt der Wegfindung
angesehen, als die sichtbarste
«Ausbreitung unserer
Willenssphäre über den Raum».
Die Brücke zum Nachbarn:
das wäre ein Thema, worüber
jeder eine Geschichte wusste,
die man zur Vermehrung der
Menschenkenntnisse sich in
aller Ruhe anhören sollte.
Doch deutlicher noch als bei
den Begriffen «Weg» und
«Brücke» entdeckt Simmel bei
der «Türe» ungeahnte
Beziehungsmöglichkeiten:
«Dadurch, dass die Tür gleichsam
ein Gelenk zwischen den
Raum des Menschen und
alles, was ausserhalb desselben
ist, setzt, hebt sie die Trennung

zwischen dem Innen und
dem Aussen auf.» Während
die Mauer oder die Wand
«stumm» sind, «spricht» die
Türe und lädt zum Kontakt
ein. Die Wand begrenzt, die
Türe hebt diese Begrenzung
teilweise, aber in entscheidender

Weise wieder auf. Sie ist
eine Möglichkeit, «aus der
Begrenzung in jedem Augenblick
in die Freiheit hinauszutreten»,

und ist darum wohl eine
der allersinnigsten Erfindungen,

die es verdienen, unser
Augenmerk zu erhalten. Warum

wünschen Kinder manchmal

nichts sehnlicher, als dass
ein Spalt jener Türe offenbleibe,

die sie vor dem Einschla-

f * *'" "MM.MÏ ¦""¦¦>¦-¦m :¦

*rf '"

Nachbarschaft als ein Geflecht von Wegen, die uns mit andern
verbinden (Bild SHS).
Le voisinage en tant que réseau de chemins qui nous relient aux
autres.

fen mit der Welt der Erwachsenen

verbindet? Wer solche
«Gnadenerweisungen» je
erfahren hat, wird die Befriedigung

und Beruhigung, die von
Türen ausgehen, für seinen
Lebtag nicht mehr vergessen.

Schwellenort «Hausbank»
In dieser simmelschen Weise
wäre also über Nähe und
Zugehörigkeit nachzudenken,
bevor man sich unbekümmert,
wie ich es hier tue, über die
menschengerechte Form der
Umwelt äussert. Man braucht
allerdings kein spekulativer

Kopf zu sein, um zu entdek-
ken, dass ganz alltägliche
Einrichtungen unsere sozialen
Beziehungen entscheidend zu
prägen vermögen. Die besondere

Form des Engadinerhauses
dürfte wohl den meisten

Lesern einigermassen bekannt
sein. Nun gibt es dort vor dem
Haupteingang üblicherweise
eine ganz wunderbare Einrichtung

- man nennt sie «vam-
porta» - die wie kaum etwas
anderes die soziale Stufengliederung

des Raumes sichtbar
werden lässt. Diese Hausbank
ist geradezu ein Schwellenort

¦
'¦

:
¦ I ¦

Der Brunnen und die Hausbank - Schwellen zwischen privatem
und öffentlichem Raum — waren einst sozial wichtige Orte der
Beobachtung, des Kommentierens und Lamentierens (Bild Archiv
SHS).
La fontaine et le banc devant la maison - traits d'union entre
domaine privé et public - étaient jadis des lieux importants d'échanges,

d'observation, de commentaires et de doléances.

zwischen dem privaten und
dem öffentlichen Raum, noch
zum Haus gehörig und doch
schon halb auf der Strasse.
Hier nimmt man in
Augenblicken der Ruhe und der
Musse Platz, um die Geschehnisse

der Umgebung vom eigenen

Blickwinkel aus zu verfolgen,

hier plaudert man mit
den eigenen Leuten wie mit
den Nachbarn und den
vorbeigehenden Dorfbewohnern,
es ist ein Ort des Kommentierens

und des Lamentierens,
aber auch der stummen
Beobachtung, des Brütens und Sin-
nierens. Er kommt jenen
Bedürfnissen entgegen, denen
man in südlichen Ländern in
der Weise entspricht, dass

man vor der Haustür einen
Stuhl auf die Gasse stellt und
von dort aus für die ganze
Umgebung hörbar seinen
Reim auf den Lauf der Welt
zu machen versucht.
Überhaupt: was ereignet sich
eigentlich an Begegnungen
und Gesprächen, an Freuden
und Ärgernissen, wo eine
vernünftige Stadtverwaltung oder
ein Verkehrsverein Sitzbänke
hinstellen lassen, in öffentlichen

Anlagen, auf Aussichtsterrassen

oder auch nur an
Strassen mit lebhaftem
Verkehr? Das wäre einmal eine

genauere Untersuchung wert.
Vielleicht liessen sich die
erfreulicheren Seiten dessen,
was man einmal voller Stolz
den «Bürgersinn» nannte,
heute leichter entdecken,
wenn es noch so etwas wie
eine allgemeine «Vamporta-
Kultur» gäbe! Doch man
könnte ebensogut fragen: wie
mussten die Strassen unserer
Nachbarschaft - etwa punkto
Verkehr - beschaffen sein,
damit eine solche «Vamporta-
Kultur» überhaupt möglich
ist? Verkehrsberuhigung ist
die allerwichtigste Voraussetzung,

damit die Strasse wieder
zum Ort der Begegnung werden

kann.

Gemeinsames Tun
Nun scheint es zunächst
einmal zur Qualität des
Zusammenlebens beigetragen zu
haben, wenn die Menschen einer

Heimatschutz/Sauvegarde 2/91 5



FORUM

bestimmten Gemeinschaft
einander nicht bloss geheuer
waren, sondern auch miteinander

vertraut. «Wer seinem
Nachbarn ins Antlitz schaut,
sieht sein eigenes Abbild»: so
beschreibt Levis Mumford die
Situation im frühgeschichtlichen

Dorf, und es steht zu
vermuten, dass es solche
vertrauensbildende Erfahrungen von
Ähnlichkeit waren, die dazu
führten, dass Dorfgemeinschaften

beispielsweise schon
sehr früh einen «gemeindlichen

Kornspeicher» besassen.
Hätte die allgemeine Annahme

geherrscht, der Nachbar,
mit dem man die Ernte
zusammenlegt, sei grund- und
vorsätzlich auf Betrug aus, wäre
man gewiss zu anderen
Formen der Güterverwaltung
gekommen.

Nun wird es auch triftige
ökonomische Gründe dafür gegeben

haben, weshalb man
bestimmte Dinge besser gemeinsam

erledigte anstatt jeder für
sich. Was mir hier entscheidend

scheint, ist die
kulturgeschichtlich offenbar sehr frühe
Erfahrung, dass Strategien der
Beteiligung für die Gemeinschaft

von Vorteil und für den
einzelnen nicht eine Gefahr
sind. Bis ins bürgerliche Zeitalter

hinein, in isolierteren
Gegenden bis zur Moderne, lassen

sich in dörflichen Gemeinschaften

vielfältige Formen
der Partizipation und des
«Gemeinwerks» entdecken,
die doch eines vor allem belegen:

dass der Lebensraum nur
dadurch auch lebenswert wird,
dass der einzelne nicht isoliert
am Rande steht, sondern
einen Teil der Bürde, die die
Sicherung des öffentlichen
Wohls mit sich bringt,
übernimmt, damit aber auch an
der «Lust am gemeinsamen
Tun» partizipiert und so
«gefühlsökonomisch» nicht allzu
schlecht für seine Mühe
entschädigt wird.

PS: Auszug aus einem Vortrag des
Autors an einer Tagung des Bündner

Heimatschutzes

FORUM

*
"M^tbI

91

Au marché - ici à Montreux -, on ne fait pas qu'acheter des
denrées, on échange des idées et des sentiments.

Auf dem Markt - hier in Montreux - werden nicht nur Güter
ausgetauscht, sondern auch Gedanken und Gefühle (Bild SHS).

Conjectures sur le «chez-soi» idéal

Retrouver le sens
du voisinage
par le prof. Iso Camartin, Université de Zurich (résumé)

La façon dont l'homme s'accommode
«humainement» du monde, dont il aménage son
environnement et pourvoit à son bien-être social, ne
peut pas être abandonnée à des experts de
l'habitat, à des urbanistes et à des sociologues. Tous
concernés, nous avons tous notre mot à dire. Y
a-t-il par exemple, pour 1'«animal le plus
adaptable» qu'est l'homme, des limitations de son
espace vital qu'il respecte aussi bien pour son propre

avantage que pour celui de tout le monde?

Ruth Tassoni, dans un de ses

livres, a décrit avec sensibilité
le sort d'une emigrante qui,
après bien des errances, se
demande où est véritablement sa

patrie, son «chez-soi»
(Heimat). Finalement, ce ne sont
aucun des pays où elle a
séjourné, mais la rue italienne
où elle habite maintenant, où
elle sent qu'on lui prête attention

et qu'on lui donnerait un
coup de main dans l'adversité.
Il est vrai que Kafka, dans «Le
Voisin», a montré au contraire
l'obsession pathologique de
celui qui se sent observé, voire
soupçonné, par celui qui est de

l'autre côté de la cloison. Ce

phénomène n'est d'ailleurs pas
propre aux villes et à leur
anonymat; il existe jusque dans
les villages où chacun se
connaît. Et l'on ne peut en faire fi
lorsqu'on s'attache à montrer
les avantages de la proximité
spatiale et sociale.
Le voisinage humain a été

comparé à un réseau de
chemins qui se croisent, ou à un
pont, ou encore à la porte qui
est à la fois une séparation et
une possibilité de communication

avec l'extérieur. A ce propos,

l'entrée principale de la
maison engadinoise offre une

image très parlante: c'est la
«vamporta», sorte de prolongement

en pierre de la maison,
perpendiculaire à la façade et
où se trouve un banc de bois;
c'est comme un trait d'union
entre l'intérieur et l'extérieur,
un seuil d'où l'on peut observer

ce qui se passe au dehors,
bavarder avec les voisins ou
les passants, et aussi méditer
en silence. C'est l'équivalent
de la chaise que, dans les pays
méridionaux, on place près de
sa porte d'entrée pour participer

à la vie de la ruelle.
Il y aurait une intéressante
enquête à faire sur ce qui se passe,

dans les rapports sociaux,
là où un administration
municipale avisée, ou une société
de développement, place des

bancs en divers lieux publics.
On comprendrait peut-être
plus facilement ce qu'a été
jadis la vie communautaire.
Mais pour faire renaître une
telle «culture de la vamporta»,
une condition essentielle serait
d'abord que les rues fussent
épargnées par la grande
circulation.

De toute façon, pour recréer
une véritable communauté, il
faudra que chacun puisse se
sentir vraiment «participant»,
la base des rapports humains
étant la confiance. Comment
expliquer autrement, par
exemple, que certaines
communautés villageoises aient eu
très anciennement déjà des
réserves de céréales communes?
C'est impossible à concevoir si

l'on soupçonne la tricherie
chez le voisin avec qui l'on a

engrangé la récolte. Mais des
raisons économiques
expliquent aussi que certaines choses

soient plus faciles à faire
en commun qu'en agissant
chacun pour soi; l'expérience
a été faite très tôt qu'une
stratégie commune est avantageuse

à la communauté et ne fait
pas courir de risques à l'individu.

Mieux: l'espace vital est
d'autant plus «vivable» que
l'homme ne reste pas isolé,
mais contribue à la tâche
commune en prenant sa part du
fardeau, et en étant dédommagé

de sa peine par le plaisir de
participer.

6 Heimatschutz/Sauvegarde 2/91


	Mutmassung über die ideale Heimat : Nachbarschaft erleben

