
Zeitschrift: Heimatschutz = Patrimoine

Herausgeber: Schweizer Heimatschutz

Band: 83 (1988)

Heft: 1

Artikel: Umdenken im Umgang mit der Landschaft : vor allem Ehrfurcht

Autor: Badilatti, Marco / Weiss, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-175338

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-175338
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


D'abord
du respect!
Nous sommes tenus d'élargir
notre intelligence de l'environnement,

si nous voulons
atteindre une relation nouvelle
avec le paysage et le préserver
plus efficacement. C'est ce
qu'exprime M. Hans Weiss
dans un livre nouvellement
paru, Die unteilbare Landschaft

(Le Paysage indivisible)
où il parle aussi, de façon
approfondie, d'un changement
de mentalité.
L'auteur explore les arrière-
fonds psychologiques et
philosophiques de l'homme pour
tenter d'expliquer les causes
de la destruction continue de
l'environnement naturel. Mais
il ne laisse pas son lecteur
dans l'abstraction, décortiquant

à l'aide d'exemples
concrets le mécanisme de ce
phénomène. Et de préconiser un
«droit de la nature» : création
de zones agricoles protégées,
arrêt des lotissements destructeurs,

interdiction de la culture
intensive.

Cependant, par une série d'autres

exemples plus encourageants,

il montre l'existence
d'un tendance inverse. Mais
laissons-lui la parole, puisque
le changement de mentalité,
thème principal de ce numéro
de SAUVEGARDE, est aussi
le thème central de son ouvrage:

(Citations résumées) «Les
véritables valeurs du paysage sont
de nature immatérielle. Il est la
base même, spirituelle et
irremplaçable, de notre vie, et
nous communique du même

coup une intelligence plus large

de l'environnement. On
discerne, dans nos paysages, des

comportements économiques
et un trésor d'expériences, en
relation avec la nature, grâce
auxquels nous avons pu,
pendant des générations, nous
ravitailler, nous protéger et nous
installer commodément; sources

d'un savoir qu'on
n'acquiert pas dans les laboratoires

et qu'on a beaucoup de
peine à retrouver quand on l'a

*%*•

nken im Umgang mit der Landschaft

Ehrfurcht!^
4r"

TmH i'1- *» ÊÊÊk
m

' ' tt "

m
•.-.

¦* ' **-'"«' -*-™KÉifà&i&WKtPxéimuL&.... ^:." ¦ J' '. ' *

JsgP**?r- ¦» -«¦ • „

i * ä*ir*

« 4
¦

tr..'

m»

Ein Hauptgrund der Landschaftszerstörung ist der Verlust der Ehrfurcht vor der Natur und Kultur
(Bild Ammonn: Ganterbrücke der N9).
Une des causes majeures de la destruction du paysage, c'est l'absence de tout respect envers la nature
et le patrimoine culturel.

Wir müssen unser Umweltverständnis erweitern,
wenn wir allmählich zu einer neuen Beziehung
gegenüber der Landschaft finden und diese
wirksamer erhalten wollen. Das meint Hans Weiss in
seinem kürzlich erschienen neuen Buch «Die
unteilbare Landschaft». Darin befasst er sich auch
eingehend mit dem Umdenken.

Die Idee zu seinem Buch sei
ihm bei einem Museumsbesuch
gekommen, schreibt der Autor
im einleitenden Kapitel. In
einer Halle stand ein schönes
Stubenbüfett im Biedermeierstil,

doch war es umstellt von
Plastiken des deutschen
Künstlers Reinhard Mucha,
aktenschrankähnlichen
Metalltürmen in superfunktionaler

Sinnlosigkeit. Ein älteres
Ehepaar kam herein, betrachtete

die Szene kurz und zog
dann kopfschüttelnd weiter.
Draussen aber spazierte das
gleiche Paar völlig ungerührt
an einer jener zahlreichen
neuen Überbauungen vorbei,
die ebenso respektlos neben
ältere Bauwerke hingeknallt
wurden. So fragt sich Hans
Weiss: «Weshalb nur nehmen
wir den meist endgültigen Verlust

der Landschaft und Heimat

so gleichgültig und ohne

Protest hin, während wir darauf

bedacht sind, dass in unseren

Wohnungen und Museen
alles stilvoll geordnet ist?»

Hintergründiges...
Eine interessante Fragestellung.

Der Autor nähert sich
ihr in seinem neuen Buch
gleichsam über die
philosophisch-psychologische Hintertreppe,

indem er sich zunächst
mit den in den tieferen Schichten

des Menschen liegenden
Ursachen der fortschreitenden
Landschaftszerstörung
auseinandersetzt: etwa mit unserer
Grundeinstellung gegenüber
der Natur, mit dem Denken
und Fühlen, mit der Ehrfurcht
vor dem Lebendigen, mit
unseren Werthaltungen und der
Ethik. Dem aktiven Machen
und Eingreifen des Menschen
ins Ökosystem stellt er ein
mehr von beobachtendem Ge¬

schehenlassen bestimmtes
Verhaltensmuster gegenüber.
Das mechanistische Weltbild
eines Descartes oder Newton
wird mit den organischen,
dynamischen, lebendigen
Vorstellungen eines Goethe verglichen

und in seinen Folgen
ausgelotet.

und Praktisches
Aber Hans Weiss lässt den Leser

nicht in abstrakten Erörterungen

sitzen. Vielmehr
versucht er, geisteswissenschaftliche

Erkenntnisse laufend zu
verbinden mit praktischen
Fragen rund um die
Landschaft und den Landschaftsschutz.

Das reicht vom
Gestaltverlust im Rhone- oder
Bodenseegebiet über Konflikte

bei der Waldpflege und
beim Militär bis zu einer
Auslegeordnung des Räderwerks
der Landschaftszerstörung. In
dieser macht der Autor unter
anderem schwerwiegende
Mängel im System, in Lehre,
Forschung und Umwelterziehung

aus, zeigt er, wie Normen

Sachzwänge schaffen und
wie Feuerwehrübungen den
Gesetzesvollzug bestimmen.
Daraus leitet er einige spontane

Forderungen für die Zu-

8 Forum



kunft ab, so ein verfassungsmässig

verankertes «Recht der
Natur», Schaffung geschützter
Landwirtschaftszonen, Stopp
der weiteren Zersiedelung und
Extensivierung in der
landwirtschaftlichen Nutzung.
Mit einer Reihe von Fallbeispielen

weist er aber auch auf
Silberstreifen am Horizont
hin. Sie scheinen anzudeuten,
dass da und dort einiges in
Bewegung geraten ist zum Besseren

hin. Indem zum Beispiel
auf das Wasserkraftwerk
Greina verzichtet, das Bald-
schiedertal geschützt, eine
Landschaft geschont, in
Marthalen ein besseres
Hochwasserschutz-Konzept gesucht,
Kastanienhaine gepflegt, aus
Beton Lebensraum gestaltet
oder das Reussdelta regeneriert

wurde.

Grundlage der Kultur
Doch lassen wir nun Hans
Weiss selbst zu Worte kommen,

indem wir einen
Abschnitt aus seinem anregenden
und allen Problemen zum
Trotz vorsichtig optimistischen

Buch abdrucken. Denn
dessen zentrales Anliegen
befasst sich just mit dem Forum-
Thema dieser «Heimatschutz»-

Ausgabe: mit dem
Umdenken. «<Der Mensch
lebt nicht vom Brot allein.) In
Wohlstandsgesellschaften wie
der unsrigen müsste das erst

recht gelten. Wir mussten
doch endlich erkennen, dass
das, was Schopenhauer für die
Philosophie sagte, auch für die
gewachsene Landschaft gilt:
<Sie ist nicht alles, aber ohne
sie ist alles nichts!) Denn die
wirklichen Werte der Landschaft

sind immaterieller Natur.

Und was sind <immate-
rielle Werte)? Sind es Bücher,
Schallplatten, Tonbänder,
Bilder, Filme, Videos oder alte
Mühlen, Speicher und andere
Denkmäler in der Landschaft?
Nein, die Landschaft ist selber
die unersetzbare geistige und
seelische Grundlage unseres
Lebens, und sie vermittelt
gleichzeitig ein erweitertes
Umweltverständnis. Das ist
die zentrale These dieses
Buches. In der Landschaft begegnen

wir unserer eigenen
Geschichte, ohne die es keine
Zukunft gibt. Denn nur in der
Begegnung mit der wahren
Landschaft und nicht eines
ihrer künstlichen Ersatzprodukte

empfangen wir die Impulse,
die wir für die Gestaltung
einer lebenswerten Umwelt
benötigen. Das gilt nicht nur in
einem übertragenem Sinn,
sondern auch ganz praktisch:
in der Landschaft erkennen
wir Wirtschaftsweisen und
einen Erfahrungsschatz im
Umgang mit der Natur, dank
welchem wir uns während
Generationen versorgen, schützen

und wohnlich einrichten
konnten. Kulturlandschaften
sind Speicher eines Wissens,
das wir nicht im Labor gewinnen

können. Es beruht auf
einem Know-how, das
Generationen vor uns zusammengetragen

haben, und das nicht
einfach wieder erfunden werden

kann, wenn es einmal
verloren ist. Nur die Natur- und
Kulturlandschaften vermitteln
uns die für die Forschung
notwendigen Kenntnisse jener
Vorgänge, welche in grösseren
Ökosystemen, etwa dem
Wald, die selbsttätige und
damit kostenlose Erneuerung
und Verjüngung garantieren.
Es gibt nichts Dümmeres als
das auf sich selber reduzierte
Nützlichkeitsdenken, mit dem
unsere Gesellschaft die
Landschaftszerstörung weiter
perfektioniert, in vollständiger
Verkennung des Umstandes,
dass auch der <Nichtnutzen>
einen Nutzen hat, selbst wenn
er nicht sofort erkennbar und
häufig auch nicht messbar ist.
Die aus dem Zusammenwirken

der Natur und den
menschlichen Gestaltungskräften

hervorgegangene
Landschaft ist die Grundlage
unserer gesamten Kultur. Unsere

materielle und ideelle
Existenz hängt von der
Landschaft ab, und wir zehren ständig

davon, ohne uns dessen im
Alltag genügend bewusst zu

-.
MM

w*

4*

' M

«A,

t^ M

MUCHmmmm*".

¦

Intakte Landschaften bilden selber die unersetzbare geistige und seelische Grundlage unseres Lebens

(Archivbild SHS).
Les paysages intacts sont un irremplaçablefondement psychique et spirituel de notre existence.

perdu. Rien de plus sot que la
sommaire notion d'utilité qui
sert à notre société à
perfectionner ses destructions - dans

l'ignorance du fait que ce qui
semble «inutile» peut avoir
son utilité, même si ce n'est
pas immédiatement perceptible

ni mesurable. Notre vie
matérielle et spirituelle est
étroitement liée à l'environnement

naturel, et nous y
puisons sans cesse, dans la vie
quotidienne, sans nous en rendre

compte. Un paysage
aménagé, protégé et même aimé

par les hommes est une condition

de la sauvegarde de notre
environnement et du développement

ultérieur de notre
culture.

Les problèmes ne seront résolus

ni par le pessimisme (résigné

ou peignant les choses en
noir), ni par l'optimisme qui
croit pouvoir se contenter
d'autocollants en faveur de la
nature, ou par cette autre sorte
d'optimisme qui minimise les

dangers ou veut les ignorer:
notre culture, toute notre
civilisation, passent par une crise
d'importance vitale, pour
laquelle les «bricolages» actuels
sont inadéquats. Il ne faut pas
croire non plus - comme tant
de politiciens et de scientifiques

- que la «haute technicité»

et la fécondité de l'esprit
humain pourront toujours
trouver la parade à des situations

difficiles, parce que c'est
souvent arrivé dans le passé. Il
ne faut pas surévaluer le paradis

de la technique. Celle-ci
joue certes un rôle important
dans la solution des problèmes
d'environnement; mais il faudra

dorénavant envisager les
choses différemment. La foi
en la seule faisabilité technique

mène à des impasses d'où
il est de plus en plus malaisé
de sortir.
L'envers de notre bien-être
matériel réside beaucoup
moins dans les risques du
nucléaire, par exemple, que dans
les modifications climatiques
et la combustion de matières
fossiles (pétrole, gaz,
charbon), et dans l'anéantissement
rapide, en Suisse comme dans
les pays voisins, des paysages
et de conditions de vie encore
proches de la nature.»

Forum 9



sein. Die naturnahe, vom
Menschen mitgestaltete,
wahrgenommene und auch geliebte
Landschaft ist eine Voraussetzung

für die Rettung unserer
physischen Umwelt und die
Weiterentwicklung unserer
Kultur.

Verhaltensänderung
Im Zusammenhang mit
Umweltfragen ist viel vom
Pessimismus die Rede, den es zu
überwinden gelte. Politiker
warnen vor der
Weltuntergangsstimmung. In der Tat,
Resignation oder Schwarzmalerei

haben noch nie Probleme
gelöst. Es gibt aber neben dieser

negativen Grundströmung
eine Art Optimismus, den ich
für viel gefährlicher halte. Bei
den einen findet die
Oberflächlichkeit dieses Optimismus

ihren sinnfälligen
Ausdruck im Anbringen von
Klebern. Sie kosten nichts, ausser
der Energie und dem Material,
das sie benötigen. Auch das
Aufkleben am Auto, am
Briefkasten und an der Einkaufstasche

kostet nichts, nicht
einmal Zivilcourage. Ein anderer
Optimismus besteht darin, die
realen Gefahren einfach zu
bagatellisieren oder schlicht
zu ignorieren. Genauso wie
der Zweckpessimismus nicht
wahrhaben will, dass es reale
Chancen gibt, so will der
Zweckoptimismus nicht
wahrhaben, dass unsere Kultur und
die ganze Zivilisation in eine
lebensbedrohende Krise geraten

sind, aus welcher weder
Rezepte noch blosses
Weiterwursteln heraushelfen. In
einem beinahe mittelalterlich
anmutenden Wunderglauben
vertrauen manche Politiker
und Wirtschaftsführer einfach
darauf, die High Technology
und der menschliche Erfindergeist

hätten dann schon im
richtigen Augenblick die
jeweils richtige Lösung parat.
Dabei übersehen diese
Verkünder des Technoparadieses,
dass die auf dem kausalanalytischen

Prinzip beruhenden
technischen Wissenschaften
wenig geeignet sind,
Umweltprobleme ganzheitlich zu
erfassen. Die Technologie spielt
eine wichtige Rolle bei der
Lösung von Umweltproblemen.

Aber es wird in Zukunft mehr
darum gehen, ein anderes
Umweltverständnis und andere
Verhaltensweisen zu entwik-
keln, als für jedes tatsächliche
oder nur eingebildete Problem
eine technische Lösung zu
erfinden. Der technologische
Machbarkeitsglaube wird uns
nur von einer Sackgasse in die
andere führen, wobei der Ausweg

immer schwieriger wird.
Demgegenüber halte ich einen
vorsichtigen Optimismus gerade

dann als berechtigt, wenn
wir uns eine gewisse Ratlosigkeit

gegenüber der Art und der
globalen neuen Dimension der
Umweltprobleme eingestehen.
Der modernen Naturwissenschaft

und Technik verdanken
wir zweifellos einen echten
Fortschritt in vielen Teilbereichen

und - in unseren Breitengraden

- einen nie dagewesenen

materiellen Wohlstand.
Schattenseiten davon sind
keineswegs nur die Risiken etwa
der nuklearen Technologie,
sondern auch die globale Kli-
maveränderung durch die
Verbrennung der fossilen
Rohstoffe (Erdöl, Gas und Kohle)
und die auch in der Schweiz
und ihren Nachbarländern
rasant fortschreitende Schmälerung

naturnaher Landschaften
und der natürlichen
Lebensgrundlagen.

Zum Nachdenken
Eine der Hauptursachen für
die heutigen Umweltprobleme
überhaupt ist der Verlust der
Ehrfurcht vor der nicht vom
Menschen herstellbaren Natur.

Dieser Zusammenhang
wird in der gängigen
Umweltdiskussion noch kaum
wahrgenommen. Mit Ehrfurcht
meine ich nicht das, was man
gemeinhin eine idealistische
Gesinnung nennt, und noch
weniger eine idealisierende
Gesinnung, sondern ganz
einfach mehr Bescheidenheit
gegenüber sich selber und mehr
Respekt gegenüber dem
Lebendigen, aber auch gegenüber

den ganz gewöhnlichen
Dingen, die schliesslich nicht
nur da sind, um einem vom
Menschen definierten Zweck
zu dienen.
Die vor nichts haltmachenden
modernen Forschungsmetho-

I.
• «

Umdenken heisst auch, wieder
mehr Sinn zu entwickelnfür die
immateriellen Werte der Landschaft

(Bilder Ringler).
Changer de mentalité, c'est aussi

acquérir un sens plus développé

des valeurs immatérielles du

paysage.

den bauen Hemmschwellen
zur aussermenschlichen
Schöpfung ab, gerade weil die
Forschung - im Bestreben, die
einzelnen Kausalketten restlos
zu erfassen - die Gestalt und
das Wesen des Ganzen aus den
Augen verliert. Auf diese Weise

leistet die totale Objektivierung

der Kreatur und der Dinge

der Beseitigung der natürlichen

Lebensgrundlagen
Vorschub, sogar wenn sie im
Namen der Umwelttechnologie
betrieben wird. Umgekehrt
könnten Ehrfurcht und
Respekt vor der Evolution wieder
eine lebensrettende Sensibilisierung

aufbauen.
Was ist die Landschaft? Sie
entzieht sich bezeichnenderweise

immer wieder allen
Versuchen einer exakten, eindeutigen

Definition. Sicher ist sie

eher ein Organismus als ein
System. Sie kann in ihrer
Komplexität und in ihrer
Schönheit eine Brücke zu
einem erweiterten Umweltverständnis

sein, das nicht vom
Konzept der Machbarkeit
ausgeht, sondern von der
Ehrfurcht vor dem Lebendigen,
an dem der Mensch teil hat.
Wer nun allerdings von mir
eine Art Handlungsstrategie
oder sogar Rezepte erwartet,
wird nicht auf die Rechnung
kommen. {Umdenken genügt
nicht, man muss endlich um-
handeln), heisst es. Das heisst
aber nicht, beim Handeln das
Denken und vor allem auch
das Fühlen ausser acht zu
lassen. Denn wer das tut, handelt
mit Sicherheit falsch. In der
Hektik einer restlos aktiven
Zeit kommt jene Besinnung
nicht auf, die uns vom blossen
Schalten zum Nachdenken
bringt.
Die Zeit drängt. Vielleicht
haben wir nur noch einen geringen

Spielraum. Aber es gehört
zu den Paradoxien einer
Zeitwende, dass Denkpausen kein
Luxus sind. Denkpause
bedeutet ja nicht, das Denken
ausschalten. Es bedeutet
vielmehr, sich Zeit nehmen für ein
nicht nur verstandesmässiges,
sondern auch vernunftmässi-
ges Nachdenken. Denn nur
wenn wir in unserer rasenden
Hektik innehalten, tauchen
jene Einsichten aus dem Un-
bewussten wieder empor, in
welches wir sie so erfolgreich
verdrängt haben, auf die wir
aber zum richtigen Handeln
angewiesen sind wie eine
Pflanze auf das Wasser.»

Marco Badilatti/Hans Weiss

Quelle: Hans Weiss: Die unteilbare

Landschaft - Für ein erweitertes
Umweltverständnis. Orell Füssli
Verlag, 192 Seiten mit Bildern.
Fr. 34.80

<?

Z>.
r* (9&& V Qr-~°

a

10 Forum


	Umdenken im Umgang mit der Landschaft : vor allem Ehrfurcht

