Zeitschrift: Heimatschutz = Patrimoine
Herausgeber: Schweizer Heimatschutz

Band: 70 (1975)

Heft: 1-de

Artikel: Qualitat des Lebens - fur wen?
Autor: Muschg, Adolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-174458

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-174458
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Adolf Muschg:
Qualitit des Lebens —
fir wen?

Eine Scheune in unserer Nachbarschaft «muss
weicheny». Thr Sterben zieht sich hin; im Skelett
treten die guten Proportionen des Baus deutlicher
hervor. Ein paar Wochen lang erscheint ein Stiick
unbekannte Albiskette durch den abgedeckten
Dachstuhl. Unsere Kinder finden im Griin, das um
die vernachlassigten Fundamente wuchern darf,
eine neue Orchis-Art. Eines frithen Morgens ist der
Bagger am Werk. Im Riickwirtsgang briillend ver-
sucht er die Scheune niederzuzerren, aber die Tros-
se, die er um den Loffel geschlungen hat, reisst im-
mer nur einen Stiel heraus und springt ab, wahrend
das ganze Geriist wegfedert. Schliesslich ist der
richtige Trager gefunden, und es stiirzt —ein letzter
Triumph des unbekannten Baumeisters — mit
einem Schlag, methodisch, in sich zusammen.
Heute, ein Jahr danach, steht da ein Miethaus wie
viele. Die Ndhe zum Dorfkern hat dem Bauherrn
einige Riicksichten auferlegt; die alten Ziegel hitte
er wohl ohnehin wieder verwendet. Da er nicht
hoch bauen durfte, werden seine Mieter teuer woh-
nen und ein wenig antiquarischen Chic schitzen.
So wird’s gemacht, und der Heimatschutz hatte
nichts einzuwenden. Wo kime man hin, wenn man
jede alte Scheune schiitzen wollte — und wo kimen
die Wohnungssuchenden hin?

Einverstanden: Raum muss geschaffen werden fiir
die elementaren Bediirfnisse. Aber dass diese Be-
durfnisse schon im Zeichen ihrer Ausbeutung ge-
deckt werden miissen, macht ihre Befriedigung zu
etwas leise Hisslichem. Frither hiatte man feierli-
cher von einem «Fluch» gesprochen. Das Haus,
das nun schlecht und recht dasteht, fullt die Liicke
nicht, die es in einen erlebten Raum gerissen hat, es
macht sie sichtbar. Auch wer nicht mehr weiss, was
da verschwinden musste, spiirt jedenfalls: da fehlt
etwas. Ganz konkret: den Kindern, die hier einzie-
hen, wird beim Spielen etwas fehlen, ithren grilnen
Miittern, den Vitern, wenn sie miide nach Hause
kommen. Und was es ist, wird thnen der Arzt, den
sie gelegentlich aufsuchen, nur ungefihr sagen
konnen, mit einem wenig trostlichen Fremdwort.
Qualitiat des Lebens, was ist das? An den alten Zie-
geln hingt sie nicht, mit denen wir einen Neubau
kostiimieren, an keiner netten Antiquitit, die wir
unserem verlorenen Wohngefiihl zusetzen, und
auch nicht an den technischen Verbesserungen, die

8

unsere Tagesldufe «reibungsloser» machen. Die
«Verbesserungeny, die aus der Summe unserer
Leistungen herausspringen, bleiben eingeférbt
von der heimlichen Unlust an dieser Leistung. Wir
konnen den Gewinn an Zeit, Freiheit, Ubersicht,
den wir herauswirtschaften, nicht geniessen. So
bleibt nur der gesteigerte Konsum als Ersatz: Er-
satz deshalb, weil er das Gegenteil einer freien Be-
schiftigung ist. Wir miissen ja verbrauchen, damit
die Produktion sich gelohnt habe. Auch als Frei-
zeitnehmer stehen wir im Wettbewerb miteinan-
der. Wir werden gemessen an der Effizienz, mit der
wir uns erholen. Die Erholungs- und Entspan-
nungstechnik gehorcht denselben harten Gesetzen
wie eine andere Industrie.

Was ist zu dndern? Ich verschreibe kein Leben in
schonen Scheunen. Damit befanden wir uns ja so-
fort wieder inmitten eines unerschwinglichen Lie-
genschaftenmarkts. —Ich frage nur: wasistesdenn,
was alte Scheunen haben und was wir nicht mehr
haben?

Zuerst etwas Unscheinbares: ein schones Alter.
Die wegsanierte Scheune hatte nichts besonders
Historisches, das unsere Pflege-Instinkte gereizt
hitte. Sie war nur eben eine gute Weile dagewesen.
Sie gehorte zum unbewussten Bestand einer Ort-
schaft, unter die gewohnten Bilder von drei oder
vier Generationen, die sie ohne Aufhebens iiber-
lebt hatte. Sie war Menschenwerk ohne Pathos,
Materie in Wind und Wetter, ausgesetzt der pri-
genden Kraft der Zeit. Unter den Ereignissen und
Orten. die wir benennen, hatte sie keinen Namen;
darin war sie unersetzbar. [hre Grosse gedieh auf
der Achtlosigkeit, mit der unsere Augen sie behan-
delten. Vielleicht uiberraschte sie uns einmal in
einem Traum.

Von solchen Gegenstinden leben wir, ohne es zu
wissen. Sie sind die Nihrstellen dessen, was wir
«Kultury nennen. Dadurch, dass diese Dinge in
der Tiefe menschlicher Zeitraume stehen, gewin-
nen sie ihr Gesicht. In die Erinnerungen ihrer Be-
niitzer gehen sie unmerklich ein als ihre Schwere.
So kommtjeder von uns zu seinem Gewicht und zu
seiner eigenen Geschichte.

Was uns aber mit einer alten Scheune tiefer verbin-
det als ihr Dasein, leuchtet erst im Augenblick ih-
rer Zerstorung auf. Es ist die Erinnerung an ihre
Gebrechlichkeit, der Gedanke des Endes; und er
ist undenkbar ohne denjenigen an unser eigenes
Ende. Was wir einem erlebten Ding antun, ge-
schieht uns selbst. Und wie wir uns dabei anstellen,
koénnte ein Vorgeschmack der Art sein, wie es uns
geschieht. Da wird die grausame Unbeholfenheit
des gelben Baggers zum Schreckbild.



«Wo kdme man hin, wenn man jede alte Scheune schiit-
zen wollte — und wo kdmen die Wohnungssuchenden
hin?» fragt sich Adolf Muschg sarkastisch. In der Tat, das
neue «Haus, das nun schlecht und recht dasteht, fiillt die
Liicke nicht, das es in einen erlebten Raum gerissen hat,
es macht sie sichtbar.»




Ich bin gewiss, dass es ohne den eingestandenen
Gedanken an den Tod keine «Qualitidt des Le-
bens» gibt. Was die PR-Leute aller Fortschritts-
branchen so nennen, ist aber im Gegenteil der Ver-
such, die Spur des Todes an unserem eigenen Le-
ben zu tilgen. Das geht vom Zwang, Oberflichen
zu «erneuerny (bald ist ja die ganze Schweiz in
Emulsionsfarbe getaucht), iiber den Zwang, Ab-
niitzungserscheinungen unseres Korpers zu tar-
nen, bis zum Zwang, in keimfreien Kliniken zu
sterben. So wird jene Erinnerung unterdriickt, die
sich nicht auf Vergangenes bezieht, sondern auf
die Verginglichkeit. Das ist aber ein Betrug an der
Einmaligkeit jedes Augenblicks. Wer nicht jetzt zu
leben vermag, der wird nicht leben, und er wird
niemals gelebt haben.

Es ist der Gebrauch der Dinge, der wieder an die
Stelle ihres Verschleisses treten muss, wenn sie von
uns zeugen sollen. Wie die Schonheit eines alten
Hauses nichts anderes ist als die Form, in der seine
frihere Gegenwart eingetreten ist in eine heutige,
so ist keine menschliche Zukunft denkbar, die
nicht eine fortgesetzte Gegenwart wire. Frommere
Zeitalter wussten noch, dass «lebeny soviel heisst
wie: jede Stunde offenhalten fiir die letzte. Diese
Einsicht ist dem Zwang zum «Disponieren» zum
Opfer gefallen. Dabei ist sie im Profanen der An-
fang jeder Lebenskunst, wie sie im Religiosen der
Anfang der Erlosung war. «Dasein ist Pflicht, und
wir’s ein Augenblicky (Goethe). Wir haben hier
nichts zu versiumen als unser Leben. Das sollte
uns geduldig stimmen mit der Gemessenheit unse-
rer Zeit und ungeduldig gegen jedes menschliche
Versdaumnis. «Qualitdt des Lebens», das heisst
wohl: Tiefe in der Kiirze finden; einverstanden
sein mit dem Preis, den die unvergleichliche Freu-
de kostet, dazusein.

Eine leichte Weisheit ist das nicht. Denn zu ihr ge-
hort, dass nur die geteilte Freude diesen Namen
verdient. Sie ist kein Gut, das einer allein besitzen
kann. Die Wirtschaft des Vergessens und Zeitver-
treibs, der wir unterliegen, kann nicht in einem ein-
zelnen Punkt ausser Kraft gesetzt werden. Die jun-
gen Leute, die heute wie Blumen auf dem Felde zu
leben versuchen, mogen Wegweiser einer neuen
Kultur sein. Der Weg dahin sind sie nicht: der
miisste fur alle gangbar sein. Ich glaube auch nicht
daran, dass die Entfremdung unserer Bediirfnisse
von der «Verbraucherseite» her aufzuheben ist.
«Konsumverzicht» — diesem Ruf ist so lange nicht
zu trauen, als er gefithllos bleibt fiir die Tatsache,
dass Konsumverzicht ohne einen entsprechenden
Produktionsverzicht nicht zu haben ist. Dieser aber
miisste, in Form von Arbeitslosigkeit, die ohnehin

10

sozial und wirtschaftlich Schwéchsten treffen.
«Qualitiat des Lebens» wire dann das, was ihre Ka-
rikatur heute schon ist: ein Luxusartikel fiir Be-
giinstigte und ein Unrecht an denen, die weiterhin
hungern und frieren. «Nurum der Hoffnungslosen
willen ist uns die Hoffnung gegeben.» Dieser aus
dem Erbarmen geborene Satz Walter Benjamins
sucht seine Erfiillung in der Politik. Er driickt einen
Zusammenhang aus, der mit keiner «Schonerle-
ben»-Kosmetik zuzudecken ist. Die Zerstorung
einer Scheune trifft uns, weil sie unser zerstortes
Verhiltnis zum Unwiederbringlichen beleuchtet.
Aber «Rettungen» im einzelnen haben keinen
Sinn, wenn sie nicht ihre Folge finden im Bediirf-
nis, nichts Lebendiges untergehen zu lassen. (Wo
stinden wir, wenn unsere Kultur eines Tages ge-
messen wiirde an unserem Verhiltnis zum Tier?)
Unsere Lebensqualitit ist so gross oder so gering
wie diejenige der Geringsten unter uns. Was wir
aus unserem Mitgefithl verdringen, beherrscht
und terrorisiert uns eben aus seinem unmenschli-
chen Abseits, wie in der Sage die verwunschenen
Seelen keine Gnade kennen mit dem, der das ret-
tende Wort nicht weiss. Die Vergessenen, um ihr
Leben Betrogenen werden uns heimsuchen in dem
Zeichen, mit dem wir am wenigsten leben gelernt
haben, im Zeichen des Todes. Denn an dem, was
wir heute nicht tun, hangt buchstéblich unser Le-
ben.

(Aus PRO 8./9.Sept. 1974 - S.6-8.)

Erwin Heimann:
Heimat und Integration

Das sind zwei Begriffe, die man heute immer wie-
der zu horen bekommt; aber sie werden selten von
den selben Leuten verwendet. «Heimat» mit allem
drum und dran, das gehort zum Wortschatz der
Alten, der Riickwirtsgerichteten, der etwas Zu-
riickgebliebenen. Dagegen «Integrationy, das tont
dynamisch, fortschrittlich, zeitgemiss. Keine der
beiden Feststellungen — sie sind zweifellos etwas
verallgemeinernd — ist abwertend oder ironisch
gemeint. Aber es ist nicht wegzuleugnen: «Hei-
maty, das riecht etwas nach gestern, «Integrationy
weist in die Zukunft.

Also zwei Gegensitze, zwei Katalysatoren, um die



	Qualität des Lebens - für wen?

