
Zeitschrift: Heimatschutz = Patrimoine

Herausgeber: Schweizer Heimatschutz

Band: 70 (1975)

Heft: 1-de

Artikel: Qualität des Lebens - für wen?

Autor: Muschg, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-174458

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-174458
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Adolf Muschg:
Qualität des Lebens
für wen?

Eine Scheune in unserer Nachbarschaft «muss
weichen». Ihr Sterben zieht sich hin; im Skelett
treten die guten Proportionen des Baus deutlicher
hervor. Ein paar Wochen lang erscheint ein Stück
unbekannte Albiskette durch den abgedeckten
Dachstuhl. Unsere Kinder finden im Grün, das um
die vernachlässigten Fundamente wuchern darf,
eine neue Orchis-Art. Eines frühen Morgens ist der
Bagger am Werk. Im Rückwärtsgang brüllend
versucht er die Scheune niederzuzerren, aber die Trosse,

die er um den Löffel geschlungen hat, reisst
immer nur einen Stiel heraus und springt ab, während
das ganze Gerüst wegfedert. Schliesslich ist der
richtige Träger gefunden, und es stürzt - ein letzter
Triumph des unbekannten Baumeisters - mit
einem Schlag, methodisch, in sich zusammen.
Heute, ein Jahr danach, steht da ein Miethaus wie
viele. Die Nähe zum Dorfkern hat dem Bauherrn
einige Rücksichten auferlegt; die alten Ziegel hätte
er wohl ohnehin wieder verwendet. Da er nicht
hoch bauen durfte, werden seine Mieter teuer wohnen

und ein wenig antiquarischen Chic schätzen.
So wird's gemacht, und der Heimatschutz hatte
nichts einzuwenden. Wo käme man hin, wenn man
jede alte Scheune schützen wollte - und wo kämen
die Wohnungssuchenden hin?
Einverstanden: Raum muss geschaffen werden für
die elementaren Bedürfnisse. Aber dass diese
Bedürfnisse schon im Zeichen ihrer Ausbeutung
gedeckt werden müssen, macht ihre Befriedigung zu
etwas leise Hässlichem. Früher hätte man feierlicher

von einem «Fluch» gesprochen. Das Haus,
das nun schlecht und recht dasteht, füllt die Lücke
nicht, die es in einen erlebten Raum gerissen hat, es

macht sie sichtbar. Auch wer nicht mehr weiss, was
da verschwinden müsste, spürt jedenfalls: da fehlt
etwas. Ganz konkret: den Kindern, die hier einziehen,

wird beim Spielen etwas fehlen, ihren grünen
Müttern, den Vätern, wenn sie müde nach Hause
kommen. Und was es ist, wird ihnen der Arzt, den
sie gelegentlich aufsuchen, nur ungefähr sagen
können, mit einem wenig tröstlichen Fremdwort.
Qualität des Lebens, was ist das? An den alten
Ziegeln hängt sie nicht, mit denen wir einen Neubau
kostümieren, an keiner netten Antiquität, die wir
unserem verlorenen Wohngefühl zusetzen, und
auch nicht an den technischen Verbesserungen, die

unsere Tagesläufe «reibungsloser» machen. Die
«Verbesserungen», die aus der Summe unserer
Leistungen herausspringen, bleiben eingefärbt
von der heimlichen Unlust an dieser Leistung. Wir
können den Gewinn an Zeit, Freiheit, Übersicht,
den wir herauswirtschaften, nicht gemessen. So

bleibt nur der gesteigerte Konsum als Ersatz:
Ersatz deshalb, weil er das Gegenteil einer freien
Beschäftigung ist. Wir müssen ja verbrauchen, damit
die Produktion sich gelohnt habe. Auch als
Freizeitnehmer stehen wir im Wettbewerb miteinander.

Wir werden gemessen an der Effizienz, mit der
wir uns erholen. Die Erholungs- und
Entspannungstechnik gehorcht denselben harten Gesetzen
wie eine andere Industrie.
Was ist zu ändern? Ich verschreibe kein Leben in
schönen Scheunen. Damit befänden wir uns ja
sofort wieder inmitten eines unerschwinglichen
Liegenschaftenmarkts. - Ich frage nur : was ist es denn,
was alte Scheunen haben und was wir nicht mehr
haben?
Zuerst etwas Unscheinbares: ein schönes Alter.
Die wegsanierte Scheune hatte nichts besonders

Historisches, das unsere Pflege-Instinkte gereizt
hätte. Sie war nur eben eine gute Weile dagewesen.
Sie gehörte zum unbewussten Bestand einer
Ortschaft, unter die gewohnten Bilder von drei oder
vier Generationen, die sie ohne Aufhebens überlebt

hatte. Sie war Menschenwerk ohne Pathos,
Materie in Wind und Wetter, ausgesetzt der
prägenden Kraft der Zeit. Unter den Ereignissen und
Orten, die wir benennen, hatte sie keinen Namen;
darin war sie unersetzbar. Ihre Grösse gedieh auf
der Achtlosigkeit, mit der unsere Augen sie behandelten.

Vielleicht überraschte sie uns einmal in
einem Traum.
Von solchen Gegenständen leben wir, ohne es zu
wissen. Sie sind die Nährstellen dessen, was wir
«Kultur» nennen. Dadurch, dass diese Dinge in
der Tiefe menschlicher Zeiträume stehen, gewinnen

sie ihr Gesicht. In die Erinnerungen ihrer
Benutzer gehen sie unmerklich ein als ihre Schwere.
So kommt jeder von uns zu seinem Gewicht und zu
seiner eigenen Geschichte.
Was uns aber mit einer alten Scheune tiefer verbindet

als ihr Dasein, leuchtet erst im Augenblick
ihrer Zerstörung auf. Es ist die Erinnerung an ihre
Gebrechlichkeit, der Gedanke des Endes; und er
ist undenkbar ohne denjenigen an unser eigenes
Ende. Was wir einem erlebten Ding antun,
geschieht uns selbst. Und wie wir uns dabei anstellen,
könnte ein Vorgeschmack der Art sein, wie es uns
geschieht. Da wird die grausame Unbeholfenheit
des gelben Baggers zum Schreckbild.



«Wo käme man hin, wenn man jede alte Scheune schützen

wollte - und wo kämen die Wohnungssuchenden
hin?»fragt sich AdolfMuschg sarkastisch. In der Tat, das
neue «Haus, das nun schlecht und recht dasteht, füllt die
Lücke nicht, das es in einen erlebten Raum gerissen hat,
es macht sie sichtbar. »

*,

$ßu
mi>

EST:«l
V !*.

*v

#:

"'—J

4*

I

^^
¦

ajdEfe

es i*f %,»



Ich bin gewiss, dass es ohne den eingestandenen
Gedanken an den Tod keine «Qualität des
Lebens» gibt. Was die PR-Leute aller Fortschrittsbranchen

so nennen, ist aber im Gegenteil der
Versuch, die Spur des Todes an unserem eigenen
Leben zu tilgen. Das geht vom Zwang, Oberflächen
zu «erneuern» (bald ist ja die ganze Schweiz in
Emulsionsfarbe getaucht), über den Zwang,
Abnützungserscheinungen unseres Körpers zu
tarnen, bis zum Zwang, in keimfreien Kliniken zu
sterben. So wird jene Erinnerung unterdrückt, die
sich nicht auf Vergangenes bezieht, sondern auf
die Vergänglichkeit. Das ist aber ein Betrug an der
Einmaligkeit jedes Augenblicks. Wer nichtjetzt zu
leben vermag, der wird nicht leben, und er wird
niemals gelebt haben.
Es ist der Gebrauch der Dinge, der wieder an die
Stelle ihres Verschleisses treten muss, wenn sie von
uns zeugen sollen. Wie die Schönheit eines alten
Hauses nichts anderes ist als die Form, in der seine
frühere Gegenwart eingetreten ist in eine heutige,
so ist keine menschliche Zukunft denkbar, die
nicht eine fortgesetzte Gegenwart wäre. Frömmere
Zeitalter wussten noch, dass «leben» soviel heisst
wie: jede Stunde offenhalten für die letzte. Diese
Einsicht ist dem Zwang zum «Disponieren» zum
Opfer gefallen. Dabei ist sie im Profanen der
Anfang jeder Lebenskunst, wie sie im Religiösen der
Anfang der Erlösung war. «Dasein ist Pflicht, und
wär's ein Augenblick» (Goethe). Wir haben hier
nichts zu versäumen als unser Leben. Das sollte
uns geduldig stimmen mit der Gemessenheit unserer

Zeit und ungeduldig gegen jedes menschliche
Versäumnis. «Qualität des Lebens», das heisst
wohl: Tiefe in der Kürze finden; einverstanden
sein mit dem Preis, den die unvergleichliche Freude

kostet, dazusein.
Eine leichte Weisheit ist das nicht. Denn zu ihr
gehört, dass nur die geteilte Freude diesen Namen
verdient. Sie ist kein Gut, das einer allein besitzen
kann. Die Wirtschaft des Vergessens und Zeitvertreibs,

der wir unterliegen, kann nicht in einem
einzelnen Punkt ausser Kraft gesetzt werden. Die jungen

Leute, die heute wie Blumen auf dem Felde zu
leben versuchen, mögen Wegweiser einer neuen
Kultur sein. Der Weg dahin sind sie nicht: der
müsste für alle gangbar sein. Ich glaube auch nicht
daran, dass die Entfremdung unserer Bedürfnisse
von der «Verbraucherseite» her aufzuheben ist.
«Konsumverzicht» - diesem Ruf ist so lange nicht
zu trauen, als er gefühllos bleibt für die Tatsache,
dass Konsumverzicht ohne einen entsprechenden
Produktionsverzicht nicht zu haben ist. Dieser aber
müsste, in Form von Arbeitslosigkeit, die ohnehin
10

sozial und wirtschaftlich Schwächsten treffen.
«Qualität des Lebens» wäre dann das, was ihre
Karikatur heute schon ist: ein Luxusartikel für
Begünstigte und ein Unrecht an denen, die weiterhin
hungern und frieren. «Nur um der Hoffnungslosen
willen ist uns die Hoffnung gegeben.» Dieser aus
dem Erbarmen geborene Satz Walter Benjamins
sucht seine Erfüllung in der Politik. Er drückt einen
Zusammenhang aus, der mit keiner «Schönerle-
ben»-Kosmetik zuzudecken ist. Die Zerstörung
einer Scheune trifft uns, weil sie unser zerstörtes
Verhältnis zum Unwiederbringlichen beleuchtet.
Aber «Rettungen» im einzelnen haben keinen
Sinn, wenn sie nicht ihre Folge finden im Bedürfnis,

nichts Lebendiges untergehen zu lassen. (Wo
ständen wir, wenn unsere Kultur eines Tages
gemessen würde an unserem Verhältnis zum Tier?)
Unsere Lebensqualität ist so gross oder so gering
wie diejenige der Geringsten unter uns. Was wir
aus unserem Mitgefühl verdrängen, beherrscht
und terrorisiert uns eben aus seinem unmenschlichen

Abseits, wie in der Sage die verwunschenen
Seelen keine Gnade kennen mit dem, der das
rettende Wort nicht weiss. Die Vergessenen, um ihr
Leben Betrogenen werden uns heimsuchen in dem
Zeichen, mit dem wir am wenigsten leben gelernt
haben, im Zeichen des Todes. Denn an dem, was
wir heute nicht tun, hängt buchstäblich unser
Leben.

(Aus PRO 879. Sept. 1974 - S. 6-8.)

Erwin Heimann:
Heimat und Integration

Das sind zwei Begriffe, die man heute immer wieder

zu hören bekommt; aber sie werden selten von
den selben Leuten verwendet. «Heimat» mit allem
drum und dran, das gehört zum Wortschatz der
Alten, der Rückwärtsgerichteten, der etwas
Zurückgebliebenen. Dagegen «Integration», das tönt
dynamisch, fortschrittlich, zeitgemäss. Keine der
beiden Feststellungen - sie sind zweifellos etwas
verallgemeinernd - ist abwertend oder ironisch
gemeint. Aber es ist nicht wegzuleugnen:
«Heimat», das riecht etwas nach gestern, «Integration»
weist in die Zukunft.
Also zwei Gegensätze, zwei Katalysatoren, um die


	Qualität des Lebens - für wen?

