
Zeitschrift: Heimatschutz = Patrimoine

Herausgeber: Schweizer Heimatschutz

Band: 70 (1975)

Heft: 1-de

Artikel: Heimat

Autor: Frisch, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-174456

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-174456
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Max Frisch: Heimat
(Rede anlässlich der Verleihung des Grossen Preises

der Schweizerischen Schiller-Stiftung, Januar
1974)

Da es die Schweizerische Schiller-Stiftung ist, die
uns versammelt, liesse sich über Friedrich Schiller
sprechen, der, als schwäbischer Dichter, nicht die
historisch-reale Schweiz zu besingen hatte, und
also über Wilhelm Tell; es liesse sich darlegen,
warum dieser Armbrust-Vater mit Sohn (bei Hod-
ler ohne Sohn, nie aber ohne Armbrust) von Zeit zu
Zeit demontiert werden muss; nicht weil er nie
existiert hat - das kann man ihm nicht verargen -,
sondern weil er, lebendig als Gestalt der Sage, die eine
skandinavische ist, und so wie Friedrich Schiller
ihn mit deutschem Idealismus ausgestattet hat,
einem schweizerischen Selbstverständnis heute
eher im Weg steht.
Ich möchte aber von etwas anderem reden.
Eine Ehrung aus der Heimat (und so sehe ich diesen

Anlass hier und bin bewegt) weckt vor allem
die Frage, was eigentlich unter Heimat zu verstehen

ist.
Laut Duden:
Heimat, die (Plural ungebräuchlich): wo jemand zu
Hause ist; Land, Landesteil oder Ort, in dem man
(geboren und) aufgewachsen ist oder ständigen
Wohnsitz gehabt hat und sich geborgen fühlt oder

fühlte.
Was der Duden sagt, gilt auch für die Mundart:
wird oft angewandt, um eine besonders gefühlsbetonte

Stimmung auszudrücken oder zu erwecken. Seit

einiger Zeit allerdings nehmen wir das Wort
ungern in den Mund; man beisst auf Anführungszeichen:

«Heimatstil», «Glocken der Heimat» und so
weiter, es erinnert an die Maxime: «Wer nicht
schweigen kann, schadet der Heimat», es riecht
weniger nach Land oder Stadt, wo man, laut
Duden, zu Hause ist, als nach einer heilen Welt und
somit nach Geschichtsfälschung als Heimatkunde.
Liebe Landsleute : ich bin in der Helioss trasse geboren

Quartier als Heimat; dazu gehört das erste
Schulhaus (es steht noch) sowie eine Metzgerei, wo
ich Fliegen fangen darf für meinen Laubfrosch,
ferner ein Tunnel der Kanalisation (zwischen He-
gibach und Hornbach): hier stehe ich gebückt, ein
Knirps, barfuss im stinkigen Abwasser, erschreckt
schon durch den Hall der eigenen Stimme, und
dann dieser andere Hall, wenn sie, die Bande da
oben, die deinen Mut prüft, durch einen Schacht
herunter pfeift in die hohle Stille, diese Schrek-
kensstille zwischen einzelnen Tropfen, in der Fer¬

ne das viel zu kleine Loch mit Tageslicht - Angst
also auch, Überwindung der Angst um der
Zugehörigkeit willen: lieber durch die Scheisswässer

waten als im Quartier Aussenseiter sein.
Was weiter gehört zur Heimat?
Was der Duden darunter versteht, ist nicht ohne
weiteres zu übersetzen. My Country erweitert und
limitiert Heimat von vornherein auf ein Staatsgebiet,

Homelandsetzt Kolonien voraus, Motherland
tönt zärtlicher als Vaterland, das mit Vorliebe
etwas fordert und weniger beschützt als mit Leib und
Leben geschützt werden will, La Patrie, das hisst
sofort eine Flagge - und ich kann nicht sagen, dass

mir beim Anblick eines Schweizerkreuzes sofort
und unter allen Umständen heimatlich zumute
wird; es kann sogar das Gegenteil eintreten: nie

(wenn ich mich richtig erinnere) habe ich so scharfes

Heimweh erfahren wie als Wehrmann in der
Armee, die sich Unsere Armee nennt.
Wie ist es mit dem Pfannenstiel?
Landschaft als Heimat... Da kenne ich Flurnamen,

die nicht angeschrieben sind, oder wenn ich
sie nach Jahrzehnten vergessen habe, so erinnere
ich mich, sie gekannt zu haben. Heimat hat mit
Erinnerung zu tun ; nicht mit Erinnerung an ein
einmaliges Ereignis - Akrokorinth, wenn die Sonne

aufgeht, ist nicht Heimat geworden oder in Mexiko
der Monte Alban - Heimat entsteht aus einer Fülle
von Erinnerungen, die kaum noch datierbar sind.
Fast meint man: diese Landschaft kennt dich
(mehr als du es vielleicht willst), diese Kiesgrube,
dieser Holzweg... In diesem Sinn, Landschaft als

Szenerie gelebter Jahre, wäre allerdings vieles zu

nennen, nicht bloss der Pfannenstiel und der
Lindenhof und der Greifensee: auch eine Düne an der
Nordsee, einige römische Gassen, eine verrotteter
Pier am Hudson.
Unsere Mundart gehört zu meiner Heimat.
Viele Wörter, vor allem Wörter, die Dingliches
bezeichnen, bietet die Mundart an; oft weiss ich kein
hochdeutsches Synonym dafür. Schon das lässt die
Umwelt, die dingliche zumindest, vertrauter
erscheinen, wo ich sie mundartlich benennen kann.
Als Schriftsteller übrigens, angewiesen auf die
Schriftsprache, bin ich dankbar für die Mundart;
sie hält das Bewusstsein in uns wach, dass Sprache,
wenn wir schreiben, immer ein Kunstmaterial ist.
Natürlich reden Mundart auch Leute, denen man
nicht die Hand gibt oder nur unter gesellschaftlichem

Zwang. Wenn wir uns überhaupt nicht kennen,

so kann die Mundart, die gemeinsame, sogar
befremden; zum Beispiel im Speisewagen eines
TEE von Paris nach Zürich: der Herr gegenüber,
der mit dem Kellner das bessere Französisch

1



spricht, eben noch urban und sympathisch, aber
schon verleitet uns diese unsere Mundart: wir
reden plötzlich nicht mehr, wie wir denken, sondern
wie Schweizer unter Schweizern zu reden haben,
um einander zu bestätigen, dass sie Schweizer und
unter sich sind.
Was heisst Zugehörigkeit? Es gibt Menschen, die
unsere Mundart nicht sprechen und trotzdem zu
meiner Heimat gehören, sofern Heimat heissen
soll: Hier weiss ich mich zugehörig.
Kann Ideologie eine Heimat sein? (Dann könnte
man sie wählen.)
Und wie verhält es sich mit der Heimatliebe? Hat
man eine Heimat nur, wenn man sie liebt? Ich frage.

Und wenn sie uns nicht liebt, hat man dann keine

Heimat? Was muss ich tun, um eine Heimat zu
haben, und was vor allem muss ich unterlassen? Sie

scheint empfindlich zu sein; sie mag es nicht, die
Heimat, wenn man den Leuten, die am meisten
Heimat besitzen in Hektaren oder im Tresor,
gelegentlich auf die Finger schaut, oder wer sonst,
wenn nicht diese Leute und ihre honorierten
Wortführer, hätte denn das schlechte Recht, uns die
Heimathebe abzusprechen?
Quartier, Landschaft, Mundart -
Es muss doch anderes geben, was Heimatlichkeit
hervorbringt, Gefühl der Zugehörigkeit, Bewusstsein

der Zugehörigkeit. Ich denke zum Beispiel an
eine Baustelle in Zürich: ein Platz der beruflichen
Tätigkeit. Der Schreibtisch ist ein solcher Platz
auch und trotzdem nicht vergleichbar; mein
Schreibtisch kann auch in Berlin stehen. Es hat
schon, wie der Duden sagt, mit dem Ort zu tun. In
erster Linie war es (für mich) das Zürcher
Schauspielhaus. Ein öffentlicher Ort, zürcherisch und
antifaschistisch. Proben draussen im Foyer, Proben

hier (was immer dabei herausgekommen ist) in
einem politischen Konsens, der beim Ausschuss
des Verwaltungsrates, einem mehrheitlich
fachkundigen Ausschuss, nicht aufhörte. Auch wenn
ich kein eignes Stück in der Tasche oder im Sinn
hatte: Zugehörigkeit auch bei den Proben andrer,
damals auch bei Proben von Friedrich Dürrenmatt.

Das war jedesmal, kaum hatte ich den Koffer
im Hotel abgestellt, das erste Ziel in Zürich: das

Schauspielhaus, dann erst die eine oder andere
Pinte. Bodega Gorgot - die gibt es noch, besetzt von
den Nachfahren, so dass man sich vorkommt wie
Rip van Winkle im Märchen: Vergangenheit (Perfekt)

als Heimat in der Gegenwart.
Aber es fehlt noch immer etwas.
Die Literatur, die sich um Heimatlichkeit bemüht,
indem sie sich mit Geschichte und Gegenwart uns-
res Landes a priori versöhnt, ist beträchtlich. Hei-
2

matlicher zumute wird mir bei Robert Walser: Exil
als Scheinidylle, der Diminutiv als Ausdruck heimlicher

Verzweiflung, ein grosser Landsmann auf
der Flucht in die Grazie. Gottfried Keller gewiss;
nur beheimaten mich seine Briefe und Tagebücher
mehr als sein Seldwyla, dieses verfängliche Modell
der Begütigung. Gotthelf macht mich zum
staunenden Gast im Emmental, nicht zum Einheimischen.

Pestalozzi beheimatet mich in seinem
revolutionären Ethos mehr als in unsrer Umwelt - aber
dann denke ich auch schon an Georg Büchner, an
Tolstoi...
Oder genügen ganz einfach die Freunde?
Übrigens nicht zu vergessen sind die heimatlichen
Speisen, köstliche wie einfache; Weine, die spätestens

nach dem zweiten Schluck das gute Gefühl
verschaffen, man kenne sich aus in der Welt wenigstens

hier. Und vergessen habe ich den Hauptbahnhof
der Vaterstadt; anders als alle Bahnhöfe der

Welt: hier kam man nicht zum ersten Mal an, hier
fuhr man zum ersten Mal weg. Heimat - wo dieser

Begriffsich verschärft: in Berlin, wenn ich Woche

um Woche die Mauer sehe (von beiden Seiten); ihr
Zickzack durch die Stadt, Stacheldraht und Beton;
darauf das Zementrohr, dessen Rundung einem
Flüchtling keinen Griff bietet, Spitzensportler
haben getestet, dass diese Grenze kaum zu überwinden

ist, selbst wenn nicht geschossen würde, die
Wachttürme und Scheinwerferlicht auf Sand, wo
jeder verbotene Tritt zu sehen ist, Wachthunde -
hüben und drüben dasselbe Wetter und fast noch
die gleiche Sprache; die verbliebene Heimat, die
schwierige Heimat, und die andere, die keine mehr
wird.
Mit Freunden ist es so: einer ist Fallschirmspringer
der deutschen Wehrmacht gewesen, einer in russischer

Gefangenschaft, ein andrer in amerikanischer

Gefangenschaft, einer als Schüler im Volkssturm

mit Panzerfaust, ein andrer ist in Mecklenburg

erzogen worden und vergisst es nicht; ein
amerikanischer Freund ist in Korea gewesen und
spricht nie davon ; wieder ein andrer, Jude, ist unter
Stalin zehn Jahre im Kerker gewesen - und man
versteht sich nicht weniger als mit Freunden in Biel
oder Basel oder Solothurn oder Zürich; nicht weniger,

doch anders. Jene sind Freunde, diese sind
Freunde und Landsleute: unsere Erfahrungen
sind ähnlicher, unsere Lebensläufe vergleichbar,
und bei allem Unterschied der Temperamente
haben wir schliesslich denselben Bundesrat, dieselbe
Landesgeschichte.
Also doch: Schweiz als Heimat?
Ausser Zweifel steht das Bedürfnis nach Heimat,
und obschon ich nicht ohne weiteres definieren



kann, was ich als Heimat empfinde, so darf ich ohne

Zögern sagen: ich habe eine Heimat, ich bin
nicht heimatlos, ich bin froh, Heimat zu haben -
aber kann ich sagen, es sei die Schweiz?
Schweiz als Territorium:
Kommt man nach Jahren etwa von Rom, so ist der
Tessin vergleichsweise helvetisch, um die Seen herum

sogar in einem erschreckenden Grad; wenn die
Einheimischen sagen: Il nostro paese! so bin ich
gerührt, sofern sie damit nicht die verkauften Hänge

meinen, sondern die Schweiz: die gleichen
Bundesbahnmützen und die gleiche Wehrsteuer, II
nostro paese, wobei man in diesen Tälern der
schwindenden Italianità natürlich den Unterschied

zwischen Deutschschweizern und Deutschen

kennt, nur überzeugt er die Einheimischen
nicht ganz, und ich selber, wohnhaft im Tessin,
würde nie sagen, der Tessin sei meine Heimat, ob-
schon ich mich dort wohl fühle.
Muss man in der Heimat sich wohl fühlen?
Ausser Zweifel steht ferner, dass Heimat uns prägt
- was sich beim Schriftsteller vielleicht besonders
deutlich zeigt, nämlich lesbar. Versammle ich die
Figuren meiner Erfindung: Bin, auf seiner Reise
nach Peking, Stiller, der in Zürich sich selbst
entkommen möchte, Homo faber, der sich selbst
versäumt, weil er nirgendwohin gehört, der heimelige
Herr Biedermann usw., so erübrigt sich das Vorzeigen

meines Schweizer Passes. Andorra ist nicht die
Schweiz, nur das Modell einer Angst, es könnte die
Schweiz sein: Angst eines Schweizers offenbar.
Gantenbein spielt den Blinden, um sich mit der
Umwelt zu vertragen. Graf Öderland, Figur einer
supponierten Legende und seinem Namen nach
eher skandinavisch, greift zur Axt, weil er die
entleerte und erstarrte Gesellschaft, die er als Staatsanwalt

vertritt, am eigenen Leib nicht mehr
erträgt, und obschon eine Revolte dieser Art nicht
hier, sondern 1968 in Paris stattgefunden hat,
schreibt die französische Presse: «un rêve helvétique».

So geprägt ist man.
Man wählt sich die Heimat nicht aus.
Trotzdem zögere ich zu sagen: Meine Heimat ist die
Schweiz. Andere sagen Schweiz und meinen etwas
anderes. Unsere Verfassung bestimmt nicht, wer
eigentlich zu bestimmen hat, was schweizerisch
oder unschweizerisch ist - wer: die Bundesanwaltschaft?

Der Stammtisch? Der Hochschulrat? Die
Finanz und ihre gediegene Presse? Die Schweizerische

Offiziersgesellschaft?
HEIMAT:
Ist Heimat der Bezirk, wo wir als Kind und als
Schüler die ersten Erfahrungen machen mit der
Umwelt, der natürlichen und der gesellschaftli¬

chen; ist Heimat infolgedessen der Bezirk, wo wir
durch unbewusste Anpassung (oft bis zum Selbstverlust

in frühen Jahren) zur Illusion gelangen,
hier sei die Welt nicht fremd, so ist Heimat ein
Problem der Identität, d.h. ein Dilemma zwischen
Fremdheit im Bezirk, dem wir zugeboren sind,
oder Selbstentfremdung durch Anpassung. Das
letztere (es gilt für die grosse Mehrheit) braucht
Kompensation. Je weniger ich, infolge Anpassung
an den Bezirk, jemals zur Erfahrung gelange, wer
ich bin, um so öfter werde ich sagen: ich als Schweizer,

wir als Schweizer; um so bedürftiger bin ich, als
rechter Schweizer im Sinn der Mehrheit zu gelten.
Identifikationen mit einer Mehrheit, die aus Ange-
passten besteht, als Kompensation für die
versäumte oder durch gesellschaftlichen Zwang
verhinderte Identität der Person mit sich selbst, das

hegt jedem Chauvinismus zugrunde. Chauvinismus

als das Gegenteil von Selbstbewusstsein. Der
primitive Ausdruck solcher Angst, man könnte im
eignen Nest der Fremde sein, ist die Xenophobie,
die so gern mit Patriotismus verwechselt wird -
eine andere Vokabel, die aufden Hund gekommen
ist; auch sie brauchen wir nur noch in Anführungszeichen.

Zu Unrecht. Ein Patriot (ohne
Anführungszeichen) wäre einer, der seine Identität als
Person gefunden oder nie verloren hat und von
daher ein Volk als sein Volk erkennt: ein Pablo Ne-
ruda, ein Aufständischer also, im glücklichen Fall
ein grosser, ein Poet, der seinem Volk eine andere
Sprache als die Sprache der Anpassung vorspricht
und dadurch seine Identität zurückgibt oder zum
ersten Mal verleiht, was unweigerlich, in beiden
Fällen, revolutionär ist; denn die Masse der Ange-
passten hat keine Heimat, sie hat nur ein Establishment

mit Flagge, das sich als Heimat ausgibt und
dazu das Militär besitzt - nicht nur in Chile.
Es scheint, dass die jüngeren Landsleute weitaus
gelassener sind, nicht unkritisch, aber gelassener.
Die Schweiz, die sie erfahren, ist die Schweiz nach
dem Zweiten Weltkrieg, das heisst: sie fühlen sich

weniger, als es für uns viele Jahre lang der Fall
gewesen ist, auf dieses Land angewiesen. Wo wir uns
aus Erinnerung ereifern, zucken sie die Achsel.
Was beheimatet sie? Auch wenn sie im Land bleiben,

leben sie im Bewusstsein, dass Vokabeln wie
Föderalismus, Neutralität, Unabhängigkeit eine
Illusion bezeichnen in einer Epoche der Herrschaft
multinationaler Konzerne. Sie sehen, dass von
ihrem Land nicht viel ausgeht; die Maulhelden aus
dem Kalten Krieg haben ihre Karriere gemacht, sei

es als Bankier oder in der Kulturpolitik oder beides
zusammen. Was sie, unsere jüngeren Landsleute,
politisch beheimaten könnte, ein konstruktiver

3



«... und vergessen habe ich den Hauptbahnhofder Vaterstadt;

anders als alle Bahnhofe der Welt: hier kam man
nicht zum ersten Mal an, hier fuhr man zum ersten Mal
weg...» (Max Frisch)

Beitrag zur Europa-Politik, davon ist wenig zu
sehen. Was hingegen zu sehen ist: law and order, und
nach aussen: eine Schweiz, die sich ausschweigt im
Interesse privater Wirtschaftsbeziehungen, verglichen

mit anderen Kleinstaaten wie Schweden oder
Dänemark mehr als zurückhaltend mit offizieller
Willenskundgebung, die zwar das Weltgeschehen
nicht ändern könnte - immerhin könnte sie unsere
moralische Partizipation am Weltgeschehen
entprivatisieren, und das wäre schon etwas: wir könnten

uns mit der Schweiz solidarisieren.
Unbehagen im Kleinstaat - das ist es wohl nicht,
verehrter Herr Professor Karl Schmid, was dem
einen und anderen Eidgenossen zu schaffen
macht; nicht die Kleinstaatlichkeit. Besoin de

Grandeur, das zielt nicht auf Grossstaat; die Nostalgie

ist eine andere. So gefällig sie auch ist die
These, Unbehagen an der heutigen Schweiz können

nur Psychopathen haben, sie beweist noch
nicht die gesellschaftliche Gesundheit der
Schweiz. Wie heimatlich der Staat ist (und das
heisst: wie verteidigungswürdig), wird immer
davon abhängen, wieweit wir uns mit den staatlichen
Einrichtungen und (das kommt dazu) mit ihrer
derzeitigen Handhabung identifizieren können.
Das gelingt in manchem. Und dann wieder nicht.
4

Mit der schweizerischen Militärjustiz, wo die
Armee als Richter in eigener Sache richtet, kann ein
Demokrat sich schwerlich identifizieren. Wage ich
es dennoch, mein naives Bedürfnis nach Heimat zu
verbinden mit meiner Staatsbürgerschaft, nämlich
zu sagen: ich bin Schweizer (nicht bloss Inhaber
eines schweizerischen Reisepasses, geboren auf
schweizerischem Territorium usw., sondern
Schweizer aus Bekenntnis), so kann ich mich
allerdings, wenn ich Heimat sage, nicht mehr begnügen
mit Pfannenstiel und Greifensee und Lindenhof
und Mundart, nicht einmal mit Gottfried Keller;
dann gehört zu meiner Heimat auch die Schande,

zum Beispiel die schweizerische Flüchtlingspolitik
im Zweiten Weltkrieg und anderes, was zu unserer
Zeit geschieht. Das ist, ich weiss, nicht der Heimatbegriff

nach dem Schnittmuster der Abteilung
Heer und Haus; es ist meiner. Heimat ist nicht
durch Behaglichkeit definiert. Wer Heimat sagt,
nimmt mehr auf sich. Wenn ich z. B. lese, dass

unsere Botschaft in Santiago de Chile (eine Villa, die
man sich vorstellen kann, nicht grandios, immerhin

eine Villa) in entscheidenden Stunden und
Tagen keine Betten hat für Anhänger einer rechtmässigen

Regierung, die keine Betten sucht, sondern
Schutz vor barbarischer Rechtlosigkeit und
Exekution (mit Sturmgewehren schweizerischer
Herkunft) oder Folter, so verstehe ich mich als Schweizer

ganz und gar, dieser meiner Heimat verbunden

- einmal wieder - in Zorn und Scham.


	Heimat

