Zeitschrift: Heimatschutz = Patrimoine
Herausgeber: Schweizer Heimatschutz

Band: 70 (1975)

Heft: 1-de

Artikel: Heimat

Autor: Frisch, Max

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-174456

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-174456
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Max Frisch: Heimat

(Rede anldsslich der Verleihung des Grossen Prei-
ses der Schweizerischen Schiller-Stiftung, Januar
1974)

Da es die Schweizerische Schiller-Stiftung ist, die
uns versammelt, liesse sich Uiber Friedrich Schiller
sprechen, der, als schwibischer Dichter, nicht die
historisch-reale Schweiz zu besingen hatte, und
also iiber Wilhelm Tell; es liesse sich darlegen,
warum dieser Armbrust-Vater mit Sohn (bei Hod-
ler ohne Sohn, nie aber ohne Armbrust) von Zeit zu
Zeit demontiert werden muss; nicht weil er nie exi-
stierthat—daskann manihm nicht verargen —, son-
dern weil er, lebendig als Gestalt der Sage, die eine
skandinavische ist, und so wie Friedrich Schiller
thn mit deutschem Idealismus ausgestattet hat,
einem schweizerischen Selbstverstindnis heute
eher im Weg steht.

Ich mochte aber von etwas anderem reden.

Eine Ehrung aus der Heimat (und so sehe ich die-
sen Anlass hier und bin bewegt) weckt vor allem
die Frage, was eigentlich unter Heimat zu verste-
hen ist.

Laut Duden:

Heimat, die (Plural ungebrduchlich): wo jemand zu
Hause ist; Land, Landesteil oder Ort, in dem man
(geboren und) aufgewachsen ist oder stindigen
Wohnsitz gehabt hat und sich geborgen fiihlt oder
fiihlte.

Was der Duden sagt, gilt auch fur die Mundart:
wird oft angewandt, um eine besonders gefiihlsbeton-
te Stimmung auszudriicken oder zu erwecken. Seit
einiger Zeit allerdings nehmen wir das Wort un-
gern in den Mund; man beisst auf Anfithrungszei-
chen: «Heimatstily, «Glocken der Heimaty und so
weiter, es erinnert an die Maxime: «Wer nicht
schweigen kann, schadet der Heimaty, es riecht
weniger nach Land oder Stadt, wo man, laut Du-
den, zu Hause ist, als nach einer heilen Welt und
somit nach Geschichtsfialschung als Heimatkunde.
Liebe Landsleute: ich binin der Heliosstrasse gebo-
ren... Quartier als Heimat; dazu gehort das erste
Schulhaus (es steht noch) sowie eine Metzgerei, wo
ich Fliegen fangen darf fiir meinen Laubfrosch,
ferner ein Tunnel der Kanalisation (zwischen He-
gibach und Hornbach): hier stehe ich gebiickt, ein
Knirps, barfuss im stinkigen Abwasser, erschreckt

schon durch den Hall der eigenen Stimme, und

dann dieser andere Hall, wenn sie, die Bande da
oben, die deinen Mut priift, durch einen Schacht
herunter pfeift in die hohle Stille, diese Schrek-
kensstille zwischen einzelnen Tropfen, in der Fer-

ne das viel zu kleine Loch mit Tageslicht — Angst
also auch, Uberwindung der Angst um der Zuge-
horigkeit willen: lieber durch die Scheisswisser
waten als im Quartier Aussenseiter sein.

Was weiter gehort zur Heimat?

Was der Duden darunter versteht, ist nicht ohne
weiteres zu ubersetzen. My Country erweitert und
limitiert Heimat von vornherein auf ein Staatsge-
biet, Homeland setzt Kolonien voraus, Motherland
tont zartlicher als Vaterland, das mit Vorliebe et-
was fordert und weniger beschiitzt als mit Leib und
Leben geschiitzt werden will, La Parrie, das hisst
sofort eine Flagge — und ich kann nicht sagen, dass
mir beim Anblick eines Schweizerkreuzes sofort
und unter allen Umstdnden heimatlich zumute
wird; es kann sogar das Gegenteil eintreten: nie
(wenn ich mich richtig erinnere) habe ich so schar-
fes Heimweh erfahren wie als Wehrmann in der
Armee, die sich Unsere Armee nennt.

Wie ist es mit dem Pfannenstiel?

Landschaft als Heimat... Da kenne ich Flurna-
men, die nicht angeschrieben sind, oder wenn ich
sie nach Jahrzehnten vergessen habe, so erinnere
ich mich, sie gekannt zu haben. Heimat hat mit
Erinnerungzu tun; nicht mit Erinnerung an ein ein-
maliges Ereignis — Akrokorinth, wenn die Sonne
aufgeht, ist nicht Heimat geworden oder in Mexiko
der Monte Alban — Heimat entsteht aus einer Fiille
von Erinnerungen, die kaum noch datierbar sind.
Fast meint man: diese Landschaft kennt dich
(mehr als du es vielleicht willst), diese Kiesgrube,
dieser Holzweg ... In diesem Sinn, Landschaft als
Szenerie gelebter Jahre, wire allerdings vieles zu
nennen, nicht bloss der Pfannenstiel und der Lin-
denhof und der Greifensee: auch eine Diine an der
Nordsee, einige romische Gassen, eine verrotteter
Pier am Hudson.

Unsere Mundart gehort zu meiner Heimat.

Viele Worter, vor allem Worter, die Dingliches be-
zeichnen, bietet die Mundart an; oft weiss ich kein
hochdeutsches Synonym dafiir. Schon das lasst die
Umwelt, die dingliche zumindest, vertrauter er-
scheinen, wo ich sie mundartlich benennen kann.
Als Schriftsteller tibrigens, angewiesen auf die
Schriftsprache, bin ich dankbar fiir die Mundart;
sie hilt das Bewusstsein in uns wach, dass Sprache,
wenn wir schreiben, immer ein Kunstmaterial ist.
Natiirlich reden Mundart auch Leute, denen man
nicht die Hand gibt oder nur unter gesellschaftli-
chem Zwang. Wenn wir uns iiberhaupt nicht ken-
nen, so kann die Mundart, die gemeinsame, sogar
befremden; zum Beispiel im Speisewagen eines
TEE von Paris nach Ziirich: der Herr gegeniiber,
der mit dem Kellner das bessere Franzosisch

1



spricht, eben noch urban und sympathisch, aber
schon verleitet uns diese unsere Mundart: wir re-
den plotzlich nicht mehr, wie wir denken, sondern
wie Schweizer unter Schweizern zu reden haben,
um einander zu bestitigen, dass sie Schweizer und
unter sich sind.

Was heisst Zugehorigkeit? Es gibt Menschen, die
unsere Mundart nicht sprechen und trotzdem zu
meiner Heimat gehoren, sofern Heimat heissen
soll: Hier weiss ich mich zugehorig.

Kann Ideologie eine Heimat sein? (Dann konnte
man sie wihlen.)

Und wie verhilt es sich mit der Heimatliebe? Hat
man eine Heimat nur, wenn man sie liebt? Ich fra-
ge. Und wenn sie uns nicht liebt, hat man dann kei-
ne Heimat? Was muss ich tun, um eine Heimat zu
haben, und was vor allem mussich unterlassen? Sie
scheint empfindlich zu sein; sie mag es nicht, die
Heimat, wenn man den Leuten, die am meisten
Heimat besitzen in Hektaren oder im Tresor, gele-
gentlich auf die Finger schaut, oder wer sonst,
wenn nicht diese Leute und ihre honorierten Wort-
fuhrer, hitte denn das schlechte Recht, uns die
Heimatliebe abzusprechen?

Quartier, Landschaft, Mundart —

Es muss doch anderes geben, was Heimatlichkeit
hervorbringt, Gefithl der Zugehorigkeit, Bewusst-
sein der Zugehorigkeit. Ich denke zum Beispiel an
eine Baustelle in Ziirich: ein Platz der beruflichen
Tatigkeit. Der Schreibtisch ist ein solcher Platz
auch und trotzdem nicht vergleichbar; mein
Schreibtisch kann auch in Berlin stehen. Es hat
schon, wie der Duden sagt, mit dem Ort zu tun. In
erster Linie war es (fiir mich) das Ziircher Schau-
spielhaus. Ein offentlicher Ort, ziircherisch und
antifaschistisch. Proben draussen im Foyer, Pro-
ben hier (was immer dabei herausgekommen ist)in
einem politischen Konsens, der beim Ausschuss
des Verwaltungsrates, einem mehrheitlich fach-
kundigen Ausschuss, nicht aufhorte. Auch wenn
ich kein eignes Stiick in der Tasche oder im Sinn
hatte: Zugehorigkeit auch bei den Proben andrer,
damals auch bei Proben von Friedrich Diirren-
matt. Das war jedesmal, kaum hatte ich den Koffer
im Hotel abgestellt, das erste Ziel in Ziirich: das
Schauspielhaus, dann erst die eine oder andere
Pinte. Bodega Gorgot —die gibt es noch, besetzt von
den Nachfahren, so dass man sich vorkommt wie
Rip van Winkle im Marchen: Vergangenheit (Per-
fekt) als Heimat in der Gegenwart.

Aber es fehlt noch immer etwas.

Die Literatur, die sich um Heimatlichkeit bemiiht,
indem sie sich mit Geschichte und Gegenwart uns-
res Landes a priori versohnt, ist betrachtlich. Hei-

2

matlicher zumute wird mir bei Robert Walser: Exil
als Scheinidylle, der Diminutiv als Ausdruck heim-
licher Verzweiflung, ein grosser Landsmann auf
der Flucht in die Grazie. Gottfried Keller gewiss;
nur beheimaten mich seine Briefe und Tagebiicher
mehr als sein Seldwyla, dieses verfingliche Modell
der Begiitigung. Gotthelf macht mich zum stau-
nenden Gast im Emmental, nicht zum Einheimi-
schen. Pestalozzi beheimatet mich in seinem revo-
lutionédren Ethos mehr als in unsrer Umwelt — aber
dann denke ich auch schon an Georg Biichner, an
Tolstoi...

Oder geniigen ganz einfach die Freunde?
Ubrigens nicht zu vergessen sind die heimatlichen
Speisen, kostliche wie einfache; Weine, die spiite-
stens nach dem zweiten Schluck das gute Gefiihl
verschaffen, man kenne sich aus in der Welt wenig-
stens hier. Und vergessen habeich den Hauptbahn-
hof der Vaterstadt; anders als alle Bahnhofe der
Welt: hier kam man nicht zum ersten Mal an, hier
fuhr man zum ersten Mal weg. Heimat — wo dieser
Begriff sich verschirft: in Berlin, wenn ich Woche
um Woche die Mauer sehe (von beiden Seiten); ihr
Zickzack durch die Stadt, Stacheldraht und Beton;
darauf das Zementrohr, dessen Rundung einem
Fliichtling keinen Griff bietet, Spitzensportler ha-
ben getestet, dass diese Grenze kaum zu iiberwin-
den ist, selbst wenn nicht geschossen wiirde, die
Wachttiirme und Scheinwerferlicht auf Sand, wo
jeder verbotene Tritt zu sehen ist, Wachthunde —
hiiben und driiben dasselbe Wetter und fast noch
die gleiche Sprache; die verbliebene Heimat, die
schwierige Heimat, und die andere, die keine mehr
wird.

Mit Freunden ist es so: einer ist Fallschirmspringer
der deutschen Wehrmacht gewesen, einer in russi-
scher Gefangenschaft, ein andrer in amerikani-
scher Gefangenschaft, einer als Schiiler im Volks-
sturm mit Panzerfaust, ein andrer ist in Mecklen-
burg erzogen worden und vergisst es nicht; ein
amerikanischer Freund ist in Korea gewesen und
spricht nie davon; wieder ein andrer, Jude, ist unter
Stalin zehn Jahre im Kerker gewesen — und man
versteht sich nicht weniger als mit Freunden in Biel
oder Basel oder Solothurn oder Ziirich; nicht weni-
ger, doch anders. Jene sind Freunde, diese sind
Freunde und Landsleute: unsere Erfahrungen
sind #hnlicher, unsere Lebenslaufe vergleichbar,
und bei allem Unterschied der Temperamente ha-
ben wir schliesslich denselben Bundesrat, dieselbe
Landesgeschichte.

Also doch: Schweiz als Heimat?

Ausser Zweifel steht das Bediirfnis nach Heimat,
und obschon ich nicht ohne weiteres definieren



kann, was ich als Heimat empfinde, so darfich oh-
ne Zogern sagen: ich habe eine Heimat, ich bin
nicht heimatlos, ich bin froh, Heimat zu haben —
aber kann ich sagen, es sei die Schweiz?

Schweiz als Territorium:

Kommt man nach Jahren etwa von Rom, so ist der
Tessin vergleichsweise helvetisch, um die Seen her-
um sogar in einem erschreckenden Grad; wenn die
Einheimischen sagen: Il nostro paese! so bin ich
geriihrt, sofern sie damit nicht die verkauften Hian-
ge meinen, sondern die Schweiz: die gleichen Bun-
desbahnmiitzen und die gleiche Wehrsteuer, I/
nostro paese, wober man in diesen Tilern der
schwindenden Italianita natiirlich den Unter-
schied zwischen Deutschschweizern und Deut-
schen kennt, nur iiberzeugt er die Einheimischen
nicht ganz, und ich selber, wohnhaft im Tessin,
wiirde nie sagen, der Tessin sei meine Heimat, ob-
schon ich mich dort wohl fiihle.

Muss man in der Heimat sich wohl fithlen?
Ausser Zweifel steht ferner, dass Heimat uns priagt
— was sich beim Schriftsteller vielleicht besonders
deutlich zeigt, namlich lesbar. Versammle ich die
Figuren meiner Erfindung: Bin, auf seiner Reise
nach Peking, Stiller, der in Ziirich sich selbst ent-
kommen mochte, Homo faber, der sich selbst ver-
sdumt, weil er nirgendwohin gehort, der heimelige
Herr Biedermann usw., so eriibrigt sich das Vorzei-
gen meines Schweizer Passes. Andorra ist nicht die
Schweiz, nur das Modell einer Angst, es konnte die
Schweiz sein: Angst eines Schweizers offenbar.
Gantenbein spielt den Blinden, um sich mit der
Umwelt zu vertragen. Graf Oderland, Figur einer
supponierten Legende und seinem Namen nach
cher skandinavisch, greift zur Axt, weil er die ent-
leerte und erstarrte Gesellschaft, die er als Staats-
anwalt vertritt, am eigenen Leib nicht mehr er-
trigt, und obschon eine Revolte dieser Art nicht
hier, sondern 1968 in Paris stattgefunden hat,
schreibt die franzosische Presse: «un réve helvéti-
quey... So geprigt ist man.

Man wihlt sich die Heimat nicht aus.

Trotzdem zogere ich zu sagen: Meine Heimat ist die
Schweiz. Andere sagen Schweiz und meinen etwas
anderes. Unsere Verfassung bestimmt nicht, wer
eigentlich zu bestimmen hat, was schweizerisch
oder unschweizerisch ist — wer: die Bundesanwalt-
schaft? Der Stammtisch? Der Hochschulrat? Die
Finanz und ihre gediegene Presse? Die Schweizeri-
sche Offiziersgesellschaft?

HEIMAT:

Ist Heimat der Bezirk, wo wir als Kind und als
Schiiler die ersten Erfahrungen machen mit der
Umwelt, der natiirlichen und der gesellschaftli-

chen; ist Heimat infolgedessen der Bezirk, wo wir
durch unbewusste Anpassung (oft bis zum Selbst-
verlust in frithen Jahren) zur Illusion gelangen,
hier sei die Welt nicht fremd, so ist Heimat ein Pro-
blem der Identitidt, d.h. ein Dilemma zwischen
Fremdheit im Bezirk, dem wir zugeboren sind,
oder Selbstentfremdung durch Anpassung. Das
letztere (es gilt fur die grosse Mehrheit) braucht
Kompensation. Je weniger ich, infolge Anpassung
an den Bezirk, jemals zur Erfahrung gelange, wer
ich bin, um so 6fter werde ich sagen: ich als Schwei-
zer, wir als Schweizer; um so bediirftiger bin ich, als
rechter Schweizer im Sinn der Mehrheit zu gelten.
Identifikationen mit einer Mehrheit, die aus Ange-
passten besteht, als Kompensation fiir die ver-
saumte oder durch gesellschaftlichen Zwang ver-
hinderte Identitdt der Person mit sich selbst, das
liegt jedem Chauvinismus zugrunde. Chauvinis-
mus als das Gegenteil von Selbstbewusstsein. Der
primitive Ausdruck solcher Angst, man kdnnte im
eignen Nest der Fremde sein, ist die Xenophobie,
die so gern mit Patriotismus verwechselt wird —
eine andere Vokabel, die auf den Hund gekommen
ist; auch sie brauchen wir nur noch in Anfithrungs-
zeichen. Zu Unrecht. Ein Patriot (ohne Anfiih-
rungszeichen) wire einer, der seine Identitit als
Person gefunden oder nie verloren hat und von
daher ein Volk als sein Volk erkennt: ein Pablo Ne-
ruda, ein Aufstandischer also, im gliicklichen Fall
ein grosser, ein Poet, der seinem Volk eine andere
Sprache als die Sprache der Anpassung vorspricht
und dadurch seine Identitédt zuriickgibt oder zum
ersten Mal verleiht, was unweigerlich, in beiden
Fallen, revolutionér ist; denn die Masse der Ange-
passten hat keine Heimat, sie hat nur ein Establish-
ment mit Flagge, das sich als Heimat ausgibt und
dazu das Militédr besitzt — nicht nur in Chile.

Es scheint, dass die jiingeren Landsleute weitaus
gelassener sind, nicht unkritisch, aber gelassener.
Die Schweiz, die sie erfahren, ist die Schweiz nach
dem Zweiten Weltkrieg, das heisst: sie fithlen sich
weniger, als es fiir uns viele Jahre lang der Fall ge-
wesen ist, auf dieses Land angewiesen. Wo wir uns
aus Erinnerung ereifern, zucken sie die Achsel.
Was beheimatet sie? Auch wenn sie im Land blei-
ben, leben sie im Bewusstsein, dass Vokabeln wie
Foderalismus, Neutralitdit, Unabhédngigkeit eine
[Mlusion bezeichnen in einer Epoche der Herrschaft
multinationaler Konzerne. Sie sehen, dass von ih-
rem Land nicht viel ausgeht; die Maulhelden aus
dem Kalten Krieg haben ihre Karriere gemacht, sei
es als Bankier oder in der Kulturpolitik oder beides
zusammen. Was sie, unsere jiingeren Landsleute,
politisch beheimaten konnte, ein konstruktiver

3



«. .. und vergessen habe ich den Hauptbahnhof der Vater-
stadt; anders als alle Bahnhdfe der Welt: hier kam man
nicht zum ersten Mal an, hier fuhr man zum ersten Mal
weg...» (Max Frisch)

Beitrag zur Europa-Politik, davon ist wenig zu se-
hen. Was hingegen zu sehen ist: law and order, und
nach aussen: eine Schweiz, die sich ausschweigt im
Interesse privater Wirtschaftsbeziehungen, vergli-
chen mit anderen Kleinstaaten wie Schweden oder
Dinemark mehr als zuriickhaltend mit offizieller
Willenskundgebung, die zwar das Weltgeschehen
nicht andern konnte — immerhin kénnte sie unsere
moralische Partizipation am Weltgeschehen ent-
privatisieren, und das wire schon etwas: wir konn-
ten uns mit der Schweiz solidarisieren.

Unbehagen im Kleinstaat — das ist es wohl nicht,
verehrter Herr Professor Karl Schmid, was dem
einen und anderen FEidgenossen zu schaffen
macht; nicht die Kleinstaatlichkeit. Besoin de
Grandeur, das zielt nicht auf Grossstaat; die Nost-
algie ist eine andere. So gefillig sie auch ist die
These, Unbehagen an der heutigen Schweiz kon-
nen nur Psychopathen haben, sie beweist noch
nicht die gesellschaftliche Gesundheit der
Schweiz. Wie heimatlich der Staat ist (und das
heisst: wie verteidigungswiirdig), wird immer da-
von abhingen, wieweit wir uns mit den staatlichen
Einrichtungen und (das kommt dazu) mit ihrer
derzeitigen Handhabung identifizieren konnen.
Das gelingt in manchem. Und dann wieder nicht.

) .

Mit der schweizerischen Militirjustiz, wo die Ar-
mee als Richter in eigener Sache richtet, kann ein
Demokrat sich schwerlich identifizieren. Wage ich
es dennoch, mein naives Bediirfnis nach Heimat zu
verbinden mit meiner Staatsbiirgerschaft, nimlich
zu sagen: ich bin Schweizer (nicht bloss Inhaber
eines schweizerischen Reisepasses, geboren auf
schweizerischem Territorium usw., sondern
Schweizer aus Bekenntnis), so kann ich mich aller-
dings, wenn ich Heimat sage, nicht mehr begniigen
mit Pfannenstiel und Greifensee und Lindenhof
und Mundart, nicht einmal mit Gottfried Keller;
dann gehort zu meiner Heimat auch die Schande,
zum Beispiel die schweizerische Fliichtlingspolitik
im Zweiten Weltkrieg und anderes, was zu unserer
Zeit geschieht. Das ist, ich weiss, nicht der Heimat-
begriff nach dem Schnittmuster der Abteilung
Heer und Haus; es ist meiner. Heimat ist nicht
durch Behaglichkeit definiert. Wer Heimat sagt,
nimmt mehr auf sich. Wenn ich z. B. lese, dass un-
sere Botschaft in Santiago de Chile (eine Villa, die
man sich vorstellen kann, nicht grandios, immer-
hin eine Villa) in entscheidenden Stunden und Ta-
gen keine Betten hat fir Anhidnger einer rechtmis-
sigen Regierung, die keine Betten sucht, sondern
Schutz vor barbarischer Rechtlosigkeit und Exe-
kution (mit Sturmgewehren schweizerischer Her-
kunft) oder Folter, so verstehe ich mich als Schwei-
zer ganz und gar, dieser meiner Heimat verbunden
— einmal wieder — in Zorn und Scham.



	Heimat

