Zeitschrift: Heimatschutz = Patrimoine
Herausgeber: Schweizer Heimatschutz

Band: 28 (1933)

Heft: 6

Artikel: Volksbrauche in Einsiedeln

Autor: Gyr, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-172612

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-172612
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Heimatidut

ZEITSCHRIFT DER SCHWEIZERISCHEN VEREINIGUNG FUR HEIMATSCHUT?Z

XXVIIL. JAHRGANG - HEFT 6 - 30. SEPTEMBER 1933
NACHDRUCK DER AUFSATZE UND MITTEILUNGEN BEI DEUTLICHER QUELLENANGABE ERWONSCHT

Bajassen, Joheen und Mummerien besammeln sich zur Zugsordnung.

Doltsbraudye in Einfiedeln,

Von Martin Gyr.
L

An weltlichen Festen, die in der Schweiz zahlreich sind, spielt fast immer das Un-
terhaltungsprogramm eine grosse Rolle. Mit der Unterhaltung will man in der Regel
einen Teil der Finanzfrage l6sen. Sie soll Geld einbringen. Findige Képfe werden be-
auftragt, Ideen zu suchen, um zligige Programmnummern vorzubereiten. Das ver-
ursacht manchmal Kopfzerbrechen; denn man mochte vermeiden, Gesehenes und Ge-
hortes zu wiederholen. In der Verlegenheit greift man oft zu fragwiirdigen Schop-
fungen und Kopien. Es gibt aber auch Darbietungen, die von der Volksmeinung als
gelungen bezeichnet werden, trotzdem sie es nicht sind.

Die Forschung nach ausgestorbenen ortlichen Volksbriuchen und ein Blick auf die
bestehenden sollte mancherorts ermoglichen, Festprogramme zu bereichern, indem
man solche Briuche in guter Form aufleben lisst. Noch mehr zu empfehlen ist die
Pflege alter Volksbriauche zu gegebener Zeit. Man hort haufig die Originalitit des

81



Volkslebens dieser oder jener Gegend loben. Warum also nicht folgern und lebendige
Originalitit ausbauen und verblichene nach erfolgter Forschung in guter Form auf-
erstehen lassen?

In diesem Sinne haben wir den Volksbriuchen der Waldstatt Einsiedeln nachge-
spiirt, um sie kurz zu beschreiben und einfach zu illustrieren.

1. Das Neujahrsingen. Im Bezirksratsprotokoll vom Jahre 1609 wird das Gesuch des
Schulmeisters, in der Neujahrsnacht mit den Schulkindern in feierlicher Prozession,
an der Spitze ein «Fendlin», vor die Hiuser zu ziehen und das Neujahrslied zu
singen, folgendermassen vermerkt: «Es hat der schuolmeister vor Rath bet, man
wolle Thm Erlauben, mit den Chnaben uff zuochiinftig wienacht (oder niijohr) zuo
singen. Ist Thm Erlaubt Nach altem Bruch». Gelegentlich wurde nicht nur gesungen,
sondern auch Theater gespielt. So lesen wir im Ratsprotokoll vom Christmonat
1677: «Heinrich Wismann bitet namens des Schuolmeissters, dass man ithm das
Niiwjor Lied zuo singen bewillige und Ein Comedi zuo halten». Die Comedien wur-
den auf dem Rathaus abgehalten. Da das Neujahrsingen bisweilen als Bettel aus-
artete, wurde es voriibergehend verboten. Im Jahre 1705 wurde im Rat gefragt, «ob
man wolle die nliwen Jahrs Lieder abstellen oder nit, es seyen auch die schulmeister
auf den Vierteln gekommen und begehren auch mit ihren Kindern zu singen». In
einer Betrachtung machte unser Waldstattdichter Meinrad Lienert (Einsiedler An-
zeiger 1895) folgende Bemerkung: «Das Neujahrssingen war iibrigens ein schoner
Brauch, denn es mag das Singen der unschuldigen Kinderschar den hohen Festtagen
eine eigenartige Weihe gegeben haben. Zugleich machte das Singen dem Schulmeister
und den armen Kindern wieder einmal einen vollen Magen, denn im Vergleich zu
heute waren die meisten Leute damals blutarm. Das ist ersichtlich aus dem immer-
wahrenden Anhalten bei der Session oder beim Waldstattrat». Das Neujahrslied, das
tibrigens in der Heilignacht auch vom Nachtwichter gesungen wurde, lautet fol-
gendermassen:

«Loset, was will 1 sdge:

Ich wiische 1 alle e gueti Nacht,

Und dazue gliickhaftigs friindlichs Niijohr

Durch Jesus und Maria.

Stohnd uf im Name Herr Jesus Christ,

Der heilig Tag wiederumb vorhanden ist.

Jezt und zue alle Zite,

Der Stirn muess reise witers.

Jezt wiischi das dr Husvater mit siner Frau Liebsti

Und alle im ganze Hus,

Viel Freude moget erlibe,

Das well thne Gott verleihe,

Das well ithne Gott und Maria verleihe.

In der Morgerothi steht es auf!

Die hille Stirne schiesse, —

82



Das neugeborni Himmelsbrot,
Das heut uns wird beschnitte,
Das gottlich Chind!

Das suechet wir z’erbitte!»

Man kennt noch andere Ueberlieferungen des Neujahrsliedleins, aber leider nur in
Bruchstiicken. Hier drei Beispiele: «Wir wiinschen Euch ein gliickhaftiges neues
Jahr, Jesus Maria und Josef, machet den Kindlein ein gutes Miislein», ferner
«D’Muotter Gottes chocht es Muos, dr Sankt Josef hebt d’Pfanne», ferner: «Mir
hored d’Frau Muotter 1 da Schliissle rigle und glaubed, sie wird iis oppis bringe».
Die letzten erwachsenen Neujahrssinger waren der sogen. Barabas, der Schwabli
Marti und der Schleser Meired. Das Neujahrslied wurde von ithnen um 1880 zum
letztenmal in Fiirers Haus an der Taubengasse gesungen. Auf den Vierteln hielt sich
der Brauch vereinzelt bis um 1895.

Mit der Dauerhaftigkeit war z. B. in Euthal eine Nebenerscheinung verkniipft, die
so recht deutlich die drmlichen Verhiltnisse vergangener Zeit kennzeichnet. Wenn
die Hausbewohner den Neujahrsingern Geld oder Gaben hinabwerfen wollten, er-
klarten diese hiufig, sie verzichten gern darauf, wenn sie im Friihling nur «etwas
Gummel» (ein kleines Quantum Kartoffeln) bekdmen. Tatsachlich erschienen dann
im Friihling, so der Kartoffelvorrat iiber den langen Winter verzehrt worden war,
die Neujahrsinger aus dem Dorf, erinnerten an den Verzicht auf die Gabe beim
Singen und baten um die Gummel, da sie Not daran hitten.

2. Greiflet. In unserem Hochtale (914 m) wichst kein Korn und wenig Obst. Da
und dort an windgeschiitzten Hangen stehen einige Kirschbaume. Die Sorge um
den Obstwachs ist deshalb nicht so gross als in fruchtbaren Gegenden. Deshalb
dachten an Dreikonigen von jeher nur wenige Bauern daran, die umgehenden bosen
Geister zu vertreiben, die das Wachstum der Obstbiume storen. Im Viertel Euthal
hat man diesem Brauch, genannt Greiflet, bis Ende der 80er Jahre hinein Aufmerk-
samkeit geschenkt. Junge Mainner versammelten sich nachts im Dorflein, mit
Trychlen, Schellen, Kloben und Peitschen versehen, und zogen dann auf die Felder,
wo Obstbiume standen, umkreisten dieselben, indem sie mit ihren Requisiten einen
héllischen Lirm veranstalteten, um die bosen Geister zu verscheuchen. Als Entgelt bot
man den jungen Leuten Rosoli (selbstgemachtes Nusswasser) an.

3. Fastnachteinliuten. Wiahrend Frauen und Kinder in Scharen am Tage vor Drei-
konigen mit Kesseli und Flaschen in der Klosterkirche gesegnetes Weihwasser holen
und heimtragen, ertont in der Dreikonigennacht nach dem Ausklang der zwolf
Glockenschlige auf unseren Vierteln wildes Senntentrychlen- und Schellengeliute,
Hornblasen, Geisselklapfen und Schiessen. Die Schlifer drehen sich um, murren oder
lachen und sagen dann halbleise: «Aha, sie liuten die Fastnacht ein». Das laute
Treiben der jungen Burschen dauert in der Regel bis zum Morgengrauen. Der Brauch
wird am Fastnachtsonntag nach Mitternacht auch im Dorf ausgeiibt. Bis um 1890
stellte sich hiefiir fast immer ein Organisator als Fihrer. Fiihren heisst in diesem

83



Falle vorsorgen, dass bei der Sammlung alle Grissen Senntentrychlen, Kuhschellen,
Rinder- und Geisskloben usw. vertreten sind, dass die Teilnehmer zusammen an-
schlagen, die Runde mit kurzen Halten durch alle Strassen machen und die Uebung
nicht zum Ueberdruss der Schlifer ausdehnen.

4. Z’Liecht goh (Kiltgang, Dorfen). Mit wilder Abenteuerlust, die von der nahen-
den Fastnacht angeregt wird, zichen die Bauernburschen in den Winternichten
nach Dreikonigen in nahe und entfernte Gehofte, d. h. dorthin, wo eine hiibsche
Jungfer zu Hause ist. Die T6ne des Muhlblettli (Mundharmonika) und ein kégeln-
des Jauchzeln (3—4 gebundene rasch aufeinander folgende Jauchzer in hoher Ton-
lage) verraten, dass sie um jeden Preis darauf ausgehen, in der warmen Kammer
einer Schonen zu landen. Sie halten vor der Behausung an, die sie als schatzhaltig
kennen, schwirren um die Hausfesti herum, locken die Jungfer mit Zurufen in ent-
stellter Fistelstimme ans Fenster, heischen thr Rosoli (selbst gemachtes Nusswasser),
einen Bissen Eierzupf oder Birnenweggen. Zeigt sich die Angerufene am Fenster, er-
bettelt man schliesslich den Einlass, der gewéhrt wird, wenn nicht schon ein Giinst-
ling drinnen auf der Ofenbank sitzt. Hat die Jungfer kein Gehor, lassen die Bur-
schen dennoch nicht nach, sie steigen auf Scheiterbeigen und Chlebddcher und pol-
tern an die Filliden. Manchmal sagt der Alte, der in der Nebenkammer schlaft und
vom Lirm geweckt wird, auch sein Gsitzlein dazu. Wenn der braugende Bursche
nicht nur der Tochter, sondern auch dem Vater sympathisch ist, wendet der Alte
gegen den Einlass nichts ein. Frither war es iiblich, dass der Freier mit dem Alten
einen Rosenkranz ausjassen musste, bevor er sich dem Gspiisli nihern durfte. Sitzt
schon ein Giinstling in der Stube und merken das die Burschen vor dem Hause, wird
er entweder herausgefordert oder sie warten, bis er am Morgen heimlich den Heim-
weg antreten will. Sobald er sich blicken lisst, werden sie handgriffig, und es heisst
dann «ghaue alders gstoche, riibis alders stiibis». Es ist schon vorgekommen, dass
der Giinstling der Jungfer aus Eifersucht blau geschlagen oder in das Giillenloch
getiincht und dann heimgeschickt wurde. Beim z’Liecht goh (Dorfen) verdndern die
Burschen bis zum Einlass ins Haus die natiirliche Stimme, d. h. sie brauchen die
Kehlkopfstimme in heisern und verhaltenen Tonarten, damit man sie nicht sofort
erkenne. Das nennt man hierzulande briugen, eine besondere Sprachmode der
Fastnacht. Im nahen Ybrig und im Alpthal ist das sogen. Hindersibriugen tiblich.
Man bedient sich einer «verrenkten» Kehlkopftechnik und spricht mit foppendem
Galgenhumor zu den Jungfern. Auch im Gesprich mit den nichtmaskierten Wirts-
hausbesuchern bedient man sich dieser anstrengenden Sprachtechnik.

Beim nichtlichen Auszug kann es zutreffen, dass die Nachtbuben den Weg mit den-
jenigen eines andern Viertels oder mit Dorfligen kreuzen. Die einen wie die andern
wittern die Gegnerschaft und ihre Stimmung fast aus der Luft, also noch ehe sie sich
erkennen. Beim gegenseitigen Nahen biicken sie sich, strecken den Oberkorper seit-
wirts vor, halten entweder den Arm vor das Gesicht oder recken die Hinde boden-
wirts und klatschen herausfordernd in die Handballen und rufen sich zu: «Hire
cho, higgle!» Der Ruf wird mit verstindlicher Deutlichkeit wiederholt, entweder

84



Die Gangart auf der Strasse.

Brotauswerfen.

85



angriffslustig oder verteidigend, je nachdem man die Balghaftigkeit der abseitigen
Jungmannschaft einschitzt. Wenn nicht eine der Parteien rechtzeitig den Finken-
strich nimmt, kann es zu einem Handgemenge kommen, bei dem unter dem Ruf
Haarus ab und zu auch Schwirren und Haglatten kreisen.

5. Siihudilaufen. Der schmutzige Donnerstag, d. h. der Donnerstag vor der Herren-
fastnacht, ist hierorts der erste Fastnachtstag, an dem das 6ffentliche Maskengehen
erlaubt ist. Ein Freudentag der Jugend! Buben und Miadchen legen entweder ein
altes Gwiandli oder ein Phantasickleidchen an, verkohlen oder bemalen sich das Ge-
sicht, zichen von Haus zu Haus, hauptsichlich in die Liden, wo sie ein kurzes
Spriichlein aufsagen, das folgendermassen lautet:

I bin 4 chlyne Fastnachtsstumpe

und ha so churzi Bei.

Gemmer au es Fiferli,

so chan 1 wiedr hei.
Auf das hin bekommen die Kinder einige rappige Schafbiocke (Gebick) oder kleine
Guoteli. Das Herumzichen dauert bis zum Betglockenlduten.
Der schmutzige Donnerstag bietet aber auch den halbgewachsenen Burschen die er-
sehnte Gelegenheit, sich im fastnichtlichen Uebermut, der seit der Entlassung aus
der Volksschule ziigelfreier ist, zu ergehen. Sie holen von der Winde herab alten
Kleiderplunder, je bunter und je garstiger desto lieber, kleiden sich damit ein, zichen
eine aus Papier selbstverfertigte fratzenhaft modellierte Larve an, riisten sich mit
Trychlen, Schellen und Lirminstrumenten aller Art aus und ziehen nach Schluss der
Neunuhrmesse, aus der die Schulkinder neugierig ins Dorf hinunterfluten, scharen-
weise auf die Strasse. Man nennt diese fastnichtlichen Gestalten, ithrem Tun und
Aussehen entsprechend, Sihudi. An ihrer Spitze lduft ein von einem Fuhrmann an
der Kette gefiithrter, langgehornter, grosser Teufel, der die Kinderscharen durch
hastige Kreuz- und Querspriinge erschreckt und mit einer vorgehaltenen Mistgabel
auseinandertreibt. Andere traditionelle Figuren sind: 1. Der (in der Mundart das)
Domino, ein weites und langes zeremonielles Kapuzenkleid aus billiger geblumter
oder gestreifter Persiane, das man noch in den 90er Jahren in der Maskengarderobe
je nach Ausstattung fiir 10 bis 15 Batzen pachten konnte. Man triagt dazu eine
schwarze Halblarve in Samt, an der ein schwarzes Tichli hingt, das Mund und
Kinn deckt. Seither haben wachsende Anspriiche dem Domino mit buntem Samt-
und Seidenbesatz Eingang verschafft. Das Domino ist offenbar venezianischen Ur-
sprungs. Seine Rolle ist einfach zu spielen: Bedichtig einherschreiten, die Hinde auf
den Riicken legen und im Vorbeigehen bei diesem und jenem Zuschauer intrigieren.
2. Der Buur mit der bemalten Drahtlarve vor dem Gesicht und dem Rossfisel in der
Hand. Er trigt ein,aus den 1820er Jahren mangelhaft tiberliefertes lindliches Fest-
tagskleid, ndmlich schwarze Kniehose aus Samt statt Tiichli, weisse gestrickte
Strimpfe mit quadratischem Muster, rotes Lacet als Strumpfband, gestirktes weisses
Hemd mit Umlegkragen, bunt gekniipfte Krawatte, Stramingurt und -hosentriger,
schwarze Ziittelkappe aus Seide. 3. Die alte bucklige und sonstwie tibelfeile Hexe in

80



Sithudi.

Eine Gruppe

Sithudilarven.



Der Horelibajass des letzten Der Domino aus Persiane des letzten Mummerie d. 17. Jahrhunderts,
Jahrhunderts. Skizzi v. M. Gyr. Jahrhunderts. Skizze v. M. Gyr. Skizze v. M. Gyr.

abgetragenen Kleidern der 1870er Alltagsmode. 4. Der betrunkene Fuhrmann mit
grossem Filzhut in eine Spitze gedriickt, nach der Art der Fecker oder Altmatter
Fuhrleute, hellblauer Bluse und kurzen Rohrstiefeln. 5. Der Horelibajass in weisser
Haube, Jacke und Hose mit breiten Dreieckspitzen, an denen kleine Messingrolleli
hingen. An der Haube wackeln drei plumpe Horeli aus rotem Stoff, an denen eben-
falls Rolleli hingen. Er trigt eine weisse Narrenlarve und schwingt eine Schweins-
blase an einem Stecken. Er ist wahrscheinlich eine unserer iltesten Masken (mytho-
logisch). Er muss sich durch neckische Bockspriinge hervortun. 6. Der Nipeler, ein
ausgedienter Soldat aus neapolitanischen Diensten oder aus der franzdsischen Legion
in nachldssig getragener alter Montur. 7. Der Altvater, eine harmlose Bithnenfigur,
Fasson Rokoko, mit einer langen Tabakpfeife im Mund. Er kniipft da und dort
mit Bekannten ein ratspendendes Gesprach an und driickt sich dann gerduschlos.
8. Der Ritter, Fasson 17. Jahrhundert, der aus stidtischen Verhiltnissen, d. h. aus
dem Ziiribiet heraufgekommen sein muss. Ein toller Brauch, der aber in den 70Qer
Jahren aus einleuchtenden Griinden verboten wurde, war, sich an der Fastnacht in
braunen Kapuziner- und schwarzen Waldbruderkutten zu belustigen. An der Her-
renfastnacht erscheinen die Sithudi von neuem.

6. Brotauswerfen. Die originellste Maskengruppe, Johee, Mummeric und Horeli-
bajass, die sich am Fastnachtsdienstag durch die Dorfstrassen bewegt, lisst sich in
Verbindung mit der Sitte des Brotauswerfens bis ins 17. Jahrhundert zuriick ver-
folgen. Der Johee stellt einen breitschultrigen Senntenbauern in der Festtagstracht
der Jahre um 1820 dar. Die bartlose Holzlarve mit schwarzer Tiichliperiicke zeigt
einen wehmiitigen Gesichtsausdruck. Am breiten Leibgurt des Johees hingt eine
schwere, grosse Senntentrychle. In der rechten Hand trigt er an einem schwarzrot
bemalten Stock den Tannenreisbesen. Der Mummerie stellt einen schlanken Fuhr-
mann dar. Die Holzlarve, die mit einem gepflegten Schnurrbart und einem kraus-
haarigen Backenbart versehen ist, verrdt einen iibermiitigen Gesichtsausdruck. Ueber

88



Holzlarven der Joheen und Mummerien.

89



die rechte Schulter des Mummeries hangt ein breites Pferdegersll. Mit der rechten
Hand schwingt er einen Roflschwanz iiber dem Kopf. Der Mummerie tragt ein
rot-gelb-schwarz gewiirfeltes (jetzt meist gestreiftes) Tiichlikleid, um den Hals eine
Miihlsteinkrause des Barocks, einen Filzhut mit Feder und dreifarbigem Band. Die
kiinstlerisch geschnitzten Larven stammen von Modelleur Fuchs (um 1800).

Im Volksmund wird die Bedeutung der beiden Fastnachtsfiguren folgendermassen
erklart: Da der Senntenbauer auf den Welschlandfahrten, die das eine Mal Gewinn,
das andere Mal Verluste brachten, Hab und Gut verlor, d. h. verlumpte, so dass
er weder Vieh nach Stall besitzt, giirtet er die Trychle der Leitkuh selber um, kehrt
mit dem Besen das Heimwesen aus und zieht mit betriibter Miene ausser Land. Der
Mummerie hingegen ist im Volksmund ein ausgepfindeter Rosshindler, der sein
Vermogen ebenfalls entweder beim Welschlandfahren verlor oder zu Hause leicht-
fertig verbrauchte. Da er keine Pferde mehr besitzt, hiangt er das Pferdegersll selber
um, presst den Roflschwanz als letzten Zeugen seines lindlichen Marstalles in die
Faust und zieht mit liederlicher Gleichgiiltigkeit in die Fremde.

Die Rollen des Johees und des Mummeries miissen rassig gegeben werden, ansonst
sie sich der geschickt konstruierten und volkstiimlich gemachten Auslegung entfrem-
den. Der Aufzug gestaltet sich folgendermassen. Drei Joheen laufen geschlossen
nebeneinander. Sie wippen auf den Fuflspitzen den plumpen Korper schwerfillig
auf und ab, als ob es gilte, das Hin und Her des Jawortes im Kuhhandel anzu-
deuten. Im kurzen Schlag der Trychle ist alsdann das bedichtige Gehen der Leitkuh
erkennbar. Die leichtfiissigen schlanken Mummerien hingegen, in der Regel vier an
der Zahl, schlagen die vielen runden Schellen des Pferdegerollgurtes durch kurz-
taktiges Aufjucken und durch lebhaftes Tédnzeln um sich selbst an, so dass der
frohliche Trab und das bisweilige iibermiitige Steigen des Chaisengauls nachgeahmt
ist. Zwei Mummerien miissen vor, zwei hinter den Joheen laufen. Vor der Gruppe
hin hiipfen in lustigen Spriingen einige Horelibajassen als Wegmacher. Einige schlies-
sen die Gruppe, um die nachlaufende Volksmenge zuriickzuhalten. Die Horeli-
bajassen schlagen mit einer an einem Stecken befestigten Schweinsblase kriftig um
sich und auf den Boden. Die Alten tibten die Gangarten der Joheen und Mummerien
vor der Fastnacht. In der Wahl guter Figuren waren sie sehr anspruchsvoll. Die
Gruppe zeigt sich also am Fastnachtsdienstag mehrere Male in den Hauptstrassen des
Dorfes, steigt dann an drei gerdumigen Plitzen auf eine Bretterbiihne und wirft dort
Miitschli aus. Um die Bretterbiihne sammeln sich einige Hundert Minner, Frauen
und Kinder, strecken die Hinde empor und rufen laut: «Mir eis, mir eis». Der
Grundgedanke des Brotauswerfens ist das Wohltun gegeniiber den Armen. Im 17.
und 18. Jahrhundert, das reich an Zeitliufen der Armut war, musste man dem
Brauch des Brotauswerfens besondere Anerkennung zollen.

Die Bedeutung der drei soeben beschriebenen Fastnachtsfiguren und des Brauches, die
cine starke Bindung Richtung March, Sarganserland und Oesterreich zeigen, ist

iibrigens mythologisch. Sie entzieht sich der Kenntnis des Volkes. Geben wir hier-
iiber Herrn Dr. Linus Birchler das Wort:

90



«Der kulturelle und rassenmissige Gegensatz zwischen den Einsiedlern und den Leuten jenseits der
Mythen, den ich im Schlusskapitel meines zweiten Bandes der «Kunstdenkmiler des Kantons
Schwyz» im Gebiete der Kunst aufzeige, tritt besonders deutlich im Gegensatz der Schwyzer und
der Einsiedler Fastnacht in Erscheinung. Die Schwyzer Fastnacht wird eréffnet durch die prachtvoll
disziplinierte, nichtliche «Greiflete» auf dem Schwyzer Hauptplatz am Dreikénigsabend; der uralte
heidnische  Friihlingszauber lebt
hier feierlich weiter. Man lese die
eindringliche Schilderung Meinrad
Inglins in  Brockmann-Jeroschs
«Schweizer Volksleben»! An den
Fastnachtstagen selber bringt nur
das «Niisslen», der Narrentanz
zur Trommelbegleitung, etwas Le-
ben in die Schwyzer Residenz.
Sonst ist die Schwyzer Fastnacht
ein sehr bescheidenes Festlein; der
Schwyzer besitzt das Tempera-
ment zum Fastnichtlen nur in be-
schrinktem Mass. Wahrend eini-
gen Jahrzehnten brachte die von
einem Einsiedler ins Leben geru-
fene Schwyzer Japanesengesell-
schaft fastnichtlichen Geist, aber
thre Schwungkraft ist lingst er-
lahmt, und zudem handelt es sich
bei den Schwyzer Japanesen nicht
um etwas Altes und Gewachsenes,
so dass sie fiiglich aus dieser Be-
trachtung ausscheiden.

Die Einsiedler Fastnacht ist bo-
denerdenlustig. Meinrad Lienert hat
sie. oft besungen und geschildert.
Sie ist ein wahres Volksfest, das
alle Schichten der Einsiedler er-
fasst und an dem reich und arm
cintrichtig mitfesten. In ihrer
Struktur lassen sich deutlich drei
Schichten unterscheiden, die des
uralten Naturmythos, die barocke
und die moderne. — Die Einsied-
ler Fastnacht beginnt mit dem
Fastnachtseinliuten  frithmorgens,
an Dreikonigen, am Schmutzigen
Donnerstag, und am Fastaacht-
montag. Der Vormittag der drei Haupttage (Schmutziger Donnerstag, Fastnachtmontag und -dienstag)
ist die Zeit der Teufel und der «Siihudi», deren Treiben sich auch noch in den Nachmittag und
den Abend hineinzieht. Der Nachmittag von Montag und Dienstag gehort den Umziigen, der Diens-
tag Nachmittag vor allem dem Brotauswerfen der Mummerien und Joheen, und vom spiten Nach-
mittag bis in den Morgen regieren an den drei Tagen die vor allem weiblichen Masken. Es gibt
keine geschlossenen Bille, sondern man besucht die Tanzlokale nach Belicben und Gefallen.

Das Fastnachtseinlduten entspricht dem schwyzerischen Greiflen, ist aber etwas viel Wilderes und
Undisziplinierteres. An den drei genannten Tagen begann chemals genau nach dem Metteliuten im
Kloster (fast wie als dimonische Antwort darauf) ein wildes Schellen, Rasseln, Hornen, Briillen,
Toben, durch das Dorf und die Weiler gassauf und gassab, bis in den grauenden Morgen hinein.

Johee und Mummerie.

0]



Heute setzt der Héllenlirm leider schon kurz nach Mitternacht ein. Es ist die wahre wilde Jagd
Wotans, die man zu horen glaubt, wenn die Rotte um die Hiuser zieht, mit umgebundenen Trichlen
und Schellen, mit Trompeten, Hornern, Geisseln, Trommeln. Der mythische Sinn des Einliutens in der
Dreikénigsnacht (die die altgermanischen «Heiligen Nichte» beschliesst) braucht dem Volkskundler
nicht ausfiihrlich auseinandergesetzt zu werden.

Zum Friihlings- und Fruchtbarkeitszauber gehdren auch die Siihudi und Teufel. Die erstern sind
groteske Gestalten, in denen sich der Volkshumor derb und drastisch austobt, oft von iibermiitiger
Komik, oft groteske Schreckfiguren wie aus Callots Zwergenkabinett. Die Kostiime und vielfach
auch die Masken werden von den Trigern hergestellt. Eine Hauptfigur ist stets der Teufel, mit
riesigen Hornern, eine Mistgabel iiber die Schultern, ein Schurzfell umgebunden; der Teufeltreiber
mit der Peitsche hilt ithn an einer schweren Kette, von der er sich zeitweilig losreissen kann, so
dass das «Der Teufel ist los» sehr drastisch zur Darstellung gelangt, besonders wenn cine derartige
Gruppe vormittags um 10 in die vom Kloster herabstromenden Kirchginger hincinfihrt. —
Natiirlich sind auch die Teufelsmasken Eigenfabrikat. Die zweite besondere Eigenart der Siihudi
(die einzeln oder in Rudeln auftreten) sind die sogen. «riiiidigen Larven», schauerliche Gesichts-
masken, die den Gesichtern von Aussdtzigen gleichen, mit Beulen, Geschwiiren, riesigen Kinn- und
Nasenbildungen, wie aus Bettlergruppen Brueghels entsprungen. Diese Masken werden aus dem
Seidenpapier hergestellt, das beim Herstellen der Goldschnitte in den Buchbindereien als Rest der
Goldblattbiicher iibrigbleibt. Es gibt noch heute eine Reihe von Leuten, die derartige Masken her-
stellen; sie stehen jenen aus Flums an grotesker Wirkung und unbewusster Stilisierung in nichts
nach. Wenn diese «riiiidige Larve» auch nur bis ins letzte Jahrhundert nachweisbar sind, so kdnnen
sie in der Idee doch mittelalterlich sein, Pest- und Aussatzmasken, mit denen man diese Krankheiten
mimisch zu verscheuchen suchte. Die Siihudi erinnern stark an die Flumser «Butzi». — Das Fast-
nachtseinliuten und die Siihudi sind eine Angelegenheit der Burschen und auch reiferer Minaer. Sie
kennen sich nicht alle untereinander, sondern finden sich maskiert zusammen an gewissen wech-
selnden Orten.

Die zweite charakteristische Gruppe der Einsiedler Fastnacht sind die Mummerien und Joheen, die
am Dienstagnachmittag Brot auswerfen. Der Name «Joheen» ist sprachlich wohl als Onomatopoie
aufzufassen, als Wiedergabe eines Klanges. Interessanter ist die Bezeichnung «Mummerie» (mit dem
Akzent auf dem i). Das Wort ist identisch mit Mummerei, sich vermummen. Aber es kommt zu uns
aus dem Franzosischen: «mdmerie», das bei Rabelais und andern Schriftstellern des 16. Jahrhunderts
hiufig vorkommt; hinter dem Wort verbirgt sich der spitantike griechische Gott Momos, der
besonders in Marseille verehrte Gott der Verstellung. (Dass man an die franzdsische Ableitung des
Wortes denken darf, wird sich am analogen Falle der «Maschge» weiter unten ergeben.) Fremden
Ursprunges ist auch das Kostiim der Mummerien. Es ist (oder war) ziemlich genau das der Figuren
der italienischen Commedia dell’arte, des Arlechino und Pulcinella in der klassischen Stegreifko-
modie des 16. und 17. Jahrhunderts. In degenerierter Form kommt das Kostim auch bei Figuren
der Schwyzer «Rott» vor, ebenso in der March (Blitzlinarren). Die Joheen sind Sennen im Empire-
stil. Die holzgeschnitzten Masken der Mummerien und Joheen sind kiinstlerisch als charakteri-
stische Arbeiten der Empirezeit zu erkennen, von lokalen Holzbildhauern geschaffen. Die
Requisite der Mummerien und Joheen sind die des Friihlingszaubers: umgebundene Trichlen,
umgehingte Pferdegerélle, Tannenbiumchen und Rofischweife. Die Gruppe bewegt sich in genau
festgelegter Ordnung in einer Art Tanzschritt, der zugleich die Trichlen und Schellen zum Klingen
bringt (damit zu vergleichen wire der Narrentanz des Schwyzer «Niisslen»). «Horelibajasse» (s. oben,
wohl stidtischen Ursprungs, da das Thema der Satyrn zu ferne liegt) mit an Peitschen gebundenen
Schweinsblasen umschwirmen Mummerien und Joheen. Die urspriingliche (mythische) Bedeutung
des Umzugsist lingst vergessen. Heute wird die Gruppe so erklirt, wie Martin Gyr es oben schildert.

Auf drei Plitzen des Dorfes wird von den Mummerien und Joheen am Fastnachtsdienstag Brot
ausgeworfen, grosse, fast noch warme Miitschli, in sehr betrichtlichen Quantititen. Sie fliegen weit
und hoch durch die Luft, werden zur Abwechslung ganz in die Nihe in die Kinderrudel geworfen;
gelegentlich klirrt eine Fensterscheibe, raufen sich Burschen um ecin zur Erde gefallenes Miitschli;
betiubend lirmen die Kinder: «Mir eis, mir eis».

Auch das Auswerfen von Gaben gehort zum Frithlingszauber; es findet sich in zahlreichen Fast-
nachtsbriuchen der Alpenlinder (am schonsten in Imst). — Beim Einsiedler Brotauswerfen
(und cbenso beim Auswerfen von Orangen, heissen Wiirsten und dergleichen) filly, trotz der

02



. ,
2 Aan 3 X
..\i 0 ‘ e f S

N
2\

2 /‘:\ @&/
| \&“l ‘:vu O'f,‘."‘ N "
)

(4

EINKAD ZEHNDEN EINY EOEN

Grrnissohionamy v At Bibositr

Wildheit des Vorganges, fiir jeden, der sich bemiiht, etwas ab. Vor allem die Kinder kommen nicht
zu kurz, am wenigsten die ganz Kleinen. Eine Verteilung wie etwa in Schwyz (wo die Kinder
klassenweise unter Begleitung der Lehrer auf den abgesperrten Hauptplatz ziehen zur Entgegen-
nahme der Spende der Japanesengesellschaft) wire in der Waldstatt undenkbar. Es muss wild und
lustig zugehen beim Verteilen.

Das unten von Martin Gyr geschilderte «Begraben der Fastnacht» kann ihnlich wie der Ziircher
Bégg gedeutet werden als altheidnische Frithlingszeremonie. Es konnte aber auch mit der gross-
artigen venezianischen Szene des «Il carnevale ¢ andato» in Verbindung gebracht werden. Hier wie
bei den Mummerien wiren Soldner die Vermittler. Beachtlich ist der Name «Pagat». Das ist die
Bezeichnung fiir die hochste Figur im Tarock, das im Prag Karls V. aufkam und kabbalistische Be-
deutung hat, bei uns jedoch vollig unbekannt ist.

Der Spitnachmittag und die Nacht gehort den Masken. Auch hier muss man beim Namen Halt
machen. Der Einsiedler sagt «e Maschg». Jenseits der Mythen, in Unterwalden und Uri, sagt man
«e Maschgerad» und bezeichnet damit nicht eine «Maskerade», sondern konkret eine Maske. Inner-
schwyz und die beiden andern Urkantone bezogen das Wort und die Sache von jenseits des Gott-
hard, und ihr «Maschgerad» kommt vom italienischen «un mascherato», ein Maskierter, wihrend
das Einsiedler Wort vom franzdsischen «un masque» kommt. — Fiir die Maskenkostiime scheut die
Einsiedlerin den Aufwand nicht. Mit Garderobekostiimen und den abgedroschenen Typen (Zigeu-
nerin, Tyroler, den in der Ziircher Landschaft grassierenden «Rittern») begniigt man sich nicht.
Schon im Spitherbst denken viele Midchen an die kiinftigen Fastnachtskostiime. Nicht der Prunk,
sondern der gute und mit farbigem Geschmack verwirklichte Einfall wird bewundert.

Die drei Schichten der Einsiedler Fastnacht, Heidnisches (das den Heutigen vollig unbekannt und
unbewusst ist), Barockes und Modernes, bestehen sauber voneinander getrennt. Der eigentliche
Schauplatz ist die Strasse. In den letzten Jahren haben sich zwei Fastnachtsgesellschaften gebildet,

03



deren Umziige gew6hnlich den Vor- und Nachmittag des Fastnachtmontag beleben. — Die Ein-
siedler Fastnacht ist durchaus ein Volksfest aller Kreise. Aristokratische Absonderung kleiner Zirkel
ware undenkbar. Auch fiir den Aermsten, der kein Tanzlokal besuchen kann, fillt ein Miitschli, eine
Wurst, eine Orange ab, und das Maskentreiben auf der Strasse befriedigt die Schaulust aller jener,
die nicht aktiv mitmachen.

Die eigentliche Grundlage der tbermiitigen Einsiedler Fastnacht ist der Volkscharakter, in dem sich
gewiss Reste der elsissischen Urviter erhalten haben, die anno 934 cingewandert sind. Ein Einsiedler
Midchen (aus sehr «strengem» Hause stammend) hat mir einmal auf die Frage, was das Schonste
im Jahr sei, ohne Besinnen geantwortet: «Die Fastnacht und die Karwoche». Das sind diz Spannungs-
pole des barocken Menschen: Sinnenfreude und Gottbezogenheit.»

Es liesse sich noch Wesentliches iiber die im Laufe der Zeit erfolgten, willkiirlichen
Abinderungen an den Kleidungsstiicken des Johees, Mummeries und Horelibajass
sagen. Wir beschrinken uns darauf, sie hier kurz anzudeuten. 1. Johee: Tuchplitzli-
periicke statt gekrauste Haarperiicke, Fransenhalstuch statt geknlipfte Krawatte, de-
korativer Kartongurt statt metallbeschlagener Ledergurt, weite Knichose aus Samt
statt anliegende Kniechose aus Tiichli, Lacet statt ledernes Strumpfband, flache
Striimpfe statt gemusterte Striimpfe. 2. Mummerie: Gewdohnlicher Filzhut statt breit-
randiger Schlapphut oder konischer Stilhut mit Straussenfeder des 17. Jahrhunderts,
griiner Tuchstreifen im Kleid statt roter oder blauer, flacher Oberdrmel statt Pump-
armel (sogen. Speckirmel), Gehhose statt Pumphose des 17. Jahrhunderts. 3. Bajass:
Geschlossene Blusenirmel statt offene geschlitzte.

7. Begraben des Pagats. Am Fastnachtsdienstag bei einbrechender Nacht, unmittel-
bar vor dem Betglockenlduten, also zur Zeit, da das 6ffentliche Maskentreiben auf
den Strassen langsam ein Ende nehmen sollte, besammelten sich ausdauernde Masken
auf dem Spitalplatz im Unterdorf und bildeten einen Zug. An der Spitze marschier-
ten zwei Tambouren, dann folgte ein Mann mit einer alten Zunftlaterne, hernach
der Pagattrager. Hinter ihm liefen einige Manner mit Schaufel und Pickel. Den
Schluss bildeten Masken aller Art. Unter dem Klange eines doppeltonigen dumptfen
Trommelschlages (Trauermarsch) zog die Schar durch die Hauptstrasse auf den
Platz vor dem «weissen Wind» (heute St. Johann’s Platz), indem sie murmelnd nach
der Art eines Kanons sang «iisere alt Pagat, Usere alt Pagat bigrabe». Dort ange-
kommen, brachen die Pickler mit trilbber Miene ein Loch im Schnee auf, worauf der
Pagattriger aus den Reihen trat und mit wichtiger Geste den Pagat sorgfiltig hin-
einlegte. Hierauf deckten die Schaufler das Grab zu und die Menge 18ste sich auf,
da nach dem Betglockenliuten die Masken nicht mehr geduldet waren. Der Brauch
ist seit zirka 1870 erloschen. Pagat ist im Tarock der Unter, die stirkste Figur,
identisch mit dem Schellenunter, genannt Chéopferdlli, des deutsch-schweizerischen
Kartenspiels. Urspriinglich, d. h. bevor der Brauch verflachte, wurde er als Puppe
dargestellt, die den Schellenunter verkorperte. (Ich erinnere diesbeziiglich an die
Beerdigung des Gidio Hosenstoss in Herisau, die Verbrennung des Boggs in Ziirich

und Fhnliche Briuche in Schmerikon, Berschis, Vilters und Ragaz, die im Grunde
das Gleiche bedeuten: Ein heidnisches Symbol des Winterendes.)

Fortsetzung (Volksbriuche 8§—21) folge.

04



	Volksbräuche in Einsiedeln

