
Zeitschrift: Heimatschutz = Patrimoine

Herausgeber: Schweizer Heimatschutz

Band: 19 (1924)

Heft: 2

Artikel: Kalendare Frühlingsgebräuche im Kanton Zürich

Autor: Stauber, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-172136

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-172136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HEIMATSCHUTZ
ZEITSCHRIFT der .SCHWEIZ.VEREINIGUNG für HEIMATSCHUTZ.
BULLETIN DE LA .LIGUE POUR LA CONSERVATION DE LA SUISSE PITTORESQUE.

HEFT Nr. 2

MÄRZ 1924
Nachdruck der Artikel und Mitteilungen bei deutlicher Quellenangabe
erwünscht. — La reproduction des articles et communiqués avec

indication d« la provenance est désirée.

JAHRGANG
:: XIX ::

Kaiendare Frühlingsoräucne im /Canton Zürich
von Dr. Emil Stauher, Zürich

Die „gute alte Zeit" kannte in allen Jahreszeiten viele Bräuche, die
ins Alltagsleben angenehme Abwechslung brachten und das Menschenherz

in frohe Stimmung versetzten. Unbarmherzig hat die neuere und
neueste Zeit viele volkstümliche Bräuche über Bord geworfen. Nicht
bloss in Städten und industriellen Landgemeinden, auch in
landwirtschaftlichen Orten verschwand ein alter schöner Brauch nach dem
andern. Und doch schlummert in unserem Volke die Anhänglichkeit und
die Freude an den überlieferten Gewohnheiten stärker als man oft glaubt.
Gerade in den letzten
Jahren, nach dem
Weltkriege, der so
vielen Bräuchen ein
Ende bereitete, macht
sich eine erfreuliche
Wiederbelebung der
alten Volkssitten
geltend, und wo solche
neuerdings auf den
Plan treten, bringt man
ihnen allseitig warme
Sympathie entgegen.
Meist braucht es nur
eines kräftigen
Verstosses, um dem alten
Brauch wieder zu
seinem Rechte zu
verhelfen. SO kommt eS, Abb. l. Märzenfeuer bei der ,.Klaus»fud" U«. Aus „Wickiana", Msk. Zentralbibliolhekd. jr Zürich. Aufnahme der Zentralbibliothek. — Fig. 1. Feu de mars à la 'Klausstud' 1543.

aSS aUCn im KantOn frirait de la .Wickiana., manuscrit de la Bibliothèque centrale de Zurich.

17

*
1~e

JSttE



Zürich manche alte Sitte, die nur noch an vereinzelten Orten sich
erhalten konnte, wieder allgemeinere Verbreitung gewinnt. Das gilt vor
allem von den kalendaren Bräuchen, die fast ausschliesslich an Tagen
im Winter und Frühling haften. So wollen wir nun Ausschau halten
nach den noch bestehenden Bräuchen und gelegentlich auch vergangener
gedenken.

Die Frühlingsbräuche nehmen mit den Fastnachtfreuden ihren Anfang,
die im zürcherischen Volksleben immer noch einen breiten Raum
beanspruchen. In den alten Fastnachtbräuchen sind die verschiedenartigsten
Elemente verschmolzen, vorchristliche Frühlingsbräuche, christlich-kirchliche

Kulthandlungen und weltliche Volkssitten mittelalterlicher und
neuerer Zeit. Der Grundton, der von jeher und überall durch die
Lustbarkeiten der Fastnacht hindurchklang und sich nie unterdrücken liess,
ist die bis zur höchsten Ausgelassenheit sich steigernde Fröhlichkeit.
Seit alter Zeit sind damit Tänze, Umzüge und Fastnachtspiele verbunden;
letztere erfreuten sich in allen Jahrhunderten grosser Beliebtheit. Zwei
Flurnamen bei Ossingen und bei Pfäffikon weisen noch auf die eigenartige

Fastnachtkomödie der Giritzenmoosfahrt, die in einigen Kantonen,
wie Aargau und Luzern, noch um die Mitte des vorigen Jahrhunderts
ausgeübt wurde; ihr Hauptzweck bestand in der Verspottung oder
Bestrafung der alten Jungfern. Zur Fastnacht gehörte früher allgemein
und vielfach noch heute das Feuer, das am Funkensonntag, dem
Sonntag nach dem Aschermittwoch, abgebrannt wird. Obwohl die
Obrigkeit des alten Zürich wiederholte Verbote mit Strafen dagegen
erliess, hielt das Volk doch zähe an diesem Brauche fest. Die Höhenfeuer
reichen in die vorchristliche Zeit zurück und sollten ursprünglich der
Freude über das Wiedererwachen der Natur Ausdruck geben. Bis vor
drei Jahrzehnten waren sie bei uns allgemein üblich; dann aber wurden
sie an manchen Orten wegen der Feuer an der Bundesfeier abgeschafft.
In früheren Jahrhunderten bestanden bei uns neben den Fastnachtfeuern
noch Märzenfeuer, die ebenfalls der Freude über den nahenden Frühling
ihr Dasein verdankten und am Lätaretag aufloderten; von einem solchen
Märzenfeuer berichtet in bildlicher Darstellung der Chorherr J. J. Wick in
Zürich in seiner grossen, wertvollen Chronik; es wurde an Mitfasten,
4. März 1543, bei der Klausstud auf dem hartgefrorenen Zürichsee
veranstaltet; eine grosse Menge wohnte dem Schauspiel „als ein gross mirakel
und wunder" bei. Bei beiden Feuern verwendete man ehedem Fackeln,
die an einzelnen Orten, z. B. im Knonauer Amt, bis in die letzte Zeit
hinein üblich waren und in Rafz, Lufîngen u. a. O., noch heute im
Gebrauchstehen; die Verwendung von Fackeln verleiht dem Fastnachtfeuer
einen eigenartigen Reiz und sollte wieder allgemein eingeführt werden.
78



-»

*t

rf^y ^: -«¦s

Abb. 2. Umzug in Fischenfhal (1923). Photographie E. Thalmann, Fischenlhal. — Fig. 2. Cortège à Fischenthal
(1923). Gliche de M. E. Thalmann, à Fischenthal.

Mit der Fastnacht ist seit alter Zeit auch die Vermummung, die
Maske, eng verbunden. Früher sah die Verkleidung ganz einfach aus
und es erfolgte die Verhüllung des Gesichtes durch Färben oder auch
durch phantastisch gefärbte Holzmasken, wie sie z. B. die Lachner trugen,
die am Zürichsee häufige, aber auch gefürchtete Gestalten waren und
noch heute an der Fastnacht und beim Klausspiel vorkommen. Als
Waffe dienen etwa eine Schweinsblase oder eine Bürste, mit der die
Vorübergehenden gehörig gekratzt werden. Der Vermummung kommt
eine bestimmte Bedeutung zu: Mit den Masken glaubten die Heiden die
vegetations- und menschenfeindlichen Dämonen verjagen zu können ;

diesem Glauben lag die Ansicht zu Grunde, dass der Dämon vor seinem
eigenen Gesicht flieht, das er in der Maske findet. Eine althergebrachte
Gewohnheit der „Bööggen" ist das Betteln, das heute freilich nicht mehr so
schwunghaft betrieben wird wie ehedem. Eine weitverbreitete Fastnachtsitte

ist das Chüechlen, das auch in weitentlegene Zeiten zurückreicht.

Die Fastnacht beansprucht meistenorts mehrere Tage. Sie beginnt
mit der Herrenfastnacht und setzt sich fort, wenigstens am Zürichsee,
am „Schübligziestig", auch junge Fastnacht genannt ; der früher allgemein

gefeierte Aschermittwoch wird nur noch vereinzelt als Freitag
begangen. Die eigentlichen Fastnachtfreuden sind aber der alten
Fastnacht, auch „Burefastnacht" geheissen, vorbehalten, die sich gewöhnlich
auf zwei Tage, manchenorts aber auf 3—4 Tage erstreckt.

19



Mit der Herrenfastnacht sind im Kanton Zürich keine besonderen
Bräuche verbunden; dagegen ist es am Zürichsee und im Oberland am
„Schübligziestig" Sitte, dass in den meisten Familien Schüblinge auf den

Mittagstisch kommen; auch maskiert sich am Zürichsee an diesem Tag
die Jugend ; sie will mit der Maske zuerst auf dem Plan sein. Der
Aschermittwoch geht fast allenthalben im gewöhnlichen Alltag dahin; einzig
in Elgg feiert man ihn noch durch Umzüge der Jungmannschaft, die
schon mehrere Wochen vorher militärische Übungen veranstaltet; der
Vormittag gilt den militärisch organisierten Umzügen, der Nachmittag
dem Tätschschiessen ; alle 4—5 Jahre vereinigen sich die Ortsvereine,
um prächtig kostümierte Umzüge, auch Schauspiele und Märkte
abzuhalten. Im alten Zürich ging es am Aschermittwoch lebhaft zu, indem
die Metzger Umzüge veranstalteten. Diese „kriegerische Prozession"
wurde nämlich zum Andenken an die Tapferkeit, mit der nach der
Überlieferung die Metzger in der Zürcher Mordnacht die Brunsche Verfassung
retten halfen, ausgeführt ; dabei wurde der „Eisengrind" oder „Löwenkopf"

herumgetragen; seit 1728 wurde der Umzug nicht mehr gemacht.
Die Haupttage für die Fastnacht zu Stadt und Land sind die

„Burefastnacht", der Sonntag nach der Herrenfastnacht und der nachfolgende
Montag. Der Sonntag gilt dem Maskentreiben und dem Feuer, der Montag

ebenfalls der „Bööggerei" und allerlei Veranstaltungen, wie Umzügen
und dgl. Mit dem Sammeln des Holzes für das Fastnachtfeuer waren und
sind noch heute vielfach eigenartige Bräuche verbunden. In Wülflingen
z. B., wo das Hauptfunken auf dem „Fastnachtbuck" am Brühlberg
veranstaltet wird, stecken die Knaben die Stange 2 Meter tief in den Boden ;

sie muss 6 Meter über den Boden emporragen. Die im Dorf gesammelten
Reiswellen werden um die Stange aufgeschichtet, an der zwei Bööggen,
„er" und „sie", hangen. Alter Brauch ist es auch, dass die Knaben beim
Feuerplatz eine Hütte errichten, wo sie Tag und Nacht wachen müssen,
damit nicht die Tössemer oder Veltemer Knaben das Holz nehmen oder
vorzeitig anzünden. Zum Zeichen, dass die Mannschaft auf dem Posten
sei, wird den ganzen Tag eifrig gepulvert.

Der Montag, auch Hirsmontag geheissen, war im alten Zürich öffentlichen

Lustbarkeiten, kriegerischen Spielen, Umzügen und Jagdübungen
gewidmet. Neben den Umzügen der Schmidenzunft brachte auch die
bewaffnete Jugend des Dorfes Wiedikon mit den auf ein Rad gebundenen
Strohpuppen Kreidengladi und seinem Weib Else viel Bewegung ins städtische

Leben. Dieser Brauch ging zu Ende des 18. Jahrhunderts ein und wurde
durch eine andere Veranstaltung ersetzt. Als 1798 an diesem Tag eine
Menge Landleute mit Prügeln in die Stadt kam, um gegen den verlangten
Eid zu protestieren, erhielt der Hirsmontag den Namen „Prügelmontag"
20



¦
3K-

IMM.X

të

,n
'

Abb. 3. Umzug der Melzger am Aschermittwoch. — Fig. 3. Cortège des bouchers, le mercredi des cendres.

und es kam die Sitte auf, dass sich die Knaben der Stadt und der
umliegenden Gemeinden mit Steinen und Prügeln „Schlachten" lieferten;
das hörte erst gegen das Ende des vorigen Jahrhunderts auf. Das heutige

Zürich veranstaltet Maskenbälle und Mummereien auf der Strasse.
Das während etlicher Jahre beobachtete widrige Treiben vieler Masken
ist jetzt durch das Eingreifen der neugebildeten Fastnachtgesellschaft
in anständige Bahnen gebracht; 1923 wurde erstmals ein Umzug
veranstaltet, der allerlei Ereignisse satirisch zu wohlgelungener Darstellung
brachte. In Wadenswil sorgt die X Gesellschaft für Belebung der alten
Fastnacht durch Umzüge. In Oberstammheim lebt noch ein sonderbarer
Brauch aus alter Zeit fort. Das Kloster St. Gallen, dem der Zehnten und
die Pfarrwahl in Stammheim zustanden, war von jeher verpflichtet, allen
Kindern an der Fastnacht ein Brot zu spenden. Das 1751 abgeänderte
Servitut wurde im Jahre 1818 mit 167 Gulden abgelöst. Aus den Zinsen
dieses Fonds wird noch heute jedem Kind von Oberstammheim, vom
neugeborenen bis zum Konfirmanden, an der Bauernfastnacht ein pfundiger
Weissbrotweggen im Gemeindehaus verabreicht. Auf diesen Tag rüsten
die Eltern ihre Kinder gewöhnlich auch mit einem neuen Kleide aus.
Im Zürcher Oberland halten die beiden Gemeinden Wald und Fischenthal
an einem alten Fastnachtbrauch fest, der noch um die Mitte des vorigen
Jahrhunderts in jener Gegend allgemein verbreitet war; es sind die
militärischen Knabenzüge, „Umezüg", die ähnlich wie die Aschermittwoch-
Umzüge in Elgg auf der Erinnerung an die einstigen Umzüge des

regulären Militärs beruhen, die mit den Musterungen und Schiessinspektionen

in engstem Zusammenhang stehen. Zu einem Zug gehören min-
21



9

mm
A

w-jim
fVWr> A

1«

fA

ipJmjî
c£A

¦'..1
MMM-r

Abb. 4. SechseUiulcnleU' 18. .lahrluinderl. Fig. 4 Le feu de .Sechselaulen* au Wille siècle.

destens 12 „Mann"; die Vorbereitungen beginnen nach Neujahr an Sonntag

Nachmittagen. Die altvaterisch militärisch ausgerüsteten Knaben
ziehen mit Trommel und Pfeifen von Haus zu Haus, führen eine Parade

aus, und je nach der erstandenen Gabe wird die Zahl der Schüsse
bemessen.

Ein weiterer Frühlingsbrauch, der früher manche Pflegestätte besass,
ist das Lichterschwemmen, d. h. das Bachabschicken brennender Lichtchen,
zum Zeichen, dass man nun nicht mehr beim Licht zu arbeiten habe.
Am ausgeprägtesten feierte man den schönen Brauch in Hegi-Oberwin-
terthur an der „Burefasnacht" ; leider ging er mit der Einführung der Bundesfeier

1891 ein. Recht eindrucksvoll besteht das „Liechtlischwemmen" noch
heute in Unter-Engstringen am Sonntag nach Mitfasten. Es werden dabei
zwei Frühlingsbräuche miteinander begangen: das Feuer und dasLiechtli
schwemmen. Wie für das Fastnachtfeuer sammeln die Buben Holz und
schichten es um eine Stange, auf der ein Bögg prangt; es werden auch
Feuerwerk und Fackeln bereit gemacht. Was aber dem Festchen seine
einzigartige Bedeutung verleiht, ist ein Holzkistchen, das mit Lehm und
Pech verstrichen und mit Kienscheitern gefüllt wird. Wenn an den
Holzhaufen Feuer gelegt ist, wird das Kistchen mit den angezündeten
Kienscheitern brennend in die Limmat hinausgestossen und von der Strömung
flussabwärts getragen. Mit Spannung schauen ihm die zahlreichen Teil-
22



¦"* ii

Abb. 5. Sechseläuten in Zürich (1923). Verbrennen îles Bögg. — Fig. 5. Le feu de

• Sechseläuten. à Zurich (1923). On brûle le -Bögg. (mannequin symbolisant l'hiver).

nehmer nach, bis es
ihren Blicken
entschwindet; dann wenden

sie ihre Aufmerk-
samkeitdemFeuerund
demSpielderFackeln
zu. Vorträge von
Gesangvereinen und der
Blechmusik verschönern

das Festchen.
Ein Frühlingsfest

ist auch die wichtigste
festliche Veranstaltung

in der Stadt
Zürich, das Sechseläuten.

Es entwickelte sich im achtzehnten und neunzehnten Jahrhundert
aus drei von einander verschiedenen Bräuchen, die zeitlich nicht
zusammenfielen. Den Charakter als Frühlingsfest übernahm es von dem
seit alter Zeit in Zürich üblichen Sechseläuten, dem Tag, da die
Feierabendglocke, auch Frühlingsglocke genannt, vom Grossmünster
zum ersten Mal um sechs Uhr abends ertönte, was gewöhnlich an
einem vom Rate alljährlich bestimmten Tage, um Frühlings-Tag- und
Nachtgleiche herum, der Fall war. Der zweite Brauch, den das heutige
Sechseläuten in sich schliesst, sind die Umzüge einzelner Zünfte, die früher
zum Fastnachtleben gehörten; das Verbrennen des Bögg ist ebenfalls ein
ursprünglicher Fastnachtbrauch. Der Vormittag des heutigen Sechseläutens
gilt den Kindern, die kostümiert, einzeln oder gruppenweise, dann in
reizendem Umzüge durch die Strassen der Stadt ziehen und in der Tonhalle
sich zusammenfinden, wo sie einen Znüni aus Bratwurst, Semmeln und
Tee erhalten und nachher beim bunten Kinderball sich belustigen. Am
Morgen wird auch der „Bögg" von den Knaben im Zuge geführt und
hernach auf den Holzstoss gebracht. Die Zünfter halten auf ihrer Stube
das Mittagsmahl ab, bei der vom Zunftmeister und andern Sprechern
Reden gehalten werden. Jede Zunft wird durch ein Musikkorps unterhalten.
Dann sammeln sich die Zünfte zum gemeinsamen Umzug, der stets ein
farbenfrohes Bild gewährt und immer eine grosse Volksmenge erfreut.
Von Zeit zu Zeit wird ein grosser Umzug veranstaltet, der oft glänzende
Bilder aus Vergangenheit und Gegenwart entrollt. Der Festzug bewegt
sich abends gegen sechs Uhr nach dem Platz, wo über einem mächtigen
Holzstoss der „Bögg", das Sinnbild des Winters, auf einer Stange der Ver-

23



nichtung preisgegeben werden soll. Mit dem ersten Glockenschlag um sechs
Uhr wird der Holzhaufen in Brand gesteckt und in frohem Trabe umreiten
die „Beduinen" der Kämbeizunft, die Weggen-Zünfter und die Hardritter
das lodernde Feuer, dem der Bögg unter Krachen und Zischen zum Opfer
fällt. In den Zunftlokalen kommt nun das Festleben zu voller Auswirkung.
Nach dem Abendschmaus schwärmt ein Teil der Zünfter mit einem Banner
und einem gefüllten Becher aus, um andern Zünften einen Besuch zu
machen; die meisten versehen sich mit einer zierlichen Laterne auf langem
Stabe. Mit klingendem Spiel unter den Klängen des Sechseläutenmarsches
werden nun mehrere Zünfte besucht. Unterdessen unterhalten sich die
Zurückgebliebenen und laben sich am trefflichen Rebensaft, wobei die
kostbaren Becher der Zünfte zur Verwendung kommen. Es machen
andere Zünfte Besuche, wobei ein Sprecher eine Rede hält, die vom
Zunftmeister erwidert wird; die Gäste und anwesenden Zünfter folgen stehend
den beidseitigen Worten. Nach der Rückkehr der Besuchenden geht das
frohe Treiben weiter. Bei der Meisenzunft bildet nun das „Räbespiel" den

Kernpunkt der Unterhaltung, wobei einer nach dem andern die Trinkfestigkeit
bekundet. Bis vor etwa sechzig Jahren wurde noch das frohe „Sideleriten"
geübt, wobei die Zünfter von der Meise auf Sidelen zum Helmhaus
hinüber und zurück „ritten" und dabei in einer Hand ein Weinglas hielten.

An die kirchlichen Festtage im Frühling knüpfen sich noch eine Reihe
von alten Bräuchen. Am Charfreitag nachmittag zieht von Berg a. I. und
Umgebung viel Volk auf den nahen Ebersberg und singt dort Lieder.
Im Volksglauben spielt der Charfreitag noch eine bedeutsame Rolle,
indem das Volk den an diesem Tag gelegten Eiern vielseitige Beachtung
schenkt. Sie werden sorgfältig aufbewahrt und an bestimmte Stellen
gelegt, so unter den Dachfirst, in drei Ecken der Scheune; sie sollen nämlich

das Haus vor Blitzschlag schützen. Weit verbreitet ist auch die Ansicht,
dass die Charfreitageier nicht faulen. Da und dort sucht man auch „Spisen-
hölzli" u. a. m. Das Osterfest bringt namentlich der Jugend freudenvolle
Stunden, und es sind vor allem die Eier, mit denen sich die verschiedenen
Volksbräuche beschäftigen. Das Ei war schon im Altertum das Sinnbild
des noch verborgenen, keimenden Lebens; das Färben der Eier gilt
vermutlich als Sinnbild für die sich bunt schmückende Frühlingsnatur. Die
ältere Jugend vergnügt sich an Ostern mit „Tütschen", „Härten" oder
„Klopfen" der Eier. Weitverbreitet ist der Brauch des Einziehens von
Eiern durch die „Knaben" bei den Jungfrauen des Ortes, die eine grössere
Zahl von bunt gefärbten, oft mit Sprüchen beschriebenen Eiern bereit
halten. An den meisten Orten üben die „Knaben" später Gegenrecht, indem
sie die Mädchen an der Kirchweih oder am Markt einladen. Das früher
in einzelnen Gegenden üblich gewesene Eierlaufen ist verschwunden.
24



Einer alten Sitte Folge gebend besuchen an der Auffahrt Tausende einen
Aussichtspunkt zur Besichtigung des Sonnenaufgangs. Es hiess früher, die
Sonne gehe an diesem Tage besonders schön auf, sie erscheine rot und gehe
in drei „Sätzen" auf vor Freude über die Himmelfahrt Christi ; darum
besteigt man in der Frühe einen Berg, um das Schauspiel zu betrachten.

Mit dem Beginn des Wonnemonates Mai waren in früheren Zeiten
liebliche Bräuche verbunden; die Menschen fühlten es als Bedürfnis, das
Erwachen der Natur mit sinnvollen Bräuchen zu begleiten. Zu den
anziehendsten Sitten gehörte die Begrüssung des neuen Mai durch das

„Ansingen" von herumziehenden, mit Kränzen und Grün geschmückten
Kindern. Das Ansingen wird heute nur noch von den Singstudenten in
Zürich gepflegt, die um die Mitternachtsstunde zum 1. Mai mit bunten
Papierlaternen auf den Lindenhof steigen und dort das Mailied „Der
Mai ist gekommen" erschallen lassen, wenn die Turmglocken die zwölfte
Stunde verkündet haben.

tu iiiiimiiiii inniiii ni iihhiii m iiiimiiii ii ninnili n m nihiiu,*i

Mitteilungen
i **"• fl 1-Hl II IT

Ausstellung solothurnlscher
Landschaften und Trachten. Der solothur-
nische Heimatschutz, in Verbindung mit den
kantonalen und auswärtigen Museen,
veranstaltet auf Mitte April (12.—27. April) im
Konzertsaal Olten eine umfassende Ausstellung

solothurnischer Landschaften und
Trachten.

Sie soll aufweisen: alle landschaftlichen
Darstellungen, Kupferstiche und Handzeich-
nungen vor etwa 1850, aus dem Gebiete
des Kantons (von der Stadt Soiothurn eine
Auswahl der besten und typischsten Stücke),
dann sämtliche solothurnische Trachtenbilder,

Original-Porträtbilder u. graphische
Blätter, ferner die noch vorhandenen altern
Trachtenstücke und besonders auch den
so reichen, prächtigen Trachtenschmuck.

Ausser den Museen und Sammlungen
von Soiothurn, Olten, Schönenwerd, Zürich.
Basel, Bern stellen uns eine Reihe von
Privaten ihre Schätze bereitwillig zur
Verfügung. Die solothurnische Landschaft und
Tracht hat seinerzeit eine ganze Heilte
künstlerisch wertvoller, zum Teil prächtiger oder
liebevoller Darstellungen gefunden, teils von
einheimischen Künstlern, wie M idart, Disteli.
Dietler, Flury u. a., teils von auswärtigen,
wie Reinhard. König. Lory. Vogel usw.

DicTrachtensammlung wird eine Anzahl
ganzer Trachten und eine Menge einzelner
Stücke aus verschiedenen Zeitperioden
enthalten: der Trachtenschmuck aber, der
schönste aller .Schweizertrachten, wird als
prangendes Geschmeide in seiner Vielgestaltigkeit

eine ganz besondere Augenweide
bieten.

Am Ostermontag ist, bei Anlass der
Generalversammlung des solothurnischen
Heimatschutzes, in Olten ein Vortrag
geplant mit Lichtbildern und Vorweisungen
über die Solothurner Tracht. Ihr wird
auch die nächste Nummer des „Heimatschutz"

gewidmet sein.
Wir erwarten für diese eigenartige, kul-

tur-und kunstgeschichtlich bedeutungsvolle
Ausstellung ..grossen Besuch", auch von
auswärts, und, für unsere Frauen und
Töchter, lebhafte Anregungen zum Tragen
der Trachten.

Line vom Kantonalvorstand in Olten
eingeselzteTrachten kommission von Frauen
und Männern unter Zuzug von Frau Dr.
Julie Heierli aus Zürich hat letztes Jahr
in belebten Sitzungen, an Hand der
überlieferten Trachten und Bilder, genau
festgestellt, wie unsere Landestracht im Wandel
der Zeiten aussah, und hat daraus die zwei
schönsten „Typen" als neue Vorschläge
ausgewählt; «lie eine, von ca. 1820 (Knde
Fmpirezeit). adrett und farbig belebt, mehr
für Töchter, die andere von ca. 1850 (Knde
Biedermeierzeit), ernst und vornehm, die
besonders unsern Frauen zusagen wird.

Die neuen Trachten sollen durcit pas-

25


	Kalendare Frühlingsgebräuche im Kanton Zürich

