
Zeitschrift: Obstetrica : das Hebammenfachmagazin = la revue spécialisée des
sages-femmes

Herausgeber: Schweizerischer Hebammenverband

Band: 118 (2020)

Heft: 6

Artikel: Maternité et iconographie de la Madone revisitée

Autor: Dietschy, Nathalie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-949077

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-949077
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FOCUS

Maternité et iconographie
de la Madone revisitée

Annonciation, Vierge à l'Enfant, pietà,... les thèmes de l'iconographie chrétienne sont
devenus des canons aisément identifiables dans la culture populaire. Ces motifs sont

aujourd'hui revisités par de nombreux artistes pour défendre leurs points de vue sur
des thématiques actuelles liées à la maternité. L'historienne de l'art Nathalie Dietschy

présente dans cet article quelques exemples de Madone réinterprétée.

Le
portrait de la chanteuse Beyoncé

enceinte en Madone, réalisé par Awol

Erizku (1988) en 2017, témoigne de la

force de l'iconographie chrétienne.

La photographie postée sur le compte

Instagram de la chanteuse affole le réseau

social, réalisant le record du nombre de

likes (record depuis dépassé), en offrant

une image de la maternité à l'iconographie

ouvertement mariale. Beyoncé pose en

Madone, entourée d'une large couronne de

fleurs, qui renvoie à l'hortus conclusus, jardin

clos fleuri, symbole de la pureté de la

Vierge (Dietschy, 2017).

Le thème de la maternité dans l'art a connu

de multiples interprétations (voir notamment

Epp Buller, 2012, Betterton, 2014,

Bright, 2013, Gioni, 20151). Son iconographie

en Occident est influencée par l'art chrétien

(voir Verdon, 2005), léguant des

représentations archétypales de la mère et de

la relation à son enfant qui perdurent

aujourd'hui. Ces formules iconographiques
issues de la tradition chrétienne sont
toutefois interrogées, critiquées par les

artistes contemporain-e-s et plus spécifiquement

par les femmes, directement concernées.

Nous souhaitons leur porter une

attention particulière ici en choisissant

quelques exemples qui explorent différents

sujets liés à la maternité et ses

problématiques connexes tels que l'infertilité,
la maternité pour les femmes lesbiennes, la

grossesse médicalement assistée, l'adoption,

ou l'allaitement.

Madone

porte-parole
Héritières des luttes féministes des années

1960-702, les artistes contemporain-e-s
réinventent les motifs chrétiens - annonciation,

Vierge à l'Enfant, pietà pour les plus connus

- pour se les réapproprier et en donner

des versions profanes, hors des églises.
Inscrites dans le parcours personnel de

l'artiste, ces versions qui recourent à la tradition,

mais s'ancrent dans le présent, font

très souvent parler la Madone. Alors que

celle-ci, dans les Évangiles, est une figure
silencieuse (elle ne prend la parole que

quatre fois), et que son iconographie, inspirée

par la Bible, en fait une mère de pureté, à

l'attitude hiératique, de tendresse ou

nourricière, sa voix porte celle de l'artiste dans

les revisites contemporaines, à l'image de

son fils, le Christ qui, nous l'avons montré

ailleurs, n'est plus seulement un alter ego de

l'artiste, mais son porte-parole3. L'interprétation

de l'iconographie mariale sert ainsi à

incarner un discours, une position militante

sur la femme et son rôle de mère.

1 Voir également les expositions présentées cette
année: Labor: Motherhood &Art (UniversityArt
Museum at New Mexico State University, Las Cruces)

et Portraying Pregnancy: From Holbein to Social

Media (Foundling Museum, Londres).
2 Citons ici les exemples d'artistes féministes qui, dès

les années 1970, réinvestissent l'iconographie
chrétienne pour la critiquer et interroger l'image de

la femme dans la société: Judy Chicago, The Dinner

Party, 1974-79; Vali Export, Die Geburtenmadonna,

1976; ou encore les saintes provocatrices d'Orlan.

74 6/2020 Obstetrica



Arts FOCUS

Fig. V. Elzbieta Jablohska, Supermother, 2002.

Ainsi, c'est une Madone assumant son corps

qu'incarne l'artiste Afro-américaine Renee

Cox (1960) dans Yo Marna (1993), réalisée à la

suite de réactions reçues à l'annonce de sa

grossesse, qui s'inquiétaient pour son

parcours professionnel (McMillan, 2016).

Portant des chaussures à talons, Renee Cox

bouscule le thème de la Vierge à l'Enfant,

substituant à l'image d'une Vierge soumise

et dévouée, celle d'une femme forte et libre.

Debout, tenant son fils dans ses bras,

confiante et déterminée, elle fixe le spectateur.

Que nous apprend cette Madone des

années 1990, corps impudique dénonçant

l'image de la virginité à l'attitude de défi?

Que dit-elle cette Vierge à l'Enfant façon «yo

marna», évoquant les railleries insultantes à

la mère? Cette Vierge au corps noir, incarnation

des minorités (de genre et ethnique), est

porteuse d'un discours militant, d'une prise

de pouvoir du corps féminin, à la fois femme

et mère tout en défendant son statut
professionnel dans la société (voir Liss, 2012).

Mère

idéalisée

C'est une mère militante qui porte le

costume de super-héros chez l'artiste
polonaise Elzbieta Jabfohska (1970) qui interprète

la formule iconographique de la

Vierge à l'Enfant dans un cadre profane,

montrant le rôle de la «super-mère», celle-ci

étant déguisée en Batman, Superman ou

Spiderman - des héros masculins - tenant

sur ses genoux son fils (série Supermatka

[Supermother], 2002, fig. 1). En associant

l'image de la Madone - visage de pureté et

de dévotion - aux héros de la culture

populaire issues des comics et du cinéma,

Jabfohska souligne avec humour tant les

pouvoirs surhumains dont la mère doit être

pourvue, que l'image de sainte qu'elle doit

incarner.
À la différence des photographies frontales

de la photographe néerlandaise Rineke Di-

3 Ces démarches ne sont pas le fait uniquement de

femmes artistes et concernent également d'autres

figures chrétiennes. Il faudrait encore discuter de la

question de l'éducation religieuse de chacune des

artistes, de leur foi ou non et du contexte dans lequel

chaque œuvre s'inscrit, ce que nous ne pouvons
développer ici, mais qui constitue bien entendu, des

éléments centraux dans l'analyse de ces revisites.

Nous nous permettons de renvoyer à notre recherche

sur les représentations contemporaines du Christ in:

Dietschy, N., Le Christau miroirde la
photographie contemporaine et The Figure ofChrist in

Contemporary Photography.

jkstra (1959), montrant des mères nues,

sans fard, dans la vérité de la maternité

récente, tenant dans leurs bras leur nourrisson,

fixant le spectateur avec un regard à la

fois de tendresse, de vulnérabilité et de

force de ce que signifie devenir mère, la

photographe américaine d'origine italienne

Vanessa Beecroft (1969) met en scène une

maternité qui n'est pas la sienne, en pre-

Que dit-elle cette Vierge

à l'Enfant façon «yo mama»,

évoquant les railleries

insultantes à la mère?

nant la pose telle une Vierge allaitant deux

enfants soudanais qu'elle a effectivement

nourris lors de sa visite d'un orphelinat
catholique au Sud Soudan en 2006 (série South

Sudan, Special project VBSS, 2006). L'attitude

de l'artiste renvoie à l'iconographie
mariale dont la tradition byzantine a légué

deux types principaux de scènes de maternité:

les Vierges en Majesté, dont l'iconographie

remonte au IVe siècle, présentant une

Madone assise sur un trône portant l'Enfant

sur ses genoux dans une attitude frontale et

solennelle; ainsi que les Vierges de

Tendresse, dont l'attitude souligne la tendresse

maternelle, le lien avec l'enfant (Réau, 1955-

1959). Beecroft se présente en Vierge à l'Enfant

dont l'expression suggère une forme de

distance et de délicatesse qui n'est pas sans

rappeler les peintures de la Renaissance et

en particulier celles de Raphaël. L'expérience

de l'allaitement est érigée en icône

chez Beecroft, qui s'identifie à la Madone,

imitant l'iconographie chrétienne pour
symboliser son désir d'adopter les deux

enfants africains.

Madones

militantes
La photographe suédoise Elisabeth Ohlson

Wallin (1961) défend la cause de la maternité

des couples du même sexe au sein de la

série Ecce homo (1996-1998). Son Annonciation

(fig. 2) rappelle la forme qu'en a donné

le Caravage (ca. 1608/1609-10, fig. 3). L'Ange

Gabriel descendu du ciel annonce la future
maternité à une femme enceinte, assise sur

un lit, accompagnée de sa compagne, l'ange

tenant dans sa main une éprouvette, allusion

à la fécondation in vitro. L'artiste, elle-

même lesbienne, répond à l'Évangile de Luc

qui rapporte les paroles de Marie à l'ange:

«Comment cela se fera-t-il, puisque je ne

connais point d'homme?» (1:34, LSG). Ohlson

joue ainsi sur l'absence de figure
masculine qui n'a plus de symbolique virginale,
mais milite en faveur de l'insémination

artificielle pour les couples lesbiens. C'est

Obstetrica 6/2020 75



FOCUS

aussi la défense de la cause queer qui est à

l'œuvre dans le célèbre autoportrait de

l'artiste lesbienne Catherine Opie (1961),

Self-Portrait/Nursing (2004), qui renvoie aux

Vierges allaitantes tout en évoquant ses

propres autoportraits antérieurs, en

particulier Self-Portrait/Pervert (1994) aux
connotations sado-masochistes.

Madone

sans maternité
La sérieAnnonciation (2009-2013) de la

photographe finlandaise Elina Brotherus (1972)

réinterprète le thème chrétien de l'annonce

de la future maternité de la Vierge par l'Ange

Gabriel dans un cadre personnel et profane

dont le miraculeux est absent. La série

qui comporte photographies et calendriers

menstruels raconte la douloureuse épreuve

de l'artiste dans ses tentatives pour tomber

enceinte par assistance médicale. L'Annonciation

de 2009 montre l'artiste vêtue d'une

jupe longue bleu foncé et d'un pull clair, renvoi

explicite au manteau royal de la Vierge.

Assise seule sur une chaise dans une salle à

manger sobrement décorée, elle fixe devant

elle un ange dont le spectateur ne peut voir

l'hypothétique présence, dissimulée par
le mur de la pièce. L'appareil photographique,

placé à l'extérieur de la chambre est

relié par un fil à la main de l'artiste qui
déclenche la prise de vue, bras croisés, dans

Références

Betterton, R. (2014) Maternal Bodies in Visual Culture,

Manchester, Manchester University Press.

Bright, S. (ed.) (2013) HomeTruths: Photography and

Motherhood, Londres, Art Book Publ.

Dietschy, N. (2017) «Beyonce et la Madone: retoursur
une image déjà iconique», Le Temps, blog «Des images

qui font parler», 28 mars, https://blogs.letemps.ch/
Dietschy, N. (2016) Le Christau miroir de la

photographie contemporaine. Neuchâtel, Alphil.
Dietschy, N. (2020) The Figure of Christ in Contemporary

Photography. Londres, Reaktion Books.

Epp Buller, R. (ed.) (2012) Reconciling Art and

Motherhood, Farnham, Ashgate.

Gioni, M. (2015) The Great Mother: Women, Maternity,
and Power in Art and Visual Culture, 1900-2015, Milan,
Skira Editore.

Hearn, K. (2020) Portraying Pregnancy: From Holbein

to Social Media. Londres: Paul Holberton Publishing.

www.foundlingmuseum.org.uk
Liss, A. (2012) «Making the Black Maternal Visible:

Renée Cox's Family Portraits», in: Rachel Epp Buller

(ed.), Reconciling Art and Motherhood, Farnham,

Ashgate, pp. 71-84.

McMillan, U. (2016) «Renée Cox: A Taste of Power».

Aperture, n°225, hiver, www.aperture.org
Réau, L. (1955-1959) Iconographie de l'art chrétien

(Trois tomes). Paris, Presses universitaires de France.

Verdon, T. (2005) La Vierge dans l'art. Paris, Cerf,

Bruxelles, Éditions Racine.

Fig. 2: Elisabeth Ohlson Wallin,

Annonciation, série Ecce homo

(1996-8).

un geste d'attente soumise qui évoque celui

des Vierges traditionnelles. La perspective

adoptée rappelle en particulier les arcades

des Annonciations de Fra Angelico, dont la

photographie s'inspire ouvertement. À la

différence des œuvres du peintre italien du

Quattrocento, l'artiste ne reçoit aucune

visite, le spectateur comprenant rapidement

que le regard d'Elina Brotherus est un

regard dans le vide, d'un espoir lourd qui sera

déçu. Les références à l'iconographie
chrétienne, reprises des formules iconographiques

de l'annonciation montrant la

Vierge assise alors que l'Ange lui rend visite

dans sa maison, donnent lieu à un témoignage

poignant de l'infertilité de l'artiste.

Ainsi qu'elle l'exprime, cette série déploie de

«fausses annonciations», narre l'histoire de

l'«attente d'un ange qui ne se présente
jamais». liest vrai qu'au départ «on ne sait pas

s'il [l'Ange Gabriel] est là, car il pourrait
simplement être caché derrière la porte. Peu à

peu, il devient clair qu'il ne viendra pas4».

Le recours à l'iconographie chrétienne par
Elina Brotherus qui déclare ne pas être

croyante, traduit précisément l'absence de

merveilleux dans un parcours personnel où

le désir d'un miracle se confronte à la dure

réalité d'une maternité désirée qui, malgré
les aides de la science, ne se réalise pas.

Madones

réinvesties

En conclusion, ces Madones réinvesties par
la subjectivité de chaque artiste racontent

une histoire personnelle - l'infertilité d'Elina

Brotherus, le désir d'adoption de Vanessa

Beecroft, la défense de la cause LGBT par
Elisabeth Ohlson et Catherine Opie, la

grossesse de Renee Cox et la lutte pour la

représentation de la femme noire -, des histoires

personnelles qui, en recourant à l'iconographie

chrétienne, font appel au savoir collectif

et à notre héritage commun pour
questionner nos références iconographiques et
les symboliques associées, renouvelant la

4 Notre traduction. Propos de l'artiste sur son site

internet, texte original en anglais, 2013,

www.elinabrotherus.com

tradition pour l'investir d'un discours

porteur de valeurs, discuter des sujets de société

touchant à la maternité. Ces réinterprétations

de l'iconographie chrétienne

soulignent aussi la force de certains thèmes

chrétiens - annonciation, Vierge à l'Enfant,

crucifixion, pietà, etc. - qui, même très

librement reformulés dans un contexte
profane, demeurent des références immédiatement

comprises, inlassablement décontex-

tualisées, re-sémantisées, dans l'art comme
dans la culture populaire, offrant des

variantes infinies aux canons, afin d'aborder
des thématiques majeures d'aujourd'hui.
Ainsi ces Madones revisitées, loin de l'image
traditionnelle d'une Vierge silencieuse,
incarnent-elles des voix, forment-elles une

voie vers de nouveaux possibles de

représentation de la féminité, de la femme et de

la mère. ©

AUTFURE

Nathalie Dietschy,
docteure ès Lettres de l'Université de Lausanne,

historienne de l'art spécialiste delà période contemporaine.

Elle a publié Le Christau miroir de la photographie

contemporaine (Alphil, 2016) et The Figure of Christin

Contemporary Photography (Reaktion Books, 2020) et a

codirigé Le Christ réenvisagé (2016).

76 6/2020 Obstetrica



Cinéma FOCUS

Conseils de films

Tu enfanteras dans la douleur > L'art d'accoucher

Documentaire écrit et réalisé par Ovidie,

France, 2019,59 mn

Avertissement: le film contient des scènes parlant de

violence et montre des plans rapprochés d'accouchements

ou d'instruments obstétricaux.

Dans son film, Ovidie - cinéaste, écrivaine

et activiste féministe - parcourt la question
des violences obstétricales (VO) à partir de

la situation française.

En préface, des témoignages d'une cruelle

intensité donnent le ton. Plusieurs femmes

évoquent le manque d'écoute, de consentement

ou déconsidération de leur douleur durant la naissance de leurs

enfants. Ces récits illustrent la définition des VO entendue par l'au-

teure: des manquements aux droits des femmes dont ceux de consentir

(ou non), de recevoir des soins à l'efficacité démontrée ou encore

d'être entendue dans l'expression de son vécu/besoin.

Le film aborde ensuite comment les médias sociaux ont permis de

connecter femmes et activistes, faisant émerger le thème des VO dans

l'espace publique et politique. Des espaces de solidarité se sont créés,

donnant une voix aux femmes, et marquant durablement les activistes

qui écoutent.

Les VO sont présentées en tant que problème de genre, prise de pouvoir

sur le corps des femmes, tolérée dans une société restée patriarcale.

Les instruments obstétricaux apparaissent en tant qu'emblèmes

de cette vision. Un forceps est montré de manière désinvolte par une

sage-femme homme à un groupe de pères. Si le sexe des femmes est

désexualisé par les professionnel-le-s de santé, il n'est pas désexualisé

pour les femmes et leurs compagnons. Des gestes qui sont banalisés,

mais ne sont pas banals.

Le film montre encore les tensions politiques existant autour des VO et

les difficultés de dialogue entre activistes, médecins et politiques. Le

manque de moyens des professionnel-le-s est évoqué. Certaines voix

sont dures. L'ego semble bloquer les prises de conscience.

Un point essentiel. Des femmes ne se sentent pas entendues dans leur

besoin de dialogue. Des institutions et des professionnel-le-s leurs

répondent en augmentant la prise de notes pour documenter les

pratiques et se couvrir juridiquement. Ces réponses accentuent plutôt

qu'elles ne résolvent le problème d'incompréhension soulevé tout au

long du film. Du contact plutôt que des procédures.

Le film est disponible en replayjusqu'au 14 juillet sur www.arte.tv

Patricia Perrenoud,

anthropologue et sage-femme à la Haute Ecole de Santé Vaud

Pour en savoir plus: Entretien avec Ovidie et le point en Suisse avec Solène Gouilhers

sur www.rts.ch

Voir également le numéro 1/2 2018 de Sage-femme.ch qui avait pour thème les

violences obstétricales

Documentaire de Sandra Ducasse et Francisco Taranto Jr.,

France, 2020,74 mn

L'art d'accoucher partage des points
communs avec Accoucher autrement discuté

dans le numéro 5 d'Obstetrica. Un film à

remettre dans le contexte de la naissance

français où la place du risque a marqué

l'organisation des suivis de la naissance et a

limité, plus qu'en Suisse, le recours à des

modes de naissances hors du système hos-

pitalier/technicisé. Le film prend le contre-

pied de ce système et revendique plus

d'ouverture pour les femmes/couples. Un film à voir lui aussi,

/.'a/td'occouc/rer comporte des entretiens de sages-femmes (SF): J. La-

viltonnière (JL), H. Sautriau et M. Le Dû (MLD) également anthropologue.

Ces SF amènent des réflexions fines autour de l'accompagnement

continu (difficilement accessible en France), de l'ouverture à la

diversité des couples et du respect nuancé de la normalité de la

naissance. Ces réflexions peuvent paraître banales pour des SF; mais dans

la situation actuelle, ces propositions ne sont pas réalisées en

pratique. JL et MLD appellent à une humilité des sages-femmes.

Plusieurs couples partagent leurs cheminements et naissances.

Comme dans Accoucher autrement, ce sont des couples de classe

moyenne s'investissant dans un projet de naissance. Ici encore, une

partie de la population est rendue invisible: celle qui n'a ni le temps ni

les moyens d'accéder à différents moyens de préparation à la

naissance et à la parentalité, ou celle qui ne ressent pas un besoin marqué

de se positionner. On aurait souhaité que les auteur-e-s entendent la

proposition de MLD: repenser la naissance pas seulement pour les

couples dits «alternatifs», mais pour tous les couples.

Le film fait un détour par la Grande-Bretagne où les choix du lieu de

naissance sont ouverts, et une promotion de la normalité est en place.

Cette situation fait suite à divers initiative et recherches.

Idée originale: quelques minutes avec une chanteuse, accompagnante
dans une maternité en France.

Petits bémols. Le film laisse trop de place aux envolées lyriques,
diluant les messages importants. Il vulgarise par ailleurs de manière

problématique la neurologie. Enfin, l'idéologie du choix et de la responsabilité

individuelle est très présente et demanderait à être analysée

avec plus de recul par un-e spécialiste de ces questions. C'est lui aussi

centré sur la grossesse et l'accouchement, et évince la période postnatale

et l'entourage social des femmes. La répétition de ce pattern d'un

film à l'autre est problématique.

Patricia Perrenoud,

anthropologue et sage-femme à la Haute Ecole de Santé Vaud

Pour une vision éclairée des limites «du choix»: McCabe, K. (2016). Mothercraft: Birth

work and the making of neoliberal mothers. Soc Sei Med; 162,177-184.

Obstetrica 6/2020 77


	Maternité et iconographie de la Madone revisitée

