
Zeitschrift: Hebamme.ch = Sage-femme.ch = Levatrice.ch = Spendrera.ch

Herausgeber: Schweizerischer Hebammenverband

Band: 114 (2016)

Heft: 6

Artikel: A la rencontre des sages-femmes traditionelles en Amérique latine

Autor: Affane, Melissa / Bodart Senn, Josianne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-949220

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-949220
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Focus

A la rencontre des sages-femmes
traditionnelles en Amérique latine
En 2015, durant un long séjour en Amérique latine, Melissa Affane rencontre

27 sages-femmes traditionnelles pour approfondir leur art ancestral, leurs rôles et

leurs préoccupations. Un voyage dans un espace-temps bien différent du nôtre.

«Sage-femme.ch»: Dans quelles circonstances avez-vous

entrepris ce voyage? Etiez-vous touriste? Etiez-vous seule?

Melissa Affane: Dans un contexte de vie bouleversant,
j'ai décidé de reprendre les «chemins du monde», en
suivant mon fil rouge: aller à la rencontre des sages-femmes
traditionnelles. Un rêve! C'est donc seule que je suis partie

et je ne connaissais pas de sages-femmes sur place.
Il faut dire que l'Amérique latine fait aussi partie de moi:
c'est à mes 15 ans que j'ai foulé pour la première fois ces

terres ancestrales et, déjà auparavant, j'y avais ma
famille de cœur. Lors de cette première expérience, j'avais
rencontré deux anciennes sages-femmes traditionnelles
à Otavalo (Equateur).
J'ai de nombreux amis en terres andines. Le Mexique restait

pour moi une terre inconnue.

Combien de temps a pris ce voyage? Au départ, quelles
étaient vos intentions?
Durant huit mois et demi, je suis allée à la rencontre des

sages-femmes traditionnelles au Mexique dans les Etats

de Mexico et de Michoacân, en Equateur dans la province
de l'Imbabura et en Colombie dans la Sierra Nevada
de Santa Marta. Mon intention était de rencontrer ces

sages-femmes, de partager avec elles sur nos savoirs

respectifs, et de travailler avec elles.

Entretien avec

Melissa Affane, sage-femme indépendante,

accompagnement global et accouchements

à domicile, Orbe

Melissa Affane en Amérigue latine

En somme, il s'agissait de co-apprendre! Apprendre en

partageant leur quotidien, travaillant avec elles et me
nourrissant ainsi in vivo de ces traditions, croyances,
savoirs, etc. Tout un monde qui me fascine! Une passion!
Par ces rencontres, j'ai recherché une transmission desa-
voirs entre pairs, avec un grand intérêt pour les traditions
autour de la périnatalité.

Avant de partir, que saviez-vous des sages-femmes
traditionnelles?
Il y a 19 ans, j'ai rencontré deux sages-femmes traditionnelles

en Equateur. J'avais eu l'honneur d'être accueillie

auprès d'elles. Et le monde amérindien me nourrissait
déjà. A l'époque, je mettais tout en place dans l'intention
défaire mes études de sage-femme, et la naissance à

domicile était pour moi une évidence.
Les savoirs, valeurs et croyances ancestrales sont d'un

grand intérêt à mon cœur. Par mes connaissances, je
savais comment la naissance y est accompagnée, mais
aussi et surtout comment tous leurs rites enveloppent
l'arrivée d'un «Petit».
Je savais que le massage, l'utilisation des plantes et
l'accouchement à la maison faisaient partie de l'art de la

sage-femme. Et c'est par ailleurs également ce qui en
nourrit intuitivement ma propre pratique. Malgré ces

connaissances, je souhaitais aller me baigner dans ce

monde. J'ai donc cherché à sentir, à ressentir leur
manière de pratiquer, à m'en imprégner. A posteriori, c'était
aussi un peu comme m'en nourrir, là où c'est tellement
évident: aller cueillir l'eau à sa source!

Et sur place, qu'avez-vous observé?
Je n'avais pas de contact avant mon départ. Et il en faut
du temps pour accéder à ces sages-femmes! Dans la
société métisse, la sage-femme est inconnue, le médecin et
assistantes infirmières prennent le relais dans le domaine
de l'obstétrique! Dans les communautés indiennes, tout
le monde sait ce qu'est une sage-femme et il y en a une!

Une Sage! Mais encore faut-il «accéder» à ces communautés

indiennes et y être acceptée, chose qui n'est pas

toujours très simple!
C'est par le bouche à oreille que j'ai pu les rencontrer. Et

c'était souvent toute une aventure... En témoigne cette
expérience assez exemplaire: «Ah, la sage-femme! Là,

regarde, tu vois l'eucalyptus, le plus vert. Ben elle est

juste derrière!» Tous les repères et référentiels changent!
A savoir que lorsque l'on m'explique ça, je me trouve
dans la vallée, avec des eucalyptus et pins à la ronde et

qu'en face, à trois heures de marche environ, se trouve

8 Sage-femme.ch • Hebamme.ch 6 2016



cette montagne avec «cet» eucalyptus-là, plus vert et
un peu plus haut parmi d'autres. Et que la sage-femme
habite juste derrière, en descendant!
Ou alors lorsque je vais suivre ces indications soigneusement

expliquées pour arriver auprès d'une sage-femme.
Assise dans le colectivo - c'est comme cela qu'on désigne
le petit bus communautaire-j'observe attentivement le

paysage. Et voilà que je demande au bus de s'arrêter au
beau milieu des montagnes. Puis, je cherche ce fameux
petit chemin qui se faufile à travers champs, en espérant
que c'est le «bon» parmi les autres. Après un certain
temps, j'arrive à la seule maison à la ronde avec l'espoir,
là encore, de frapper à la «bonne» porte. Et là, quelle
surprise d'être accueillie à bras ouverts par la sage-femme
et un mezcal à 10h30 du matin.

Ou'est-ce qu'un «mezcal»?
Le mezcal est un alcool traditionnel du Mexique fabriqué
à base d'agave. Il est servi, pour toute occasion, en signe
d'accueil dans le monde rural. Ce qui fera dire au petit-fils
de cette sage-femme: «Buvez ensemble au nom des

femmes, et vous rirez!»

Oui est sage-femme traditionnelle?
Une sage-femme traditionnelle est une femme qui a

appris son art par la transmission de sa mère, sa grand-mère
ou une autre femme proche. Elle peut aussi être initiée

par «la force des circonstances» de sa communauté. Souvent

très jeune, à 13-15 ans déjà, elle commence à faire
ses premiers pas dans la vocation. Une sage-femme est

ou devient aussi la femme-médecine de sa communauté:
toute la population la sollicitera, des plus petits aux plus
grands, pour tous les problèmes de santé, les protections
et aussi la «bénédiction» lors des naissances, mariages et
décès. Elle peut aussi être comme une conseillère, une
guide. C'est tout un monde-
La promotion delà césarienne y est en vogue et de
nombreuses campagnes effectuées auprès des populations
indiennes véhiculent l'information des risques de
l'accouchement par voie basse. La césarienne pour prévenir

la pré-éclampsie pour exemple. La pré-éclampsie qui
semble être le seul diagnostic connu du professionnel et
de la population, ce qui «permet» une césarienne
systématique dès le symptôme d'une céphalée persistante ou

une tension légèrement plus élevée, sans autre
investigation. Et, par la même occasion, une stérilisation «en
douce» sera aussi bien souvent effectuée: sans en informer

la femme, ou alors en lui disant simplement... qu'elle
a suffisamment d'enfants ou que sa vie en dépendait!
Un des moyens de génocide, de mon point de vue, des

peuples indiens qui est encore largement pratiqué.
Il y a aussi certaines sages-femmes qui se font happer

par la popularité qu'elles suscitent à l'étranger. Et du

coup, un rapport à l'argent entre en jeu. Ce qui n'est pas

toujours facile à gérer!

L'âge de la sage-femme est-il un atout? En vieillissant,
a-t-elle plus de pouvoir ou de charisme?

L'âge amène le respect: c'est encore très marqué dans ces

populations. La sage-femme traditionnelle âgée règne
encore plus au sein de la communauté, et elle sera un
atout pour sa communauté. Comme ici, une ville qui a

son hôpital a davantage de prestige! Avec l'âge, il lui est

Lors d'un soin, Dona C. fume pour éloigner le «mauvais esprit».

aussi conféré le pouvoir de femme-guérisseuse, de cha-

mane. Mais ceci reste très dépendant des régions, des

communautés indienne, traditionnelles ou non.
Avec son expérience, la sage-femme allie l'art médical
aux soins traditionnels prodigués tout au long de la

grossesse, la naissance et surtout la longue période postnatale.

Les soins traditionnels marient l'usage de plantes
médicinales, les massages et les bandages, le recours à

une hutte de sudation, des chants et des invocations,
l'habitude de fumer le tabac pour éloigner le «mauvais

esprit».

Cela fait beaucoup de choses qui ne nous sont pas
familières... Tout d'abord, qu'est-ce que cette hutte
de sudation?
La hutte de sudation est déjà unetraduction. Au Mexique,
on parle du Temazcal, mais il se trouve sous d'autres
noms selon les régions, dans toute l'Amérique latine. On
la retrouve aussi au Nord chez les Amérindiens, c'est le

principe de l'Inipi.
Il s'agit d'une hutte qui représente le centre de la terre.
Il en existe deux versions: l'une en dur, faite de terre, et
l'autre fabriquée avec des cerceaux de bois, recouverts
de tissus. Au centre, il y a un creux qui symbolise l'utérus
de la femme: c'est là que l'on mettra des pierres chaudes,

préalablement chauffées au feu, et que l'on y versera
un peu d'eau. Autour de ce foyer, des femmes et des

hommes, ou seulement des femmes, ou en individuel,
se réunissent en cercle. Chaque Temazcal avec son cercle
est une cérémonie au cours de laquelle la terre est
remerciée. Chaque Temazcal a sa fonction: il peut être
de guérison, un soin, une purification, des cérémonies
rituelles de saison, une célébration.
Et c'est un lieu qui peut également accueillir des

naissances, le plus souvent les soins postnataux, des

fumigations et des bains de vapeur entre autres.
Traditionnellement, toute sage-femme a son Temazcal.
Le déroulement de cette cérémonie est très codifié,
depuis sa création jusqu'à sa fin. Il est mené par une

personne qui en a reçu l'initiation durant 4 ans environ.

6 2016 Sage-femme.ch • Hebamme.ch 9



Focus

Mamas Beatriz et Rosaria, Otavalo, Equateur

Par la chaleur et les vapeurs, la répétition des chants et
des tambours, le Temazcal suscite une transe et une
rencontre à l'intime de soi.

Les chants et les invocations, comment cela se passe-t-il?
Le Temazcal en est le lieu de prédilection. Autour des

pierres chaudes qui dégagent de la vapeur, une
personne initie un chant et les autres membres du cercle
suivent. Et cela se poursuit, en précisant à qui on
souhaite offrir un chant - à la Terre, à l'humanité - et dans

quelle intention. Par le biais du chant et des sons des

tambours, des invocations sont faites. C'est surtout le

cas lors d'un Temazcal de guérison, ou d'un Temazcal de

naissance, et toujours pour ouvrir une telle cérémonie.
L'invocation incontournable est celle pour demander à

la Pacha Mama (Mère-Terre) une bénédiction de la Terre

et de la femme, et pour remercier la Terre et le cercle.
Et il y a aussi l'invocation des Esprits, celle des quatre
directions, celle du Père-Ciel et de la Terre-Mère. Autant
que possible, les chants ancestraux sont menés dans
la langue traditionnelle.

V a-t-il des pratiques particulières pendant
l'accouchement lui-même?
Durant le travail, la femme est entièrement libre de ses

mouvements. Dans de nombreuses traditions indiennes,
l'accouchement se fait accroupi, en suspension, et le

père est présent. L'osculation fœtale se fait au moyen de
la cornette de Pinard et, bien souvent, il n'y a rien.
Le temps est... intemporel. La sage-femme accompagne
la parturiente et la famille avec tout ce qu'elle est.
Des chants traditionnels, un tambour parfois, comme au

Mexique, surtout si le travail se déroule dans le Temazcal,

des ablutions ou «bain» d'eau chaude de plantes qui
réchauffent et qui sont utérocontractantes, des bains de

vapeurs de plantes aussi.

Les sobadas - massages spécifiques - et le rebozo - autre

massage avec utilisation d'un «foulard» traditionnel -
sont très utilisés. Surtout lors d'un travail long ou d'une

dystocie detravail. Enfin, ily a un «grog» de naissance, qui

précipite la naissance ou la facilite: la saca muchacho ou
«celle qui fait sortir le bébé» est une plante aux proprié¬

tés utérocontractantes puissantes que l'on boit dans un
chocolat chaud. Mais, plus communément dans toutes
mes rencontres, c'est la rue officinale qu'elles utilisent

pour cet effet. Et oui, je vous assure que c'est puissant!
Pour finir, et surtout au Mexique, la sage-femme
traditionnelle se doit de fumer au début de sa prise en charge
et surtout, une fois que le «Petit» est né. Elle va répandre
sa fumée autour de la mère et son «Petit» afin de purifier
et de chasser, c'est-à-dire d'écarter le «mauvais esprit».
J'ai aussi retrouvé cette pratique en Equateur.
Le placenta est remis à la Terre, celle qui est considérée

comme notre Mère. C'est un lieu de recueillement tout au

long de la vie de ce «Petit», et un lieu de soin à chaquefois
qu'il le nécessitera. Telle est la vision des peuples indiens
de la Sierra Nevada de Santa Marta.

Et les bandages, à quoi servent-ils?
Ce soin postnatal se pratique de manière traditionnelle
dans toute l'Amérique latine. On enveloppe et on resserre
le bassin - entre autres - avec un tissu durant la période
postnatale. L'intention est de fermer le bassin, son ossature,

afin de garder son énergie vitale. Ce serrage du bassin

et de l'abdomen va aussi permettre à chaque organe
de retrouver plus facilement sa place, et il offre un soutien

à la région abdominale.
Selon les régions et les sages-femmes, ce bandage se fait
avec un tissu en coton ou en laine simple, mais il est parfois

tissé. On peut aussi y ajouter des cataplasmes faits
avec certaines plantes pour leurs propriétés spécifiques:
ortie, rue, absinthe, sauge, romarin, l'achillée millefeuille.
Dans leur conception, ces plantes amènent du chaud, ce

qui veut dire qu'elles viennent stimuler la circulation
sanguine, I'involution utérine. En amenant du chaud, elles

font aussi sortir le froid. C'est ce froid qui est perçu
comme celui qui engendre l'affaiblissement, une dépression,

voire une cause d'infertilité, et qui laisse place au
«mauvais œil».

A quel point la période postnatale est-elle «longue»?
La période postnatal dure environ 40 jours. C'est la

fameuse «quarantaine» que l'on observe dans toutes les

sociétés ancestrales. Elle s'accompagne d'un quotidien
codifié, dont quelques règles alimentaires et soins
postnataux.

Le post-partum est une période charnière pour la vie de
la femme, du couple et de la jeune famille. Celle-ci est
très entourée en Amérique latine alors que, chez nous,
nous manquons cruellement d'une telle «enveloppe».
Bien des rites que nous avions aussi autrefois ont été

perdus, notre mode de vie nous l'ayant plus ou moins
«imposé». Ils avaient pourtant tout leur sens, leur
«essence» me semble-t-il.
Quand la femme reste au repos, tout l'environnement
s'organise autour d'elle pour qu'elle prenne soin de son
«Petit» et d'elle-même. Elle récupère plus rapidement,
l'allaitement se met vite en place et il prévient la

descente d'organes. Cette période permet aussi le développement

du lien mère-enfant. Ce soutien prévient la

dépression postnatale.

10 Sage-femme.ch • Hebamme.ch 6 2016



Durant 10 à 15 jours, la femme reçoit la visite
quotidienne de la sage-femme. Celle-ci espacera ensuite ses

visites au rythme d'une tous les 2 ou 3 jours pour maintenir

les soins se rapportant au bandage du bassin.

C'est aussi durant cette période que la sage-femme va

effectuer les sobadas, des massages à des moments précis,

à trois reprises. Ils sont faits dans l'idée de venir
«chasser le froid, d'amener le chaud et de fermer le

corps».

Dans la culture locale, quelle place occupe la sage-femme
traditionnelle?
La sage-femme traditionnelle est une personne très
respectée dans la communauté, elle est aussi une référence
médicinale. Elle est «la femme médecin» de la communauté.

Les gens de tous âges viennent la consulter pour
toutes sortes de maux. Ils pensent que ceux-ci sont reliés
à une force supérieure «énergétique»: dans leurs

représentations, il s'agit de chasser le «mauvais esprit» ou de

mettre tout en place pour ne pas laisser entrer le «mauvais

esprit» dans le corps.

Et si vous aviez une baguette magique, que feriez-vous?
Je chercherais à apporter un équilibre entre le spirituel et
le matériel!
Là-bas, un coup de baguette magique pour préserver
toute la magie de cette spiritualité et de la sacralité de
la naissance mais aussi pour veiller à la vie des femmes
et de leurs «Petits». Au plein cœur de la Sierra, il faudrait
parfois pouvoir avoir recours à un hélicoptère. Ce qui
éviterait au minimum 5 heures de route scabreuse en

cas de transfert d'extrême urgence.
Et ici, un coup de baguette magique pour apporter de la

magie, de la spiritualité et du sacré à la naissance. Il

faudrait pouvoir ouvrir la compréhension de ce chemin
initiatique qu'est la naissance. Plus précisément, il faudrait
s'ouvrir à la confiance, une confiance en la vie oui, mais

surtout une confiance en la femme et son enfant. Initier
la femme à ce chemin et, avec elle, sa famille en devenir.
La sage-femme peut être celle qui lui offre cette ouverture!

Propos recueillis par Josianne Bodart Senn

Ou'est-ce qui vous a le plus étonnée dans ces contacts

au quotidien?
A ma grande surprise, dans les communautés indiennes

d'Equateur et Colombie, il y avait aussi des hommes

sages-femmes. C'est une tradition qui s'éteint, mais ces

hommes semblaient être davantage des «gardiens»: ils

ne touchaient absolument pas la parturiente, hormis
lors de soins «extérieurs» postnataux. Ces soins sont
l'équivalent de ceux donnés par les sages-femmes. Mais,

pour ce qui est de la naissance, les hommes sages-
femmes étaient un peu plus distants, ils se concentraient

sur leurs missions d'avoir à recevoir l'enfant et à

invoquer les esprits de protection. Au cours de mon

voyage, j'en ai rencontré trois, qui n'exerçaient plus. Je

les ai senti moins fatalistes, davantage demandeurs
d'évolution, particulièrement dans les aides et l'accès

aux soins.

Sije comprends bien, là-bas, la physiologie et
la spiritualité sont très imbriquées?
Bien sûr. Je vous donne un exemple. En Colombie, et plus

spécifiquement dans la Sierra Nevada de Santa Marta,
auprès des peuples Arhuaco, Wiwa et Kogi, la Saga est

une guide spirituelle qui fait office de sage-femme. Et si

elle n'est pas là, ce sera I eMamu, le chef spirituel homme
de la communauté, qui servira de guide.
Il y a de nombreux rituels sacrés effectués avec le sang
de la femme - le «sang des lunes», celui de la naissance,
celui des premières «lunes» de la jeune fille - pour
soigner la Terre.

Là-bas, la richesse spirituelle et sacrée a toute sa place
autour de la naissance. Les rituels sacrés sont même

indispensables à l'accompagnement de la naissance et à sa

compréhension.
Ces éléments ont complètement disparus dans nos
contrées. Ici, la richesse matérielle est en surabondance
alors que, sous ces latitudes, elle manque cruellement.
Mais, finalement, je ressens ces deux situations comme
difficiles à vivre l'une comme l'autre, chacune à leur
niveau.

Lors d'une préparation de soin, Dona C confectionne

un bandage avec des orties.

Dofia Cliofa, 80 ans, Atezqualitis, Mexico

6 2016 Sage-femme.ch • Hebamme.ch 11


	A la rencontre des sages-femmes traditionelles en Amérique latine

