
Zeitschrift: Hebamme.ch = Sage-femme.ch = Levatrice.ch = Spendrera.ch

Herausgeber: Schweizerischer Hebammenverband

Band: 111 (2013)

Heft: 12

Artikel: Unser Körper : unser Leben?

Autor: duden, Barbara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-949183

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-949183
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dossier

Unser Körper-unser Leben?
Wollen wir wissen, wie junge Frauen sich in ihrem Körper heute wahrnehmen und

worin der Kontrast dieser Erfahrung mit dem Erlebnis des Frauseins ihrer Mütter oder

gar Grossmütter besteht, müssen wir zunächst die 1970er Jahre anschauen, denn

diese Jahre waren eine Wendezeit in der «Körpergeschichte» von Frauen und Müttern.
Damals machten Frauen ihren Körper öffentlich zu einem Politikum. Sie wollten sich

nicht mehr so benehmen, wollten nicht mehr so sein wie ihre Mütter.

Barbara Duden, Hannover (D)

Frauen gingen auf die Strasse mit Spruchbändern und

Slogans, die Tabus brachen: «Mein Bauch gehört mir!»
«Kinder oder keine, entscheiden wir alleine!» und «Wir
fordern reproduktive Selbstbestimmung». Sie griffen
Politiker und den Staat an, der den Schwangerschaftsabbruch

unter Strafe gestellt hatte, eine Medizinerschaft,
die sie entmündigte und die Männer, die Frauen mit ihren
unsichtbaren häuslichen Tätigkeiten versorgten und die

sie nun als unachtsame Ehemänner, gewalttätige
Bettgenossen oder lieblose Partner brandmarkten. Die

Slogans trafen. Der Bilderstrom demonstrierender Frauen,
meist mit Kindern und Kinderwagen, blieb im kollektiven
Gedächtnis haften. Ein erfrischend frecher Gestus war
charakteristisch für diese aufmüpfige Zeit. «Von heute

an gilt mein Programm!» textete eine Frauenband in Berlin.

Prof. Dr. Barbara Duden ist Historikerin und

emeritierte Professorin am Institut für Soziologie

an der Universität Hannover. Sie ist einer breiten

Öffentlichkeit unter anderem durch ihre Veröffentlichungen

zur «Geschichte des Frauenkörpers»

bekannt sowie durch ihr Buch «Die Gene im Kopf—

der Fötus im Bauch», in dem sie auch Vorträge

zu Hebammenfragen abdruckte.

Mudencaish.uiii-hannover.de

In den Fokus ihres Aufbegehrens rückten Frauen ihren

Körper und setzten davor ein «Danke, nein!». Nun wollten

sie von sich sprechen, die Macht über das Wissen
durch Mediziner brechen, sich selbst «in Besitz nehmen».
Feministinnen nahmen das Spekulum in die Hand, sprachen

mit Freundinnen über ihre Beobachtungen durch
dieses Instrument, tauschten Adressen aus von
Beratungsstellen für einen frauenfreundlichen
Schwangerschaftsabbruch und gaben sich Tipps für das Wagnis,
beim Gynäkologen selbstbewusst aufzutreten. Die
konkreten Forderungen waren klar und wurden weitgehend
erfüllt: Zugang zum schonenden Schwangerschaftsabbruch,

freier Zugang zur Pille, eine Medizin, die der Patientin

nicht autoritär begegnet und Gesetzesreformen zur
partiellen Entkriminalisierung der Abtreibung. Im Kern

ging es also um mehr Freiheit und mehr Selbstbestimmung

in Bezug aufs eigene Fleisch und dem wurde
entsprochen. Wie aber steht es mit den damaligen Hoffnungen

und Wünschen im Aufbruch in die Selbstbestimmung
über das eigene Fleisch? Und was wurde aus ihrer Widerrede:

«Ich verbitte mirfürderhin Ihre Einreden, jetzt sage
ich selbst, was mir passtl»?

Die Frau und Herr K.

Studien zur Sozial- und Mentalitätsgeschichte der
Nachkriegszeit zeigen, dass Frauen damals eine unerträgliche
Situation beenden wollten, die in den 1950er Jahren aufs

Engste mit ihrer Körperlichkeit vernäht war. Unerträglich
war vor allem der herrschende «Biologismus» und die mit
diesem Glauben begründete «Frauenrolle». Arbeitgeber,
Lehrer, Chefs, die allermeisten Menschen, mit denen eine
Person weiblichen Geschlechts zu tun hatte, eingeschlossen

ihre Familie, Partner und Nächste, handelten
selbstverständlich so, als ob «die Frau» durch ihre Körperlichkeit
vorherbestimmt sei: zur Eheschliessung, zum Kinderkriegen,

zur häuslichen Versorgung - und zum Schweigen
darüber. Die Anatomie schien ihr soziales Schicksal zu

begründen. Ein kleiner Unterschied zwischen den Beinen

sollte siedamals zur Frau machen und darum herum hatten

Wissenschaft und Nachkriegsgesellschaft dichte
Gespinste von der «Natur der Frau» erzeugt. «Die Frau» ist
ihr «Körper». Simone de Beauvoir hatte schon 1949
geklagt: «Von der Pubertät bis zur Menopause ist sie (die

Frau) der Schauplatz eines Ablaufs, der sich vollzieht,
ohne sie selbst zu betreffen.» In ihrer Körperlichkeit sollte
ihr Dasein erklärbar sein. Der Körper von der Menarche

4 Hebamme.ch • Sage-femme.ch 12 2013



Editorial

bis zur Menopause begründete weibliche Schwäche,
soziale Nachrangigkeit, häusliche Dienstbarkeit, die auch

am ausserhäuslichen Arbeitsplatz erwartet wurde. Ein

freundliches Lächeln, den Kaffee für die Chefs, das nette
Abendessen für Mann und Kinder zur rechten Zeit, die

selbstverständliche Zuständigkeit für die Kinder und in

den Haushalten ihre, der Frauen unsichtbare, allseitige
Verfügbarkeit. Diese biologisch unterfütterte «Frauenrolle»

mündete im feministischen Protest. Als
Hausfrauen in den 1970er Jahren wissen wollten, was sie

denn eigentlich den ganzen Tag tun, kam heraus, dass sie

ein Leben der allseitigen händischen Zuständigkeit führen,

mit Leib und Seele. «Oft werden wir Hausfrauen am
Ende eines Tages gefragt - und fragen es uns oft genug
selbst-warum wir abgearbeitet und müde seien. Wenn
wir diese Frage erschöpfend und verständlich
beantworten sollten, brauchten wir viel Zeit und Kraft. Denn

es ist schwer, mit Abstand von einer Sache zu reden, von
der wir keinen Abstand haben können, weil wir sie wie
ein Schneckenhaus immer mit uns rumschleppen,...»
beschrieben Hausfrauen damals ihre Existenz. Ein

Schneckenhaus, eine Lebenslage, die mit ihrem Körper verbacken

war. Elfriede Jelinek sprach deshalb von der Frau als

einer Person, die mit einem siamesischen Zwilling, nämlich

«Herrn K.», behaftet ist: «die Frau und ihr Herr Körper

gehören zusammen. Geht der Körper, geht auch die

Frau, welche ohne ihren Herrn, den Körper, nicht mehr
da ist. Und es gibt auch keine Ebene, auf der sich die Frau

ohne ihren Körper denken liesse... Keines der Teile dieses

Herrn K. kann, für sich allein, irgendeinen Sinn übernehmen,

ausser dem einen: schön, gefällig zu sein...».

Künstlerinnen machten diese Zumutung sichtbar. Die

Wienerin Birgit Jürgensen band sich eine «Hausfrauen-
küchenschürze» um, die in einen dreidimensionalen
Kochherd mit Brathuhn überging. Sie setzte ein Nest
zwischen ihre nylonbestrumpften Oberschenkel, legte
zwei Eier hinein und schnitt auf diesem Sinnbild einer
Brutstätte das Gesicht ab, das zu den Schenkeln gehörte.
Ein anderes Mal presste sie ihr Gesicht, das mit hellen
Locken nett anzusehen war, gegen eine Plexiglasscheibe
und schrieb mit Filzstift quer über das Selbstporträt:
«Ich möchte hier raus!».

Wohin führte dieser Gestus, «bloss hier raus»? Was

wurde aus der Verkettung von Frauenkörper, Frauendasein,

Kinderhaben, Hausarbeiten und sozialer

Nachrangigkeit-die «Frauenrolle» der 1950er Jahre eben - in

den folgenden Jahrzehnten? Ohne Frage war der Protest
und Aufbruch ermutigend und befreiend für die Aktivistinnen

und auch für ihre Mütter, weil sie eine verrückte,
oft verlogene Existenzform kollektiv sichtbar machten
und zurückwiesen. Was aber wurde aus der Forderung
junger Frauen nach körperlicher «Selbstbestimmung»
und aus ihrem Wunsch, sich Einreden vom Leibe zu
halten? Und was wurde aus der scheinbar naturhaft
vorherbestimmten «Hausfrauenrolle»?

Liebe Leserin, lieber Leser

Für die letzte Ausgabe dieses Jahres konnten wir Barbara
Duden gewinnen, für uns einen Artikel zu verfassen, der sich

unter anderem mit den gesellschaftlichen Veränderungen
der Rolle der Frau und der Mutter beschäftigt. Sie schlägt
dabei einen Bogen von den 1970er-Jahren, einer «Wendezeit
der Körpergeschichte der Frau», bis in die Gegenwart. Damals
machten Frauen ihren Körper zum Politikum, gingen
lautstark auf die Strasse, griffen Staat und Politiker an, und

forderten die Medizinerschaft heraus, die sie entmündigte.
Die konkreten Forderungen waren klar und wurden
weitgehend erfüllt: Zugang zum schonenden Schwangerschaftsabbruch,

freier Zugang zur Pille, eine Medizin, die der Patientin

nicht autoritär begegnet, eine selbstbestimmte Geburt
und Gesetzesreformen zur teilweisen Entkriminalisierung
der Abtreibung. Doch wie sieht es mit der Selbstbestimmung
über den eigenen Körper heute aus? Ein faszinierender
Artikel, vor allem für die jüngeren Leserinnen, beschreibt
Barbara Duden doch eine Entwicklung, die heutzutage
vielen Frauen und Müttern (und Männern) nicht oder
kaum mehr bekannt ist.

Dem Körper der Frau nehmen sich auch Martina König und
Barbara Schildberger an. Sie beleuchten in ihrem Artikel
die Rolle der Flebamme in der Beratung und Betreuung von
Frauen und Paaren mit unerfülltem Kinderwunsch und

zeigen mögliche Angebote zur emotionalen, psychosozialen
und körperlichen Unterstützung auf. Umfassendes Wissen

und die Reßexion der eigenen Werte und Einstellungen
gegenüber der Reproduktionsmedizin stellen dabei - so die

Autorinnen - eine wesentliche Grundlagefür eine erfolgreiche

Begleitung dar.

An dieser Stelle bedanke ich mich herzlich bei allen
Autorinnen und Autoren, den Beirätinnen der Redaktion,
der Grafikerin und der Druckereifür ihr Engagement!

Ich wünsche allen Leserinnen und Lesern eine besinnliche

Adventszeit, schöne Weihnachtstage und einen guten Start

in ein gesundes und erfolgreiches 20141

Herzlich, Wolfgang Wettstein

12 2013 Hebamme.ch • Sage-femme.ch 5



Dossier

Wissen aneignen
Damals studierten wir das Handbuch eines feministischen

Kollektivs in Boston, das unter dem Titel «Unser

Körper - unser Leben» Furore machte. Mit persönlichen
Geschichten, aber auch Graphiken über die inwendige
«Anatomie der Frau», leitete es die Leserin dazu an, sich

Wissen über «ihren Körper» anzueignen. Jenes Wissen,
über das in der Generation der Mütter nicht gesprochen
worden war. Das Handbuch erklärte, wie du ohne den
Unterricht eines Mediziners Empfängnis verhüten, dich

vaginal inspizieren, Schwangergehen, Gebären und Stillen

kannst. Die Autorinnen verknüpften ihre beissende
Kritik am «patriarchalen Medizinsystem» mit der
Aussicht, sich durch die Aneignung von Wissen zu befreien:
«Indem wir anfangen, unser körperliches Sein zu verstehen

und uns dafür verantwortlich zu fühlen, befreien wir
uns von vielen Ängsten und Hindernissen» (The Boston
Women's 1980: 34). An anderer Stelle deuteten die
Boston-Frauen den Nexus von Wissen und Ermächtigung in

starken Worten: «Endlich sehen wir uns so, wie wir sind
und können bessere Liebende, bessere Menschen werden:

selbstbewusster, autonomer und stärker» (The Boston

Women's 1980:34). Persönlich und durch die

Autolnspektion, also durch den Blick angeeignetes, objektives
Wissen über sich sollte zur Grundlage der Selbstbestimmung

werden und, so meinten die Boston-Frauen und
die allermeisten damals, der Weg dahin war offen, wenn
sie «sich selbst entscheiden». Die «informierte
Entscheidungsfindung» durch die betroffenen Frauen war die

Mitte dieses Vorhabens. Und tatsächlich war aufgrund
des Drucks der US-amerikanischen Frauengesundheitsbewegung

«die Pille» das erste ärztlich verschriebene
Mittel, das nur mit einem Beipackzettel auf den Markt
kommen durfte. Die Käuferin sollte die Nebenwirkungen
und Folgen der hormonellen Ausschaltung ihres monatlichen

Rhythmus informiert und «selbstbestimmt»
verantworten.

Soweit so gut. Es geht mir nicht darum, diese Forderung
zu kritisieren, schien sie doch erst einmal eine Erleichterung

im Vergleich mit der sprachlosen Generation der

Mütter. Allein, diese Forderungen hatten ein Doppelgesicht

und nahmen längerfristig einen nicht vorhersehbaren

Fortgang. Wir müssen nämlich rückblickend daran
denken, dass damals der Umgang mit dem Frauen- und

Mütterkörper gleichzeitig auf zwei Bühnen neu inszeniert
wurde: Auf der Vorderbühne protestierten Frauen gegen
die «autoritäre» und entmündigende Gynäkologenschaft,
auf der Hinterbühne änderte sich die Funktion und Stellung

des Medizinsystems in der Gesellschaft. Der vormalige

«Halbgott in Weiss» verwandelte sich nämlich im
wachsenden Gesundheitssystem in eine Instanz der

Beratung, deren wesentliche Aufgabe darin besteht, die
Klientinnen über jene Optionen zu informieren, die das

Gesundheitssystem anzubieten hat. Frauen wurden nun

selbst mit der Forderung konfrontiert, eine «informierte
Entscheidung» über den Einsatz oder Nicht-Einsatz von
Interventionen zu treffen. Selbstverantwortlich und auf
Basis der mitgeteilten Informationen. Entscheidungen
sollten getroffen werden, wo es ehedem nichts zu
entscheiden gab. Aus einer Forderung von Frauen war eine

Forderung an sie und ihre Selbstbestimmung als

Konsumentinnen geworden.

So kamen Frauen in eine neue Klemme: hatten sie sich

emphatisch darangemacht, sich Wissen über ihr körperliches

«Selbst» anzueignen, landeten sie unversehens in

der Verantwortung, «Entscheidungen» auf der Basis jener
«Informationen» treffen zu sollen, die ihnen die Experten
offerierten. In diesem Rahmen wurde das ehemals
entschiedene «Danke, nein!» fremder Einrede gegenüber
unmöglich, da die neue Freiheit ja gerade darin bestand,
«selbstbestimmt», rational, kalkuliert zwischen den
Optionen entscheiden zu müssen. Das «Danke, nein!» verlor
seinen Sinn, wenn auch die Nicht-Inanspruchnahme
eines Angebots in der informierten Entscheidung bereits
vorgesehen war. Deshalb spricht Silja Samerski von einer
«Entscheidungsfalle», die es unmöglich machte, das zu

tun oder zu lassen, wonach einer der Sinn steht, was sie

sich wünscht oder erhofft. (Samerski: Entscheidungsfalle)

Medizin und Gesundheitswesen standen nun den
Frauen als Instanzen gegenüber, welche - doch wohl in

Reaktion auf den feministischen Protest - die Klientinnen

oder Patientinnen in Übereinstimmung mit deren
«Autonomie» und «Freiheit» informiert, berät, anleitet
und behandelt.

Eine neue Sprachlosigkeit
Am Beispiel der Schwangerschaft lässt sich dieser
Szenenwechsel veranschaulichen. Die Schwangerschaft war
erst recht spät, nämlich im Zuge der 1970er Jahre medika-
lisiert worden, während durch die Umbettung fast aller
Geburten in die Krankenhäuser die Tätigkeit des Gebärens

schon ein Jahrzehnteher, in den 1960er Jahren,
neuartig redefiniert worden war und zwar derart, dass die

Sprech- und empfindungsfähige Gebärende hinter der

Datenaufnahme, Anleitung und hormonellen Optimierung

der Kontraktionen ihres uterinen Muskels
zweitrangig geworden war. In Bezug auf die neue «Schwan-

geren-Vorsorge» ist bemerkenswert, dass das Angebot
ärztlicher Kontrollen unter der Schwangerschaft in den

späten 1960er Jahren zunächst auf Unverständnis vonseiten

der Betroffenen stiess. Die «Industrie vorgeburtlicher
Erziehungsmittel» bemühte sich zunächst vergeblich,
Schwangere von dieser Notwendigkeit zu überzeugen.
Die Frauen kamen nicht freiwillig. «Wenn man es mit
Unwissenheit zu tun hat, ist das ärgste Problem, dass die
Idee gänzlich fehlt, dass es etwas geben könnte, was man
nicht weiss» (zit. nach Oakley 1984:267), kommentierte
ein Mediziner diese halb bewusste, halb gewohnheits-
mässige Abstinenz der Schwangeren. Schwangergehen
galt damals noch als Angelegenheit von Frauen, war noch
keine Medizinersache. Erst die Routine-Visualisierungen
durch den Ultraschall und das Screening auf «Risiken»

veränderte nachhaltig diese Haltung.

6 Hebamme.ch • Sage-femme.ch 12 2013



In einer Dekade - zwischen Mitte der 1970 und der

1980er Jahre - «lernten» Frauen, dass die Kontrolle ihrer

Schwangerschaften in ihrem eigenen Interesse sei und
ihren Wünschen entsprechen müsse. Das Angebot, durch

Beratung und Einsichtnahme über ihren Zustand Wissen

zu erlangen, untergrub auf eine unvorhersehbare Weise
ihr bis dahin notwendiges und kulturell selbstverständliches

Vertrauen in den eigenen Körper.

Frauengeschichtlich ist es ein Rätsel, wieso der Versuch,
im Gespräch mit anderen Frauen und im Verlass auf die

haptischen inwendigen Sinne etwas von sich zu wissen
und auf ihre Physis zu vertrauen, widerspruchslos in

Routinen und Befunden untergehen konnte, die weder
im strengen Sinne ärztlich begründet waren noch den

nötigen Raum Hessen, um von ihren Erfahrungen und

Wahrnehmungen sprechen zu können.

Zur Heraufkunft eines risikobehafteten
fehlerträchtigen Frauen-Körpers
In wenigen Dekaden gerieten die Schwangerschaft, aber
auch das Älterwerden, das Gebären, die Sorge um einen
Knoten in der Brust oder die Gesundheit des kommenden
Kindes in den Schatten der Anforderung, sich informiert
und verantwortlich am «Umgang mit dem Risiko» zu

beteiligen. Ein Bündel neuartiger Begrifflichkeiten besetzte
körperbezogene Geschehnisse im Frauenleben und richtete

deren Wahrnehmung neu aus: Verdacht, Prävention,
Früh-Erkennung, Normalfall, Bewertung, Screening,
Management, «informierte Entscheidung» und über allem
«das Risiko». Das Letztere hing bald als Damoklesschwert
über allen Phasen des Frauenlebens. Mit diesen
Schlagwörtern kam die Pflicht eines selbstverantwortlichen
Risikomanagements unter die Haut, dessen Ablehnung
ihr als unverantwortlich erscheinen musste. Der Frauenkörper

wurde zu einer Aufgabe, weil die neuen Besitzerinnen

sich diesen als ein Objekt hatten andienen lassen,
das Überwachung, Bewertung, Kontrolle nötig hat (Kau-

fert 2000:166).

Wir wissen noch zu wenig über die bewusstseins-

prägende Macht dieser Wende, die Befreiung mit neuer
Abhängigkeit verknüpfte. Gewiss ist allein, dass es zur
weiblichen Pflicht geworden war, sich auch dann ihren
Zustand verifizieren zu lassen, wenn es keine Anhaltspunkte

für begründete Furcht gab, weil die eigenen
Sinne ihr eigentlich sagten, dass alles gut sein müsste.

So kam ein neuer, fehlerträchtiger Frauenkörper in die

Welt: «Ältere Vorstellungen, die es für selbstverständlich

gehalten hatten, dass Wohlfühlen und Gesundsein engs-
tens verwoben sind, wurden durch die Idee eines trügerischen

Körpers ersetzt: die Vorstellung, dass eine Frau

sich zwar pudelwohl fühlen kann, sich dennoch aber
Krankheit in ihr versteckt». So beschreibt die kanadische

Medizinsoziologin Patricia Kaufert die symbolische
Wirkmacht des routinemässigen Mammographie-Screenings
(Kaufert 2000:170). Das Angebot, Risiko-Screening und
eine Risiko-Abklärungen von Brust, Bauch oder uteriner
Frucht vorzunehmen, hatte es offenbar in sich, das

Selbstvertrauen zu schwächen und Ängste in den Alltag
einzuschleusen, gegen die Vernunft und Lebenserfahrung

keine Stimme mehr hatten. Das Erleben von sich als gut
und richtig kam in Konflikt mit der virtuellen Möglichkeit,
es könne bereits etwas vorliegen, auch wenn sie es nicht
wahrnehmen kann. «Die Unschuld geht verloren und die
Frau wird wachsam dafür, dass ihr Körper sie betrügen
kann» (Kaufert 2000:181). Von den Kontrollangeboten
während der Schwangerschaft wirkten die Techniken der

Visualisierung des Ungeborenen besonders intensiv, da

sich am Ultraschallbildschirm zwei Blicke überschneiden:
der zuneigende Blick der Frau auf ihr kommendes Kind
und die Funktion der Technik, nach Normabweichungen
zu fahnden.

Das Fachwort des «Risikos» war der Versicherungsmathematik

ausgewandert und verdichtete sich durch die

Verwechslung von «Risiko» mit Gefahr zu einem
spätmodernen Mythologem. Es verkörperte Macht von einer
anderen Art als ehemals der «authoritative» Mediziner.
Schon Mitte der 1980er Jahre wurden in Deutschland
acht von zehn Schwangeren als «Risiko-Schwangere»
etikettiert, verängstigt und man intervenierte ohne Not

vorgreifend in ihre Geburtsverläufe. Es war damals
unmöglich, dem Widersinn solcher Verkrankung etwas
entgegen zu setzen. Weshalb? Einem prophezeiten «Risiko»

lässt sich ex ante nicht widersprechen. Jedoch:

Risikoberechnungen sagen nichts darüber aus, was hier und

jetzt mit dieser Frau ist und offenkundig vorliegt. Statistische

Risiko-Klassifikation und begründete Diagnostik
«sehen» die Patientin in einer unvergleichbaren Weise.

Risikoberechnungen können nichts darüber aussagen,
wie die Zukunft dieser Patientin sein wird, sie lähmen
aber die begründete und vernünftige Urteilskraft in der

Gegenwart. Da zu einer Risiko-Zuschreibung nichts
erkenntlich vorliegen muss, legitimiert sie ungerechtfertigte

Eingriffe. Und so kam die Häufung von Kontrollen,
Prozeduren, Interventionen in die Geburtsmedizin.

Ich habe mich oft gefragt: Wie hätte nur diese
Geschichte der Frauen zu ihrer «Befreiung», zu Autonomie
und Selbstbestimmung über ihren Körper anders verlaufen

können? Eine entscheidende Weichenstellung war,
dass die Schwangeren nicht Hebammen, sondern der
Medizin überantwortet wurden. Das Können von
Hebammen und ihre Erfahrungswissenschaft bestand ja
darin, zwischen der «Normalität» oder Gesundheit und

einer «Pathologie», also einer wirklichen Gefahr,
unterscheiden zu können. Das war die Grundlage ihres Berufes

gewesen. Nun wurde ihre Betreuung von Schwangeren
der Medizin nachgeordnet. Hebammen bauen heute die
diffusen Ängste nach dem Arzt-Besuch wieder ab und

versuchen, den Frauen erneut Zuversicht und Ruhe, also
die Haltung «guter Hoffnung» einzuflössen. Aus

frauengeschichtlicher Perspektive wäre es nötig, die Vorsorge
für Schwangeren in die Hände von Hebammen zu legen,
um die Last eines fehlerträchtigen, risiko-behafteten
Frauenkörpers etwas loszuwerden.

12 2013 Hebamme.ch • Sage-femme.ch 7



Dossier

Vom Untergang der «Frauenrolle»
Was, schlussendlich, blieb von der «Rolle» als Hausfrau
und Mutter? Im Normativen fast nichts. Kaum ein Chef
und wenige Partner würden sich heute mehr trauen, die
Dienstbarkeit von Frau als ihren Naturcharakter einzufordern.

In den Familien ist die Zuständigkeit der Mutter für
die Sorge um die Kinder nicht mehr selbstverständlich. Es

muss zwischen den Partnern ausgehandelt werden, wer
zuhause bleibt, wer wann aufs Kind aufpasst, wer das

Geschirr spült oder den Geschirrspüler ausräumt. Die

Zuständigkeit für die Sorgearbeiten hat sich offenbar vom
Tandem mit dem Frauenkörper gelöst und mutierte zu

einem Problem des Aushandelns zwischen Frauen und

Männern. Das Anstössige ihrer Situation, das damals in

den Slogans der Frauen sichtbar und öffentlich gemacht
wurde, scheint neuerlich «im Privaten», also im Streit um
die jeweiligen Pflichten und Möglichkeiten der Partner,
verschwunden zu sein.

Zugleich zeigen Untersuchungen, dass Frauen nach wie
vor inner-und vermehrt ausserhäusliche Arbeiten schultern.

Die Schweiz stellt staatlich und kantonal nur in

geringem Masse kostenlose Hilfen bereit, die Mütter
entlasten würden. Zugleich bringt deren oft tieflöhnige
Erwerbsarbeit nicht genug ein, um ihre unentgeldliche,
häusliche Versorgung durch gekaufte Dienstleistungen
zu ersetzen. Die weibliche «Erwerbsquote», die Erwerbsarbeit

von Ehe-Frauen und Müttern, ist in der Schweiz so
hoch wie in keinem Land Europas. Aber Frauen finden
entlohnte Arbeit meist nur in einem Sektor des Niedriglohns,

in flexibilisierten Teilzeitjobs, mit denen sich eine
auskömmliche und «individuelle» Existenzgrundlage nicht
erwirtschaften lässt. Dabei sind heute viele Frauen als

Haushaltvorsteherinnen für das Einkommen verantwortlich.

Die feministische Makro-Ökonomin Mascha Madörin
berechnete, dass Frauen, die bezahlte und unbezahlte
Arbeit zusammengerechnet, vier Fünftel ihrer
Lebensarbeitszeit mit Tätigkeiten der Versorgung zubringen
(Madörin 2007:146) Sie belegte also mit Zahlen, dass

persönliche Dienstleistungen den wichtigsten Arbeitsbereich

von Frauen darstellen. Diese Ordnung zwischen
den Geschlechtern wird nicht mehr durch die Ideologie
einer «Frauenrolle» verbrämt. Hebammen, die Vorsorge
und Nachsorge anbieten, fragen sich deshalb, was nötig
ist, damit Frauen und Mütter zeitlich und finanziell
zurecht kommen können, wenn sie einen Haushalt, Kindern
und die Pflege für hilfsbedürftige Nächste übernehmen
und simultan auf den Erwerbsarbeitsmarkt
personenbezogener Dienstleistungen mit Tieflohn und flexiblen
Zeitregimes angewiesen sind.

Literatur
Duden, Barbara (2011): Der Mythos der Risikomedizin

brechen. In: Deutsche Hebammenzeitschrift 4,20-24,

Duden, Barbara (2010): Frauen «Körper»: Erfahrung und

Diskurs (1970-2004). In: Ruth Becker, Beate Kojendiek

(Hg.): Handbuch Frauen- und Geschlechterforschung,

rw. Anil. Wies 5 1

Enders, Uta, Block, Irene, Müller, Susanne (1981):

Das unsichtbare Tagwerk. Mütter erforschen ihren

Alitag. Reinbek: Rowohlt Verlag.

Kaufert, Patricia (2000): Screening the Body: The Pap

Smear and the Mammogram. In: Margaret Lock (Hg.):

living and Working with the New Medical Technologies.

Cambridge; Cambridge University Press, 165-183.

Madörin, Mascha (2007): Neoliberalismus und

die Reorganisation der Care-ökonomie. in: Denknetz

Jahrbuch 2007,141-162.

Oakley, Ann (1984): The Captured Womb: A History

of the Medical Care of Pregnant Women. Oxford:

Biackwell.

Samerski, Silja (2013): Informierte Entscheidung;

Ende des kundigen Urteils? In: Deutsche Hebammenzeitschrift

9,58-63

Samerski, Silja (2010): Die Entscheidungsfatle. Wie

genetische Aufklärung die Gesellschaft entmündigt.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgemeinschaft.

Schor, Gabriele (Hg.) (2010): Donna Avanguardia

Femminista Negli Anni '70 dalla Sammlung Verbund

dt Vienna. Mailand: Mondadori Electa.

The Boston Women's Health Book Collective (1980):

Unser Körper - unser Leben. Ein Handbuch von Frauen

für Frauen. Reinbek: Rowohlt Verlag,

8 Hebamme.ch • Sage-femme.ch 12 2013


	Unser Körper : unser Leben?

