
Zeitschrift: Hebamme.ch = Sage-femme.ch = Levatrice.ch = Spendrera.ch

Herausgeber: Schweizerischer Hebammenverband

Band: 110 (2012)

Heft: 3

Artikel: Präimplantationsdignostik in der Schweiz : die Menschenwürde steht
auf dem Spiel

Autor: Baumann-Hölzle, Ruth / Wettstein, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-949351

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-949351
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dossier

Editorial

Liebe Leserin, lieber Leser

Präimplantations-, Pränatal-, und
Präfertilisationsdiagnostik mögen beim
Hinhören als technische Begriffe einer
hochsterilen Laborwelt erscheinen.
Sie bergen aber die derzeit brisantesten
ethischen Themen im Bereich der
reproduktiven Gesundheit in sich: nämlich,
wie eine Gesellschaft mit der Problematik
des unerfüllten Kinderwunsches oder
der familiär erblichen Belastung auf
individuelles Leiden einzugehen und
gleichzeitig die damit verbundenen
sozialethischen Fragen zu beantworten
vermag. Dabei gilt es zu erkennen,
dass das Thema mit starken Interessen
der Forschungs- und Wirtschaftswelt
gekoppelt ist und von diesen auch stark
dominiert wird. Dr. Ruth Baumann-Hölzle
beschreibt in ihrem Beitrag die Gefahr
der Verzwecklichung des Menschen
durch diese Technologie. Forschungsinteressen

und die Verstrickungen der
Politik mit der Wirtschaft werden durch
ihren Beitrag erhellt. Prof. Willemijn de

Jong legt spannend dar, welche Fragen
hinter der Entkoppelung von Sexualität
und Fortpflanzung für die Familienbildung
stehen.

Beide Beiträge verdeutlichen die
Komplexität der Reproduktionstechnologie,
in welcher simple Pro-und-Kontra-
Argumente der Vielschichtigkeit des
Themas nicht gerecht werden. Die durch
die Möglichkeiten der heutigen
Reproduktionstechnologien entstehenden
Probleme bedürfen bei Hebammen, als

wichtige Profession im Bereich der
reproduktiven Gesundheit, dringend einer
fundierten Auseinandersetzung im
Rahmen von Weiterbildungen auf
Tertiärniveau.

Eva Cignacco, PhD, MNSc, RM
Institut für Pflegewissenschaft
Medizinische Fakultät, Universität Basel

Präimplantationsdiac
Die Menschenwürde
Ein Interview mit Ruth Baumann-Hölzle,
Interdisziplinäres Institut für Ethik im Gesundheitswesen, Zürich

Ruth Baumann-Hölzle leitet als promovierte
Theologin und Medizinethikerin das Institut Dialog
Ethik in Zürich. Schwerpunkt ihrer Tätigkeiten ist
die ethische Entscheidungsfindung im
Gesundheitswesen. Dabei begleitet und unterstützt sie

multidisziplinäre Teams. Ethische Fragen zum
Umgang mit menschlichem Leben in seinen Anfängen
und am Ende oder eine gerechte Leistungs- und
Mittelverteilung im Gesundheitswesen sind weitere
Themenschwerpunkte ihrer Arbeit. Für den
verantwortlichen Umgang mit der Pränataldiagnostik hat
sie verschiedene Projekte im In- und Ausland geleitet.

E-Mail: info@dialog-ethik.ch

Frau Baumann-Hölzle, in den vergangenen

zwei Jahren ist die Diskussion um
die PID etwas ruhiger geworden. Wie ist
der aktuelle Stand der Diskussion zur PID

in den Disziplinen Ethik und Medizin?
Lassen Sie mich kurz zurückblicken: Die

Debatte um die PID in der Schweiz wurde
im Herbst 2004 durch die Motion des
damaligen Nationalrats Felix Gutzwiller
betreffend der Zulassung der
Präimplantationsdiagnostik (PID) erneut angestossen.
Die Motion wurde im Winter 2005 von
Nationalrat und Ständerat gutgeheissen.
Danach wurde vom Bundesrat ein Ver-
nehmlassungsverfahren zur geregelten
Zulassung der PID eingeleitet. Der Bericht
zur Vernehmlassung, den das BAG im
Auftrag des EDI erarbeitet, ist, laut
Informationen des BAG, auf das 2. Quartal
dieses Jahres geplant1. Wir haben also
zur Zeit noch keine abschliessende
Gesetzgebung zur PID in der Schweiz.

Und die grosse Frage ist jetzt natürlich:
Wie geht es weiter? Es bestehen
unterschiedliche Positionen zur Zulassung der
PID. In der Stellungnahme der Nationalen
Ethikkommission (NEK), die im Jahr 2005
veröffentlich wurde, sprach sich die Mehrheit

der Kommission für die geregelte
Zulassung der PID, aber klar gegen
sogenannte «Retterbabies» aus. Die NEK hat
sich später dann doch - aber nur in gut
begründeten Ausnahmefällen - für die
Zulassung der PID für «Retterbabies»
ausgesprochen.

Welche Aspekte haben bei der Nationalen
Ethikkommission zu diesem Meinungswandel

geführt?
Sicher hat die Auseinandersetzung mit

dem Schicksal von Eltern mit einem kranken

Kind, das Dank einer Spende eines
gesunden Geschwisters über eine viel bessere

Lebensqualität verfügt beziehungsweise

überhaupt nur überleben könnte,
den Meinungswandel stark beeinflusst.

Mit diesem Aspekt zeigt sich aber auch
das ganze Spannungsfeld dieser Thematik.

Auf der individuellen Ebene ist rasch

nachvollziehbar, warum die PID zugelassen

werden sollte. Es geht darum,
individuelles Leiden zu lindern. Aber dann, und
das ist sehr stark davon abgetrennt, gibt
es Fragen nach der sozialethischen Ver-
antwortbarkeit der PID, die sehr viel
schwieriger zu beantworten sind.

In der sozialethischen Diskussion gehen
die Meinungen zu den möglichen Folgen
der PID, oder bereits schon zum blossen
Vollzug der Diagnostik, sehr weit auseinander.

Die Diskussion steht und fällt eigentlich

mit dem moralischen Status dieser
Entität, also des Embryos, bevor er in den
Mutterleib implantiert wird. In diesem
Zusammenhang ist darauf hinzuweisen,
dass der Europäische Gerichtshof (EuGH)

1 Anm. d. Red.: Vernehmlassungsbericht zur Änderung
des Verfassungsartikels 119 über Fortpflanzungsmedizin

und Gentechnologie im Humanbereich (Art. 119 BV)
des Bundesrats, www.bag.admin.ch/themen/medizin
> Fortpflanzungsmedizin

30 Hebamme.ch
3/2012 Sage-fern me ch



îostik in der Schweiz
teht auf dem Spiel

in einem Urteil vom Oktober 2011 dem

Embryo Menschenwürde zuerkannt hat.
Das macht die Debatte um die PID noch

komplexer.
Haben Embryonen Menschenwürdestatus,

dann ist verbrauchende PID generell

nich möglich. Und das heisst nichts
anderes als: ein Mensch darf nicht als

Mittel für fremde Zwecke instrumentalisiert

werden.
In dieser Argumentationslinie, also wenn

die Menschenwürde das höchste Gut ist

- und damit verstehen wir auch das
«Abwehrrecht» des Menschen, also sein
Recht auf Integrität und Unantastbarkeit

- und dieses Recht sogar höher als die

Lebenserhaltung gewertet wird - dann
haben sich alle anderen Aspekte und

Argumentationen an der Bedeutung dieses

höchsten Gutes zu orientieren.
Oft wird das folgende Argument

angeführt: Wenn wir schon die
Pränataldiagnostik in utero durchführen, warum
erlauben wir nicht die Präimplantationsdiagnostik,

die den Frauen unter Umständen

einen Schwangerschaftsabbruch
erspart? Die Argumentation finde ich insofern

problematisch als wir den Umgang
mit dem Embryo ausserhalb des Mutterleibs

und den Umgang mit dem Embryo
innerhalb des Mutterleibs, jenseits von
seinem moralischen Status, per se
unterscheiden müssen. In der Situation der
Pränataldiagnostik haben wir, auch wenn
wir dem Embryo den Status der
Menschenwürde zusprechen, einen direkten
Autonomiekonflikt mit der Frau. In utero
stellt sich die Frage, ob die schwangere
Frau zur Lebenserhaltung menschlichen
Lebens gezwungen werden kann. Dies

verneinen wir deshalb, weil kein Mensch
mit seinem Körper zur Lebenserhaltung
eines anderen Menschen gezwungen werden

kann. Bei einer ungewollten
Schwangerschaft oder der Entscheidungsfindung
bei einer pränatalen Diagnostik spielt sich

dieser Konflikt im Leib der Frau ab und es

ist unter Umständen eine bereits
eingetretene Notsituation. Bei der Schwangerschaft

«auf Probe» liegt eine vergleichbare

Motivation vor wie bei einer
Präimplantationsdiagnostik. Bei der derzeitigen
Gesetzgebung muss aber für einen späten

Schwangerschaftsabrruch eine
erkennbare Notlage der Frau vorliegen,
denn die Schweiz kennt keine embryopa-
tische Indikation.

Ausserhalb des Mutterleibs haben wir
keine solche Notsituation, und es besteht
im Grunde auch kein moralischer Konflikt.

Erst mit der Erzeugung der Embryonen

wird ein moralisches Dilemma kreiert.
Ich verfolge diese Entwicklungen seit

den 1980er-Jahren. Die ganze öffentliche
Diskussion drehte sich anfangs um den

folgenden Aspekt: Können wir rechtliche

Regelungen zur Kontrolle der In-vitro-Fer-
tilisation erarbeiten und umsetzen und
damit zugleich den Zugang zu den
Embryonen bzw. zu den Genomen kontrollieren

und vor Missbrauch schützen? Dies

hat auch zur Begrenzung der Anzahl
Embryonen geführt, Im Jahr 1998 wurde die
erste Fassung des Fortpflanzungsmedizingesetzes

in der Schweiz verabschiedet.
Das Gesetzt trat 2001 in Kraft. In der Folge
kam es zu verschiedenen Überarbeitungen.

Die Forschergemeinschaft versicherte

stets, dass es nur darum gehe, kinderlosen

Paaren zu Kindern zu verhelfen und
ansonsten würden keine weiteren Eingriffe
an Embryonen vorgenommen.

Interessant ist, dass in einem raschen,
fast notfallmässigen Verfahren, die
Entnahme von Stammzellen bei sogenannt
überzähligen Embryonen zugelassen
wurde. Das Stammzellforschungsgesetz
trat 2005 in Kraft, noch vor dem Human-
forschungsgesetz. Interessant ist, dass es

laut Fortpflanzungsmedizingesetz eigentlich

keine überzähligen Embryonen
geben dürfte. Es gibt sie aber trotzdem,
wenn die Frau stirbt und die sogenannt
imprägnierten Eizellen, die tiefgefroren
gelagert werden können, aufgetaut werden

und sich zu Embryonen entwickeln.
In der Diskussion um die PID steht nicht

nur die Situation kinderloser Paare im

Zentrum des Interesses, sondern es

bestehen auch Forschungsinteressen mehr

überzählige Embryonen für die Gewinnung

von Stammzellen zu erzeugen. Das

wird in der Diskussion um die PID kaum
erwähnt, muss aber unbedingt mitbedacht

werden. Es war zu erwarten, dass,

wenn man in der Schweiz die Forschung
«nur» an den sogenannt «überzähligen»
Embryonen zulässt, es eigentlich zu
wenige sein würden, ergo braucht es mehr.

Und wie kommt man zu mehr überzähligen

Embryonen? In dem man die gesetzlichen

Regelungen zur PID lockert. Und
wie gewinne ich die Zustimmung der
Öffentlichkeit für die Lockerung der be¬

stehenden Regelung? Über das Mitleid
des individuellen Leid der Paare. Es ist
immer die gleiche Argumentationsschiene.

Auf der anderen Seite wird damit aber
das Fenster zu den Genen und den damit
verbundenen Manipulationsmöglichkeiten

immer weiter geöffnet. Die Büchse

der Pandora geht immer weiter auf und

dementsprechend nimmt die Handlungsmacht

des Menschen immer weiter zu. Es

stellt sich die Frage: ist der Mensch dieser

Handlungsmacht, welche sich direkt auf
zukünftige Generationen auswirkt,
gewachsen? Bereits heute haben wir enorme
Probleme mit den irreversiblen Folgen
menschlichen Tuns. Mit der direkten
Manipulation seiner selbst, erweitert sich die
menschliche Handlungsmacht zu einer
Eingriffstiefe, der der Mensch aus meiner
Sicht nicht gewachsen ist, denn dieses

Handeln lässt sich weder rückgängig
machen noch kontrollieren, wenn es sich

verselbstständigt.

Wenn ich Ihren Ausführungen folge
stellt sich mir die Frage, wie die Öffentlichkeit

möglichst umfassend und gut
verständlich informiert werden kann.
Wäre es nicht auch Aufgabe der
Nationalen Ethikkommission (NEK),

verstärkt über diese Aspekte zu
informieren?

Der Diskurs über die Gefahren der PID

findet in der Öffentlichkeit leider zuwenig
Echo. Das hängt auch mit dem sehr starken

Lobbying, das auch im Parlament
betrieben wird, zusammen. Die

Interessenbindungen der Parlamentarierinnen
und Parlamentarier sind stark. Deshalb ist

die Gefahr eines interessengeführten und

einseitigen Diskurses über die PID gross.
Es ist zu vermuten, dass auch die

Kommissionen nicht ganz frei von den
Bemühungen der Lobbys sind. Es stellt sich

die Frage, wer über die Zusammensetzung

der Kommissionen des Bundes bzw.
die Wahl der Expertinnen und Experten
entscheidet, nach welchen Überlegungen

und nach welchen Kriterien? Das

sind keine demokratisch legitimierten
Gebilde. Es sind Berufungen. Die Kriterien

dafür sind nicht transparent.
In der Diskussion um die PID vermisse

ich die offene Diskussion über die
kommerziellen Interessen, die, nebst dem

Bemühen, Leiden zu lindern, auch dahinter

stehen. In der bis anhin geführten Dis-

Hebamme.ch ^ 4
Sage-fern me .ch 3/2012 3 I



kussion wird fast ausschliesslich mit dem
individuellen Leid der Betroffenen
argumentiert. Das ist nachvollziehbar, deckt
aber nur einen Teil der Gründe ab.

Das sind gewichtige gesellschaftspolitische

Aspekte und ich bin skeptisch, was
deren Entwicklung anbelangt. Wir müssen

sehr wachsam bleiben und die
Entwicklung gut beobachten.

In welchen Punkten und auf Grund
welcher ethischen Überlegungen
unterscheidet sich die Präimplantationsdiagnostik

(Untersuchung des Embryos vor der

Einpflanzung in die Gebärmutter) von der
Pränataldiagnostik (Untersuchung des Fötus

vor der Geburt) und der Präfertilisations-
diagnostik (Untersuchung der Eizelle vor der
Befruchtung)?

Zur Präimplantationsdiagnostik und zur
Pränataldiagnostik habe ich mich ja
bereits geäussert. Was nun die Präfertilisa-
tionsdiagnostik anbelangt, also die
Untersuchung der Eizelle und des Spermas, gilt
es deren anderen moralischen Status mit-
zubedenken. Anders als der Embryo sind
Eizellen und Sperma im Sinne des Gesetzes

eindeutig «Material» - und das ist
eben ein grosser moralischer Unterschied.

Dieses «Material» lässt sich nun zum
Teil wieder zu embryonalen Stammzellen,
ja sogar Embryonen zurückentwickeln.
Stammzellen sind unterschiedlich
ausdifferenziert - man spricht dabei von
pluripotenten Stammzellen und omnipotenten

Stammzellen. Je nach Art der Stammzelle

und ihrer Beeinflussung haben sie

das Potenzial, sich in jegliches Gewebe
(embryonale Stammzellen) oder in

bestimmte festgelegte Gewebetypen (adulte
Stammzellen) zu entwickeln. An diesem
Beispiel sieht man gut, wie schwierig die
Gesetzgebung wird, wenn man
bestimmte Grenzen einmal überschritten
hat.

Welcher Anwendungsbereich der PID

bereitet Ihnen zur Zeit am meisten
Sorgen?

Am meisten Sorgen bereitet mir der
Bereich der genetischen Untersuchungen.

Wir erleben in diesem Bereich zurzeit

einen veritablen Quantensprung im
Bezug auf die Möglichkeiten Krankheiten
oder die Anfälligkeit auf Krankheiten
nachzuweisen zu können. Was heisst in

diesem Zusammenhang «schwere
Erbkrankheiten»? Und wann kippt es von
negativer in positive Selektion von menschlichem

Leben?
Es wird ein Denken, eine Haltung

gefördert, die menschliches Leben «ver-
zwecklicht». Und dies nicht nur vor der
Geburt, sondern auch geborene
Menschen. Menschen werden, sei es als

Retterbabies oder als Organspender ohne
direkte Zustimmung, zunehmend zu
«Verbrauchsmaterial» um andere
Menschen zu retten. Das widerspricht aber
dem Grundanspruch jedes Menschen auf
Würde und Autonomie. Wenn wir
weiterhin an der Menschenwürde und den
Menschenrechten festhalten wollen, dann
müssen wir uns mit diesen Fragen
beschäftigen. Es sind die Menschenwürde
und die Menschrechte, die auf dem Spiel
stehen.

Ist die PID aus ethischer Sicht überhaupt
vertretbar?

Wenn ich auf die Entwicklung der

vergangenen Jahre zurückblicke, die gesetzliche

Lockerungen bei der PID, die
wirtschaftlichen Interessen, aber auch die
Diskussion in der Öffentlichkeit, dann sage
ich aus meiner Sicht: Nein, die PID ist aus
sozialethischer Sicht nicht vertretbar. Die

individuelle Notlage der Paare kann ich

gut sehr verstehen, aber ich schätze die
Gefahren der PID grösser ein als deren
Chancen.

Die Kontroverse um die PDI verläuft
entlang der Frage wann menschliches
Leben beginnt, bzw. wann von einem
Subjekt gesprochen werden kann.
Welche Position vertreten Sie in dieser
Diskussion?

Wir wissen nicht, wann menschliches
Leben beginnt. Es bleibt wohl immer ein
Geheimnis. Wir können naturwissenschaftlich

die Würde des Menschen nicht
erschliessen. Wir können sie nur postulieren.

Und angesichts der Verletzbarkeit
des Menschen und seiner Würde - man
kann dem Menschen seine Würde nicht
nehmen - dann plädiere ich dafür, dass

wir uns im Zweifelsfall immer für die
Würde des Menschen und immer gegen
seine Instrumentalisierung entscheiden
sollten.

Welche Argumente sprechen gegen
die PID im Allgemeinen?

Wenn ich die bisher angeführten
Argumente betrachte, gilt es vor allem, den
Missbrauch des Menschen, seine Reduktion

zum Mittel zum Zweck bzw.
Verbrauchs- und Konsumgut zu verhindern.

Dann stellt sich auch die Kernfrage,
welchen Einfluss die PID letztendlich auf
unsere Kultur im Umgang mit menschlichem

Leben haben kann.
Auch am «Ende des Lebens», also bei

Sterbenden, beginnt sich zunehmend eine
Verbrauchshaltung rund um die
Organentnahme zu etablieren.

Das einzige allgemein verbindliche Gut,
das in allen Verfassungen demokratisch
legitimierter Staaten und auch im Völker¬

recht festgehalten ist, ist die Menschenwürde.

Wir haben keine Möglichkeit zu

sagen, wann sie beginnt und wann sie
aufhört. Aber im Zweifelsfall gilt immer
der Schutz der Menschenwürde.

Und welche Argumente sprechen für
die PID im Allgemeinen?

Kein Argument spricht für die PID im

Allgemeinen, höchstens im Individuellen,
etwa für ein Paar mit einem
Kinderwunsch, welches direkt von eine genetischen

Abweichung betroffen ist.

Führt gesetzliche Reglementierung
zu einer Erweiterung der reproduktiven
Autonomie der Paare?

Das ist das Hauptargument der
Befürworter der PID. Aber was verstehen wir
unter Autonomie? Zum einen heisst es,

autonomos, sich selbst Gesetze geben,
aber in der Argumentationslinie der
Aufklärung meint autonom, Abwehrrecht.
Ein Mensch hat Autonomieanspruch und
Würde, weil er Zweck in sich ist. Und
reproduktive Autonomie des Paares heisst
vor allem «Ich kann niemanden zwingen,
ein Kind zeugen zu müssen» und «Ich
kann niemanden zwingen, ein Kind in

irgendeiner Weise auswählen zu müssen».
Wir haben heute schon einen beträchtlichen

gesellschaftlichen Druck bei Paaren,

wenn ein Kind mit einem Down-Syndrom
zu Welt kommt.

Autonomie heisst aber auch, was
sowohl unter Aspekten der Gerechtigkeit
und im Hinblick auf die Grundrechte
vertretbar ist. Menschen haben zwar die
Freiheit ein Kind zu bekommen, sie
haben aber kein Anspruchsrecht auf ein
Kind. Doch die Entwicklung geht in eine
andere Richtung und der Schritt vom
«Projekt Kind» zum «Produkt Kind» ist
klein. 4

Frau Baumann-Hölzle, wir danken Ihnen
herzlich für das Gespräch.

Das Interview führte Wolfgang Wettstein,
Redaktor Hebamme.ch

"3 Hebamme.ch3^ 3/2012 Sage-fern me .ch


	Präimplantationsdignostik in der Schweiz : die Menschenwürde steht auf dem Spiel

