
Zeitschrift: Hebamme.ch = Sage-femme.ch = Levatrice.ch = Spendrera.ch

Herausgeber: Schweizerischer Hebammenverband

Band: 103 (2005)

Heft: 12

Artikel: Maternité et Beaux-arts

Autor: Curzi-Dascalova, Lilia / Curzi, Lucien

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-950082

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-950082
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

EDITORIAL
Pour ce mois de décembre, «sage-

femme, ch» vous propose un numéro

dédié à «La Naissance dans l'art». Je

trouve que ce thème s'épouse très bien

avec cette période de fête que nous
vivons.

Dans l'Antiquité, la venue

au monde de l'enfant était
très souvent associée à des

représentations divines afin
de transmettre des

croyances et des idéaux

religieux. Très rarement,
le moment de l'accouchement est représenté.

Quand c'est le cas, on peut y
retrouver l'image de la sage-femme au
travail. De nos jours aussi, l'acte de

la naissance est également peu re-créé.

L'artiste René Vasquez nous donne son

opinion en tant que professionnel et

en tant qu'homme qui est aussi père de

famille.
Qu'en est-il de vos réflexions en tant

que professionnelles de la maternité? Je

vous suggère deux explications
possibles qui sont en opposition: ou bien, la

venue au monde reste un événement

intime que l'on veut célébrer en famille:
ou bien, elle est tellement médiatisée et

connue que l'on préfère la représenter
autrement.
Je pense à l'exemple des artistes qui

vont décorer nos salles d'accouchement

prochainement: des tableaux célèbrent

la vie comme une rivière et des fleurs
aux différentes saisons; la bienvenue

aux nouveaux-nés est saluée par des

oiseaux qui s'envolent au loin. Nous, les

sages-femmes, contrairement à l'image

stéréotypée du bébé et de la cigogne,

sommes représentées comme plusieurs

perroquets de différentes formes et

couleurs pour montrer nos diverses

origines culturelles. Personnellement,

je trouve l'idée très originale. Mais

j'espère quand même que les représentations

réelles de la naissance ne vont

pas totalement disparaître: pour la.

beauté de l'acte en soi et aussi pour
montrer notre travail d'accompagnatrices

des accouchées et des familles.
Je laisse place donc à votre imagination
et je vous souhaite une bonne lecture!

uoxf-np (LcGouuf (À£oslS^JIZ~

Marina Milani Calcagno

Quelques jalons

Maternité et Beau)
Depuis la Haute Antiquité, la maternité est un thème récurrent qui court à

travers à peu près toutes les formes et matières des arts. À son origine, la

représentation de la maternité et du nouveau-né est, sans doute, le résultat

de l'effort déployé par les sociétés humaines pour protéger la vie, à

travers la symbolique et les croyances propres à une époque donnée. Suivre

la représentation de la maternité, c'est tenter de suivre les courants

artistiques spécifiques à une région du monde et à une époque.

C E n'est pas tant dans une optique
d'Histoire d'Art pure que peut se situer
ce court article1. Ce serait là une tâche
impossible, compte tenu de l'énorme
diversité des sujets et des cultures, sinon
de la limitation du nombre des
reproductions. Nous nous proposons plutôt de

passer en revue une histoire «chronologique»

des différentes étapes de la venue
à la vie de l'enfant, vue par les artistes
(conception, grossesse, naissance, nou-
veau-né), avec les thèmes de la nutrition
et des relations mère-enfant. La localisation

de quelques exemples sera mentionnée

en renvois en fin d'article. Notons

que l'attraction exercée par de tels sujets
chez les créateurs est allée en diminuant
au fil des siècles.

La conception
Sans prendre en compte certaines

œuvres érotiques profanes, présentes
dans l'imagerie des divers continents, et
ce depuis des millénaires, la conception
dans les registres religieux exclue,
souvent, l'acte sexuel. La première femme a
été créée par Dieu grâce à une côte du
premier homme, Adam endormi. Dans
la Bible, cette femme porte le nom d'Eve.
Dans le Coran, elle a nom Hawwa.
Depuis le Moyen Age, les murs des églises

p l
M S

Lilia Curzi-Dascalo- Lucien Curzi, critique
va, médecin, chercheu- d'art, Paris,
re à I'INSERM, Paris

chrétiennes d'Orient et d'Occident, et les
livres enluminés, ne manquent pas de
relater cette création divine [1]. Les
œuvres plus récentes sont très rares.

En Extrême-Orient, la conception
de Bouddha est, elle aussi, miraculeuse.

En 560 av. J.-C., Bouddha
descend sur terre sous forme d'un
éléphant blanc, apparaissant ainsi dans
un rêve de sa future mère, Maya.
Suite à cette vision, Maya va tomber
enceinte [2],

A l'avènement de la chrétienté, le
thème de la conception divine
commence à se développer d'une manière
extraordinaire. L'Annonciation est faite
à Marie: elle portera le fils de Dieu,
mais sans participation humaine. Il
s'agit là d'un des sujets qui a donné lieu
à des tableaux parmi les plus beaux,
sinon les plus fascinants dans toute
l'histoire des arts [3, 4].

La grossesse
Des figurines votives de femmes

enceintes ont été créées depuis la
Préhistoire [5] jusqu'à notre époque, en
certains pays d'Afrique et dans les
Amériques [6, 7], Il s'agissait de conjurer

l'appréhension, sinon la peur
devant l'issue, souvent incertaine, de cet
état. La Vierge Marie, et d'autres
figures féminines enceintes des Evangiles,

font l'objet de nombreuses
représentations [8]. Plus tard, la grossesse
donnera lieu à des œuvres profanes,
commandes de riches marchands qui
voudront immortaliser l'attente d'un
héritier [9]. Sérénité et joie sont, selon
la tradition, des sentiments exprimés
avec force.

Chef de file de la Sécession de Vienne,

Gustav Klimt, considéré comme

Q Hebamme.ch
12/2005 Sa g e-f e m m e c h



arts
l'un des grands peintres du 20e siècle,
crée d'audacieuses représentations de

la grossesse [10]. Dans son tableau
nommé «Espoir I», Klimt brave les

convenances; il se voit contraint de le

retirer de sa première rétrospective
présentée à la Sécession. Dans cette
œuvre hautement symbolique, l'artiste
juxtapose promesses de vie nouvelle et

puissances destructrices de la mort.
Malgré les monstrueuses figures qui
l'entourent, la femme enceinte conserve

sa placidité, confiante dans le

renouveau qui l'habite.
De Degas à Picasso, les créateurs des

19e et 20e siècles ont magnifié cette
merveille d'espoir et de création de vie
[11, 12],

L'accouchement, la naissance

Les représentations artistiques de

l'accouchement sont rares. En général,
elles sont de facture très réaliste, mettant

en scène l'extraction même du bébé

par la matrone [13-15],
Quelques œuvres mettent en scène

le lieu de la mise au monde [16]. Dans
«La Naissance de Saint-Jean Baptiste»
(Figure 1), van Eyck campe l'ambiance
qui entoure un accouchement chez

soi, au début du 15e siècle, en Flandre.
Vêtements des personnages et mobilier
en témoignent. L'accouchée est déjà
assise, surveillée par ce qui semble
être une sage-femme. On distingue
les ustensiles utilisés, le broc d'eau
et une cuvette. Quelques femmes, ici
et là, s'affairent. Enfants et animaux
domestiques jouent dans la même pièce.

Les naissances
extraordinaires

Avant d'aborder le grand thème de la
Nativité, examinons quelques cas de

naissances extraordinaires, en premier
lieu celle appelée «de la cuisse de Jupiter»,

cuisse qui semble être, par
métaphore, la première couveuse objectivée
dans l'histoire de la médecine. Il s'agit,
dans la mythologie grecque, de l'histoire

de Séléné qui, séduite par Jupiter,
attend un enfant. Junon, jalouse, fait
subir un choc émotif énorme à Séléné,

1 Ce texte fait suite à la conférence donnée le 14 mars
2005 à Paris pour la 3e journée du Collège national des

sages-femmes.

en lui faisant voir toute la splendeur du
dieu de l'Olympe. Séléné en meurt.
Toutefois, une progéniture divine ne
saurait périr: Mercure, le dieu messager,

sort le bébé du ventre de la mère
décédée et le coud dans la cuisse de son
père Jupiter, où il terminera son
développement. Trois mois plus tard,
Mercure fait naître une deuxième fois
le bébé, qui est alors Bacchus et il
l'apportera aux nymphes chargées de l'éle¬

ver. C'est ce moment de la mythologie
que représentent de nombreux très
beaux tableaux et dessins, du 16e au
18e siècle [17],

De toute façon, les naissances
extraordinaires concernent plusieurs dieux,
qu'on ne peut imaginer bébés. Athéna
naît adulte et tout armée du cerveau de

Jupiter [18, 19]. L'un des tableaux les

plus connus au monde, «1a. Naissance de

Vénus» de Sandro Botticelli [20], montre

«La naissance de saint Jean-Baptiste» (détail) de Jan van Eyck. Museo Civico, Turin, Italie

Hebamme.ch Q
Sage-femme .ch 1 2/2005



L'allaitement

L'allaitement fait sujet dans maintes
œuvres d'art, partout et en toutes
époques Une déesse nourricière du 1er

siècle carthaginois est heureuse de
nourrir et de protéger son bébé [31].
Une belle Déesse Mère [32] indoue se
prépare à donner le sein à son bébé
endormi dans le creux de son bras (Figure

2). La «Madone du lait» donnant le
sein est le sujet de nombreuses œuvres,
souvent confondues avec les représentation

de la Vierge à l'Enfant, mentionnées

plus haut. La Vierge couve alors
de son regard l'Enfant Jésus.

Des relations si affectueuses n'étaient
pas toujours trouvées présentes
ailleurs. Dans la noblesse et les cours
royales, les mères n'allaitaient pas
leurs bébés: des nourrices en étaient
chargées [33], L'influence de Jean-
Jacques Rousseau, puis le Code Napoléon

favorisant exclusivement la vie de
la femme au foyer, encouragent les
jeunes mères à nourrir elles-mêmes
leurs enfants. Dans un tableau de
Marguerite Gérard intitulé «La mère
nourrice» [34], Bébé apparaît à demi-
nu, libéré des maillots et des langes
(influence éphémère de Rousseau) et
court vers le sein de sa mère.

Daumier [35] nous introduit parmi le
peuple, dont il évoque les frustes conditions

de vie au milieu du 19e siècle. Non
sans amour, la mère, au moment où
elle s'alimente avec avidité, ne manque
pas - simultanément - de nourrir son
bébé.

L'allaitement est partout un sujet
permanent de représentation, y compris
au 20e siècle. Le russe Petrov-Vodkin
campe une paysanne russe, toute de
douceur, allaitant son bébé dans une
isba [36]. L'Italien Severini, à peu près
à la même époque, magnifie la tendresse

profonde du regard, et des gestes,
d'une jeune mère citadine allaitant
[37], Le sculpteur anglais Henri Moore
donne, lui, un exemple magistral de la
force protectrice d'une mère allaitant
son enfant [38]. Picasso, qui a dessiné
des enfants tout au long de son
existence, nous a laissé de nombreuses
et magnifiques représentations de
femmes donnant le sein [39].

De nos jours, des orientations bien
différentes, voire les formes plus
intériorisées et abstraites, rendent la
représentation de la maternité et de
l'enfance moins prisée. Il se peut que le
développement phénoménal de la
photographie, médium accessible au plus
grand nombre, ait amoindri un tel intérêt.

Il est toutefois indéniable que le

parvenus sur des supports plus
résistants, comme c'est le cas de la Nativité
du 6e siècle, inscrit dans la reliure d'un
Evangile arménien [22], La sage-femme,
c'est-à-dire la matrone, est souvent
représentée, en dévotion, devant celui
qu'elle vient de mettre au monde [23],

A partir de la Renaissance italienne,
cette thématique se répand d'une façon
exponentielle [24-26], Regarder les
tableaux de la Nativité des grands Maîtres,
c'est découvrir les règles de base des
courants artistiques inscrits dans une période:
insertion des principaux personnages
dans un triangle en premier plan;
perspective des lignes de fuite en un paysage
comme fond, en second plan. L'agencement

de chaque objet représenté dans les

Vierges à l'Enfant, à l'exemple des
Madones du lait, possède une signification
codée, en relation étroite avec les textes
sacrés. La peinture a joué un rôle de livre
ouvert, et imagé, pouvant être consulté à

la demande. L'illustration du thème de la
Vierge à l'Enfant était essentiellement
destinée à la dévotion dans les maisons
privées. Adorer le Fils de Dieu était, et
demeure, aussi, une façon de croire à la

prolongation de la famille par l'accroissement

et le renforcement de la lignée. Nos
sociétés, pendant si longtemps très peu
alphabétisées, se donnaient les moyens
les plus adéquats pour édifier, éduquer,
répandre des images franchement
suggestives.

Toutefois, depuis la Renaissance, des
scènes civiles sont de plus en plus mêlés
à de sujets d'ordre religieux. Ce sont,

parfois, des proches ou des familiers
des ateliers de peinture, qui ont
servi de modèles, ce qui livre des
informations sur la vie
quotidienne, les relations affectives,
les liens Mère-Enfant, la
pratique de l'allaitement, voire
l'idéal du «beau et sain
nouveau-né» [27], Cette pratique
se perpétue encore de nos
jours, bien que le thème de

l'adoration (dans le sens
laïque du terme) du nouveau
né soit plus épisodiquement
abordé aux 19e et 20e siècles
[28, 29]. Un montage de Cies-
lewicz, «Rosmary's baby»

[28], en dit long sur les
relations parents-enfant: les

mains manucurées de la
mère, et celles du père,
emprisonnent le pauvre
bébé... Dans une
poétique et abstraite Maternité,

de Juan Miro [30],
seul le symbole du sein

est «figuratif».

la déesse naissant des flots, aussi belle
jeune femme qu'elle restera à jamais.

Le nouveau-né
La représentation du nouveau-né

associe les thèmes de l'amour porté par
l'entourage, les relations Mère-Enfant,
voire l'allaitement.

Le thème de la Nativité n'est pas
exclusif à la chrétienté. Quelques enluminures,

tirées de livres sur la vie du
Prophète, représentent la naissance de
Mahomet [21], Les visages des personnages

sacrés, le Prophète et sa mère,
sont voilés. Les interdits prescrits par le
Coran (représentation de la figure
humaine) rendent de telles œuvres
extrêmement rares.

Avec la naissance du Christ, le thème
de la Nativité commence à être développé

d'une manière extraordinaire. Les

témoignages les plus anciens nous sont

Femme assise,
bronze,
René Vasquez.
Photos: Raphaël Berthele



sentiment d'espérance, suscité par une
telle thématique admirable d'attendrissement

- et éternelle - a occasionné -
et occasionne encore - une immense
dépense d'énergie, et d'imaginaire,
dans les sociétés humaines. -4

Références
[1] La création d'Eve. 12e siècle, bronze.

Porte de l'Eglise San-Zeno Maggiore,
Verona, Italie.

[2] Le rêve de la Reine Maya: la conception.
Jamalgarhi (Gandhara), 2e-3e siècle,

panneau de stupa, schiste. British
Museum, Londres, Grande-Bretagne.

[3] Fra Angelico: L'Annonciation, 1450,

panneau en détrempe. Museo di San

Marco, Florence, Italie.
[4] Ecole de Novgorod (Russie): L'Annoncia¬

tion. 15°—16e siècle, tempera. Musée de

l'Ermitage, Saint-Pétersbourg, Russie.
[5] Culture Tripolye, (Ukraine): Figurines de

femmes debout enceintes. 3e millénaire
avant notre ère, Musée de l'Ermitage,
Saint-Pétersbourg. Russie.

[6] Cameroun: Femme enceinte. Petite

sculpture, bois, Musée du Quai Branly,
Paris, France.

[7] Culture Jalisco, Mexique: Femme encein¬

te. Sculpture, terre cuite, Musée d'Art
Moderne Georges Pompidou (mur André
Breton), Paris, France.

[8] Piero délia Francesca: La Madonna del
Parto. Fresque, 15e siècle, Chapelle du
cimetière, Monterchi (Arezzo), Italie.

[9] Jan van Eyck: Les époux Arnolfini. 1434,
huile sur panneau de bois, National
Gallery, Londres, Grande-Bretagne.

[10] Gustave Klimt: Espoir I. 1903, huile sur
toile, National Gallery of Canada, Ottawa,
Canada.

[11] Edgar Degas: Femme enceinte.
1896-1911, bronze, Musée d'Orsay,
Paris, France.

[12] Pablo Picasso: L'étreinte. 1903, pastel
sur toile, Musée de l'Orangerie, Paris,
France

[13] Chypro-archaïque: Scène d'accouche¬
ment. 8e-5e siècles avant notre ère,
sculpture, terre cuite polychrome. Musée
du Louvre, Paris, France.

[14] Georges Lacombe: La naissance. Fin du
19e siècle, relief sculpté, élément
d'ensemble, Musée d'Orsay, Paris, France.

[15] Jean Dubuffet: L'Accouchement, de la
série Les Marionnettes de la ville et de la
campagne. 1944, huile sur toile, The
Museum of Modem Art, New York, Etats-
Unis.

[16] Jan van Eyck: La naissance de samt
Jean-Baptiste (détail). Très Belles
Heures, enluminure, Museo Civico,
Turin, Italie

[17] François Boucher: La naissance de Bac¬
chus. Vers 1732/4, huile sur toile, The
Wallace Collection, Londres, Grande
Bretagne.

[18] La naissance d'Athéna. 560-550 avant
notre ère. Amphore à figures noires
d'Etrurie. Le Louvre, Paris, France.

[19] René-Antoine Houasse: Minerve nais¬

sant tout armée du cerveau de Jupiter.
1689-1706, huile sur toile, Musée national

du Château et des Trianons,
Versailles, France.

[20] Sandro Botticelli: Naissance de Vénus.
1486, tempera sur toile, Galerie des
Offices, Florence, Italie.

[21] Siver-i Nebi: Vie du Prophète. La nais¬

sance du prophète Mahomet. 1594,
enluminure, Musée de Topkapi. Istanbul,
Turquie.

[22] Nativité. Reliure en ivoire, 6e siècle,
Evangile d'Etchmiadzine Maténadaran,
Erevan, Arménie.

[23] Ecole de Bruxelles: Sage-femme dans
l'étable de la Nativité, surmontée des

figures des bergers et des mages. Vers
1470-1480, fragment d'une Nativité,
noyer décapé, autrefois polychromé,
Musée du Louvre, Paris, France.

[24] Giotto di Bondone: La Nativité. 1315,
fresque, Basilique San Francesco, Assise,
Italie.

[25] Albrecht Dürer: La Vierge adorant l'En¬

fant.. Retable de Wittenberg, 1496-1497,
Gemäldegalerie, Dresde, Allemagne.

[26] Giovanni Bellini: La Vierge à la prairie.
Vers 1505, bois, transposé sur toile,
National Gallery, Londres, Grande-Bretagne.

[27] Corregio: La nuit (L'Adoration des ber¬

gers). Vers 1530, huile sur toile.
Gemäldegalerie, Dresde, Allemagne.

[28] Roman Cieslewicz: Rosemary' Baby.
1982, collage photographique.

[29] Georg Baselitz: 1987. Huile sur toile,
Boymans van Beuningen Museum,
Rotterdam, Hollande.

[30] Joan Miro: Maternité. 1924, huile sur
toile, Scottish National, Gallery of
Modem Art, Edimbourg, Grande-Bretagne.

[31] Carthage: Déesse rcoumaère (DeaNutrix). 1er

siècle, terre cuite, Musée de Nabeul, Tunisie.
[32] Culture de Mathura (Inde): Femme avec

enfant. 3e siècle, pierre, Museum für
Indische Kunst, Berlin, Allemagne.

[33] François Clouet: Dame au bain. 16e

siècle, peinture sur bois, Washington
National Gallery of Art, Etats-Unis.

[34] Marguerite Gérard: La mère nourrice.
1803/4, huile sur toile, Musée Frago-
nard, Grasse, France.

[35] Honoré Daumier: La soupe (détail). Vers
1850. Musée du Louvre, Paris, France

[36] Kuzma Petrov-Vodkin: Mère. 1915, huile
sur toile, Musée National Russe, Saint-
Pétersbourg. Russie.

[37] Gino Severini: Maternité. 1916, huile sur
toile, Museo dell'Academia Etrusca, Cor-
tone, Italie.

[38] Henry Moore: Mère et enfant. 1924-25,
sculpture, pierre, The City Manchester Art
Galleries, Manchester, Grande-Bretagne.

[39] Pablo Picasso: Maternité, 1905. Collec¬

tion particulière.

Hebamme, ch 3 ^
S a g e - f e m m e c h 1 2/2005 3 I


	Maternité et Beaux-arts

