
Zeitschrift: Schweizer Hebamme : offizielle Zeitschrift des Schweizerischen
Hebammenverbandes = Sage-femme suisse : journal officiel de
l'Association suisse des sages-femmes = Levatrice svizzera : giornale
ufficiale dell'Associazione svizzera delle levatrici

Herausgeber: Schweizerischer Hebammenverband

Band: 102 (2004)

Heft: 7-8

Artikel: L'être humain entre ciel et terre

Autor: Monney Hunkler, Marie-Claude

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-950114

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-950114
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FOCUS

L'être humain entre
présente aussi les énergies absorbées,
c'est-à-dire les aliments, les boissons et

l'énergie vitale originelle que nos
parents nous ont transmis au moment de

la conception.
Enfin, le «Shen», énergie mentale et

spirituelle, est considérée comme la

plus raffinée, car elle permet la
différenciation des être humains entre eux
et de passer à une dimension spirituelle
du T'ai Chi.

Ces trois énergies correspondent à

trois niveaux de pratique. Ching est le

niveau d'habilité extérieure qui permet
d'exécuter correctement toutes les
positions et les techniques. Qi contrôle la
respiration, fait circuler l'énergie
intérieure dans le corps et l'utilise. La
différenciation entre la force musculaire et
la force intérieure devient possible.
Shen, l'énergie mentale et spirituelle,
représente le niveau supérieur d'habilité,

le degré suprême de maîtrise. Pour
atteindre ce niveau, il faut s'entraîner
longtemps et régulièrement.

Le T'ai Chi travaille dans toutes ses
formes d'expression avec ces trois
énergies ou trois trésors. Elles se

centrent, s'accumulent, se conservent à

l'intérieur de l'être humain et avec
l'exercice se purifient et se transforment.

L'affinage de ces énergies donne
une protection contre les maladies et
une vie vigoureuse, longue et sereine.

Le Yin et le Yang

Pour des milliers de personnes à

travers le monde, le symbole du Yin et du
Yang représente cet art chinois de la
méditation en mouvement, de la guéri-
son et de l'accomplissement, le T'ai Chi.

Le Yin et le Yang sont intimement liés
entre eux et dépendant l'un de l'autre.
Ce sont des forces innées, polaires et
controversées, à l'origine de toute
manifestation. Le Yin (lune, sombre, nuit,
froid, passivité, féminin, etc.) existe
seulement parce que le Yang (soleil,
lumineux, jour, chaleur, activité, masculin,

etc.) existe. Quand une des forces a

atteint son expression la plus grande,
son déclin s'annonce. Alors commence
la naissance et la croissance de l'autre
force. La nuit donne naissance au

jour et vice-versa; le repos fait suite au
mouvement; la vie permet la mort et
vice-versa. Chaque force Yin et Yang

Le T'ai Chi est un très ancien art chinois de méditation dans le mouvement.

Exigeant peu de force physique, aucun matériel ou tenue en particulier, il

s'accorde très bien avec la période de la maternité. Sage-femme à Fribourg,

Marie-Claude Monney Hunkeler est la seule en Suisse à proposer ce type

d'approche aux femmes enceintes et a présenté un atelier sur le T'ai Chi

lors du dernier congrès.

Marie-Claude
Monney Hunkler

L e T'ai Chi est philosophiquement lié à

Lao Tseu, qui l'a décrit dans le Tao Te

King autour du 6e siècle av. J.-C. Il y est
dit que l'être humain est imprégné de

trois énergies, représentant les racines
de la vie.

La première énergie s'appelle «Ching»
et correspond à une énergie basique qui
est appelée énergie sexuelle.

Le «Qi», la deuxième, est une énergie
intérieure ou intrinsèque nommée énergie

respiratoire. Au sens large, elle re-

Schweizer Hebamme
JH" 7-8/2004 Sage-femme suisse



et KJ3

np

contient aussi l'autre polarité en elle-
même. Le lien est indissociable et
permanent.

Le Yin et le Yang sont des forces
en perpétuel mouvement, vivantes et
cherchant continuellement l'harmonie
et l'équilibre. C'est à partir de ces deux
forces complémentaires que le monde
se développe.

Les cinq éléments

Les forces Yin et Yang se manifestent
dans le monde des phénomènes par les

cinq éléments. Toute chose est composée

des cinq éléments avec différentes
combinaisons. Chaque énergie, chaque
substance est mise en relation avec un
des éléments bois/air, feu, terre, métal,
eau. Chaque élément est lié à une
direction et à une saison. Le jeu des cinq
éléments - nommé aussi les cinq phases
de transformation ou les cinq
qualités cycliques - se place

pour l'être humain dans le

cycle de la naissance, la
croissance, la maturité, la récolte
et la mise au grenier ou dans
la vie courante dans l'idée,
l'action, la manifestation, la
communication/réflexion et la
transformation.

Les cinq éléments sont en
relation intense entre eux. Ils
se contrôlent, s'engendrent,
se stimulent ou s'apaisent,
s'équilibrent réciproquement.
C'est ainsi que deux cycles ont
été définis:

Le cycle constructif ou
d'engendrement: Le bois/air
donne naissance au feu et le

nourrit. Le feu engendre 1a.

terre par ses cendres. La terre construit
le métal à travers les roches et les

pierres. Le métal fait naître l'eau par les
sels minéraux et l'eau permet au
bois/air de pousser.

Le cycle destructif, de contrôle ou de
domination: Le bois/air contrôle ou
domine la terre en la perçant par ces
racines. La terre endigue et canalise
l'eau. L'eau éteint le feu. Le feu fait
fondre le métal et le métal coupe le bois.

L'association des deux cycles permet
l'équilibre et l'harmonie. De ces différents

modes de communication, se

dégage une compréhension claire de

Sage-femme indépendante
dans le canton de Fri-

bourg, Marie-Claude
Monney Hunkler
propose des cours de préparation

à la naissance et de

post-partum basés sur le

T'ai Chi, ainsi que des

cours de massage du
bébé, selon la tradition
Newar. Elle est également
consultante en santé
publique et responsable de

projet en management de

la qualité.

toutes les mutations qui s'expriment au
sein de la matière ou du psychisme. Les
deux cycles représentent un jeu de
forces équilibré entre toutes les
manifestations de l'énergie.

L'élément BOIS/AIR

L'élément bois/air est situé à l'est. Sa

saison est le printemps. C'est le jeune
yang qui se manifeste par l'éveil de
la nature, par l'éclosion du germe.
L'élément apporte le mouvement, les
idées et la planification.

L'action du bois/air est transperçante,

légère, sèche et transparente.
C'est l'élément de la naissance et de

l'enfance. Sa couleur est verte et le
sentiment dominant est 1a. colère.

Au niveau psychique, cet élément est
lié à la flexibilité de la pensée et de

l'action. Ceci veut dire rester mobile
dans l'action et la réflexion
sans perdre de vue sa propre
position.

L'élément FEU

L'élément feu donne la
direction du sud. L'été est sa
saison. C'est le Yang adulte dans
toute sa force et sa vitalité.

Le feu traverse les couches,
apporte la lumière, est actif,
chaud et clair. Sa couleur est

rouge et son sentiment est la
joie.

La qualité du feu est la
créativité, le fait de prendre les
choses en main. Elle inclut
l'enthousiasme, la capacité de

se passionner pour une chose
et l'humour.

L'élément TERRE

L'élément terre se situe au centre et a

comme saison l'été indien et les
entresaisons. Ce sont des temps de

métamorphose, des temps du centrage pour
laisser naître le nouveau.

L'élément terre, c'est la solidité, la
lourdeur, la grandeur et la densité. Il
est le principe nutritif et conservateur.
Son action permet au corps d'être solide,

lourd, fort et stable. La couleur de

la terre est jaune-brun. Le sentiment
lié à l'élément terre est la sympathie.



Vu d'une manière psychologique, cet
élément est signe de stabilité, de fondement

et de structure: être en équilibre,
ancré avec les deux pieds sur terre, se

sentir bien avec et en soi-même.

L'élément METAL

L'élément métal se situe à l'ouest et sa
saison est l'automne. C'est le temps des

récoltes, de la mise au grenier des

réserves pour l'hiver. Le cheminement
vers l'intérieur et vers la sagesse
commence. C'est le début de la vieillesse.

L'élément métal est égal au sel de la
terre et signifie intensité, cristallisation,
force, richesse et beauté. Sa couleur est
le blanc et son sentiment la peine.

Tous les aspects de la communication,

aussi bien vocal qu'instrumental,
quantitatif et qualitatif, sont en relation
avec le métal. Les métaux se trouvent
dans les profondeurs de la terre, donc
psychologiquement, ils parlent pour
l'inconscient qui chemine vers le
conscient. Les joyaux de l'être humain,
comme par exemple ses talents, sont
cachés au fin fond de son être. Donc
l'élément métal est lié au processus de
la conscientisation et de la prise de
conscience.

L'élément EAU

L'élément eau est situé au nord. Sa

saison est l'hiver. C'est le Yin adulte
dans son intériorisation, son silence et
sa réflexion, qui correspond à la grande
vieillesse. L'eau est essentielle pour la
vie. Elle prend toutes les formes et peut
être claire, trouble ou calme.

L'eau possède une force inouïe qui
«transporte les montagnes». L'eau est
douce, lourde, lente, circulante, glissante.

Sa couleur est bleu/noir. Le sentiment

lié à l'eau est la peur.
Le mot clé de l'eau c'est couler. Laisser

couler la vie, jaillir avec la vie, ne

pas bloquer, sécher ou être submergé
par la vie.

Les cinq éléments ont donné
naissance à une des formes du T'ai Chi,
WU HSING. Elle représente une entrée
en matière dans la philosophie chinoise
et la méditation en mouvement
pertinente et facile.

Le T'ai Chi, la santé
et la maternité

La pratique du T'ai Chi n'implique pas
un effort important ni de la structure
ostéo-musculaire, ni de la fonction
cardio-respiratoire, mais au contraire, elle

peut aider à les améliorer. Un des buts
importants qui peut être atteint est le

développement et l'accroissement de

l'énergie intérieure, ainsi que la bonne
circulation de celle-ci. Elle permet un
meilleur fonctionnement global de

l'organisme et l'harmonie entre esprit et

corps, idées essentielles lorsque la santé

est visée. Trois facteurs y contribuent:
- le calme de l'esprit à travers la

concentration profonde
- les mouvements lents, continus dans

la détente

- la respiration profonde, calme, reliée
aux mouvements du corps.

Dans les cours de préparation à la
naissance, le T'ai Chi permet aux mamans
de se faire du bien, de se donner un
moment pour elle et leur enfant, de centrer
les énergies pour faciliter leur circulation,

de se ressourcer dans le mouvement.

La position du T'ai Chi aide à

placer le bassin harmonieusement en
relation avec la colonne vertébrale et
mobilise la flexibilité ostéo-musculaire.
Avec la respiration innée abdominale
du T'ai Chi qui accompagne les mouvements,

le «Ching» et le «Qi» bougent,
s'équilibrent et s'harmonisent.

Dans les cours de gymnastique
postpartum, le T'ai Chi se focalise entre
autre sur la dynamique du bassin/
colonne vertébrale et du plancher
pelvien par la recherche de l'équilibre
dans le positionnement, la respiration
et le mouvement. Le travail avec les

cinq éléments donne une signification
particulière au cours, par l'intégration
des caractéristiques, des qualités et des

symboles dans la vie quotidienne.

L'amour, source infinie
de chaleur

Et pour terminer une citation de Tar-
thang Tulkou, un pèlerin tibétain,
résumant le fondement du T'ai Chi:

«L'amour qui vaut la peine d'être
vécu, c'est l'amour que nous portons
déjà en nous, au cœur même de notre
être. Là, nous trouvons une source infinie

de chaleur que nous pouvons utiliser

pour transformer notre solitude et
notre malheur. Au fur et à mesure que
nous prenons contact avec cette énergie
nourrissante, nous trouvons les
ressources intérieures nécessaires pour
être véritablement responsable de notre
développement et de notre bien-être.

Nous apprenons à entretenir un
corps et un esprit sains, et à prendre
soin de nous-mêmes de la meilleure
façon possible, dans toutes les situations.

Lorsque notre aptitude à satisfaire

nos propres besoins réels
s'accroît, nous sommes véritablement en
mesure d'aider aussi les autres.» -4

Bibliographie:

Brunei Henri: Les plus beaux contes zen, Ed.
Calmann-Lévy, 2002.

Crompton Paul, Albright Peter: T'ai Chi, Ed.

Amphora, 2000.
Kaiser Annette: T'ai Chi, Ed. Falk, 1990.
Landing Isabelle: Les cinq saisons de l'énergie,

Ed. Déslris, 1998.
de Smedt Marc: Paroles du Tibet, Ed. Albin

Michel, 1999.
Too Lillian: Sagesse chinoise, Ed. G. Trédaniel,

2001.
Yao Chang Dsu, Fassi Roberto: Le T'ai Chi

Chuan, Ed. de Vecchi, 1993.


	L'être humain entre ciel et terre

