
Zeitschrift: Schweizer Hebamme : offizielle Zeitschrift des Schweizerischen
Hebammenverbandes = Sage-femme suisse : journal officiel de
l'Association suisse des sages-femmes = Levatrice svizzera : giornale
ufficiale dell'Associazione svizzera delle levatrici

Herausgeber: Schweizerischer Hebammenverband

Band: 102 (2004)

Heft: 4

Artikel: Rites autour de la naissance

Autor: gogniat Loos, Fabiène

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-950098

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-950098
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOS S I E R

EDITORIAL
Le Petit Larousse définit le rite comme
un ensemble de règles et de cérémonies
qui se pratiquent dans une église ou
une communauté religieuse, mais aussi
comme une manière d'agir propre
à quelqu'un ou à un groupe social et
revêtant un caractère invariable.

Il est intéressant de voir
qu'étymologiquement, les
mots «rite» et «ordre» ont
la même racine indo-européenne,

qui renvoie à

l'ordre du cosmos, des
rapports entre les dieux et
les hommes et à l'ordre
des hommes entre eux.
Réfléchissons à nos actes

de sages-femmes effectués à la naissance:

sont-ils des rites ou des soins
institutionnalisés devenus rites plus ou moins
conscients selon l'individu, selon la
collectivité? Quels sens leur donne-t-on?
Le premier bain du nouveau-né est le

geste le plus courant, effectué de façon
systématique dans la plupart des
maternités romandes: est-ce un rite
ou un soin?
On peut parler de rite si l'on reprend
l'origine du sens du bain avec ses
vertus purificatrices et régénératrices,
utilisées dans beaucoup de religions ou
cultures. On parlera de l'intérêt des

parents et en particulier du père: cet
acte lui permet de prendre sa place
par rapport à l'enfant, d'être enfin
reconnu dans son rôle de parent. Le

proposons-nous comme un rite?
L'effectuons-nous en lui donnant le sens d'un
acte rituel? Je ne pense pas.
Si l'on expliquait aux parents les autres
avantages qu'il y a à ne pas baigner
tout de suite l'enfant, peut-être
choisiraient-ils d'y renoncer, ce qui les
mettrait face à un choix éclairé, un choix
individuel. Peut-être le bain prendrait-il
alors un autre sens, toujours avec la
complicité du père, mais aussi avec une
maman plus présente, en famille.
Le rite permet de franchir une étape de
la. vie. On parle de rite de passage. Il
permet la. séparation. Il est certain que
dans notre civilisation, le rite a perdu
de son sens. Pourtant l'humain a
besoin de rites. Aux Etats-Unis, de
nouveaux rites sont institués aux différents
passages de la vie et il existe même des

professionnels du rite!
Le rite permet-il, dans notre société
moderne folle de stress, de retrouver le
lien d'ordre spirituel dans notre quotidien,

de symboliser l'impalpable, de
mettre du sacré dans une société où la
religion prend moins de place que chez

nos grand-mères?
A chacune de trouver sa propre réponse
à cette question. Bonne lecture.

En Suisse aujourd'hui

Rites autour de
Dans nos sociétés occidentales, les rites qui existent encore sont essentiellement

religieux et marquent les étapes de passage qui jalonnent le cycle

de la vie: baptême, communion, confirmation, mariage, décès. Il existe

pourtant d'autres rites, plus profanes et généralement moins connus. Nous

avons voulu en savoir plus sur ceux qui marquent la naissance et l'accueil

d'un nouveau-né, dans nos sociétés aujourd'hui.

Fabiène Gogniat Loos

Traditionnellement, ce sont
les religions qui offrent un soutien lors
des étapes qui scandent le cycle de la
vie: naissance, adolescence, mariage,
mort. Elles proposent une structure
apaisante pour celui qui y adhère.
L'homme moderne et incroyant, quant
à lui, est supposé trouver en lui-même
les ressources pour franchir les

épreuves de sa vie; en cas de crise, le

profane désorienté n'a d'autre recours
que de se tourner vers un psychothérapeute.

Ceux qui refusent le cadre religieux ou
l'accompagnement du «psy» restent
seuls avec le réel. Mais, refusant l'alternative

«religion, psychothérapie, ou
rien», certains aujourd'hui innovent et
mettent en œuvre de «nouveaux» rites
de passage.1

Définitions
A ce stade, il convient de nous poser

une question fondamentale: qu'est-ce
qu'un rite? La première définition qui
me vient à l'esprit est celle du «Petit
Prince»:
«- Il faut des rites, affirma le renard.

- Qu'est-ce qu'un rite? dit le petit prince.
- C'est quelque chose de trop oublié.

C'est ce qui fait qu'un jour est
différent des autres jours, une heure
des autres heures.2»

En fait, en anthropologie, la notion
de «rite» est plus complexe. Dans les
sociétés traditionnelles, les rites
marquent une rupture du temps quotidien
et ils sont le fait de la société. Les rites
de passage sont un lieu de reproduction
de la société et de ses normes. Le rite
lie l'individu à la collectivité et la collectivité

à l'individu. De plus, le rite est
vécu comme une obligation: on n'y

échappe pas et cette obligation est
constitutive du rite, mais elle garde
toujours un sens. Ce qui fait aussi le

rite, c'est sa dimension théâtrale, sa
mise en scène: les gestes symboliques
qu'on y accomplit ou les paroles qu'on
y prononce et qui donnent sa structure
au rite. En anthropologie, les travaux
d'Arnold Van Gennep sur les rites de

passage3 sont souvent cités. Au début
du 20ème siècle, l'ethnologue français a
révélé une structure universelle des
rites de passage, en mettant à jour trois
étapes: la séparation de l'état antérieur,
la marginalisation et l'agrégation à un
état supérieur. Il a montré aussi que le

passage à l'étape suivante du cycle de
la vie n'est pas de l'ordre biologique,
mais bien de l'ordre du langage et de la
culture.

On trouve dans un autre ouvrage une
définition des rites plus simple et peut-
être plus appropriée à nos sociétés:
«Les rites sont à considérer comme un
ensemble de conduites individuelles
(ex. maquillage, squash) ou collectives
(par ex. match de football, repas de

famille), relativement codifiées, ayant
un support corporel (verbal, postural,
gestuel), à caractère plus ou moins
répétitif, à forte charge symbolique
pour les acteurs et habituellement pour
les témoins, fondée sur une adhésion,
éventuellement inconsciente, à des
valeurs relatives à des choix sociaux
jugés importants».4

Fort de ces définitions demandons-
nous quels sont les rites qu'on peut
observer chez nous aujourd'hui, autour
de la naissance.

Le baptême:
rite d'accueil par excellence

Naturellement, on ne peut passer
sous silence les rites religieux, qui

TO Schweizer Hebamme
4/2004 Sage-femme suisse



«Les rituels permettent d'exprimer l'importance de certaines étapes de dire <ça nous est arrivé et ça nous touche beaucoup, c'est
important pour nous>, ce qui est en totale contradiction avec la façon dont beaucoup de gens vivent.» Une mère américaine lors de la

cérémonie de présentation de son enfant, citée par Michèle Fellous (op. cit.) photo: Guilierey

correspondent tout-à-fait à ces
définitions. Le rituel du baptême en est
un exemple typique. Il y a là passage
d'un état à un autre (celui de simple
enfant à celui de membre de la
communauté religieuse), des gestes (signe
de la croix, onction avec de l'huile,
baptême dans l'eau, cierge), des
témoins (la famille, l'officiant), des

acteurs (l'enfant et ses parrain et
marraine), une forte charge symbolique,

un passage obligé, au moins
dans l'ancien temps, où l'acte de
baptême faisait office d'acte de naissance et
d'entrée officielle dans la communauté
villageoise.

Autrefois, le baptême se faisait très
rapidement après la naissance,
quelques jours après, souvent sans même

la présence de la mère, car celle-ci
n'avait pas encore passé le cap des re-
levailles (un autre rite traditionnel
aujourd'hui perdu). Les rites de baptême,
alors quasi uniformément observés,
étaient peu accompagnés de célébrations

profanes.
Tout de même, les volées de cloches

propageaient la nouvelle d'une
naissance dans la communauté (on se
souvient de la chanson des «Trois
cloches» de Jean Villard-Gilles immor¬

talisée par Edith Piaf). Autrefois encore,
il n'était pas rare qu'on donne à l'enfant
le prénom de son parrain si c'était
un garçon ou de sa marraine si c'était
une fille. Ce type de coutume se

propage encore, en ce sens qu'on donne
parfois à l'enfant comme second
prénom celui de son parrain ou de sa
marraine. Le trousseau de baptême était
cousu main et souvent transmis de

générations en générations au sein de
la même famille. Tout comme d'ailleurs
le berceau ou le petit lit. Mes propres
enfants ont d'ailleurs dormi dans le

petit lit confectionné par mon arrière-
arrière-grand-père pour son premier
enfant...

Malgré la baisse de fréquentation des

églises, le baptême reste étonnament
fort chez nous, défiant théologiens et
statisticiens... Pourquoi? Il est difficile
de le dire. Peut-être est-ce simplement
faute d'alternative. Pour les croyants, le
rituel va de soi. On veut transmettre
ce qu'on a soi-même reçu, la foi ou
l'appartenance à une religion.

Quelques parents se disent athées
mais font baptiser l'enfant pour faire
plaisir aux grands-parents ou même
aux arrière-grands-parents, voire pour
éviter que l'enfant ne se trouve mar¬

ginalisé à l'école. Certains veulent célébrer

un rite de passage, lui donner un
parrain, une marraine, des rôles
symboliques appréciés dans leur enfance
ou l'assurance d'une prise en charge
s'il leur arrivait quelque chose. Dans
quelques cas, le baptême célébré en
présence des deux familles remplace le

mariage qu'on a toujours reporté et
il fait figure d'alliance. Aujourd'hui,
chez les couples croyants qui
continuent à pratiquer ce rite, il n'est pas
rare que le baptême se fasse beaucoup
plus tard, lorsque l'enfant a un an ou
deux.

D'autres parents, et ils ne sont
certainement pas une minorité, refusent

ce rite, pour (c'est l'argument
le plus souvent entendu) «laisser à

l'enfant le choix de sa religion, plus
tard». En France, il existe une alter-

1 C'est à ces rites qu'est consacré le livre qu'a publié
Michèle Fellous, chercheur au CNRS en 2001: «À la
recherche de nouveaux rites: rites de passage et
modernité avancée», éd. L'Harmattan. Ce livre
constitue la base de notre article.

2 «Le Petit Prince» d'Antoine de St-Exupéry, éd.
Gallimard, 1946.

3 «Les rites de passage», éditions Picard, Paris, 1981

(1» éd. 1909).
4 «Mythes, rites, symboles dans la société contemporaine»,

1997, p. 102.

Schweizer Hebamme "IQ
Sage-femme suisse 4/2004



Faire-part de naissance original dans le canton de Lucerne: tout le voisinage est au
courant de la naissance de Mauricio! Photo: F. Gogniat Loos

native laïque à ce rite: le baptême
civil. A cette occasion, les parents
présentent leur enfant et le placent
sous la «protection de l'autorité civile
et républicaine». Ils s'engagent, avec
les parrain et marraine, à poursuivre
l'éducation de leur enfant, «hors de

tous préjugés d'ordre social et
philosophique et dans le culte de la raison,
de la solidarité et de la défense des
intérêts du peuple français». Instauré à

l'occasion de la Révolution française,
en 1789, ce baptême laïque tend à

renaître et dans certaines communes, il
est plus fréquent que le baptême
religieux.5

Les nouveaux rites

Michelle Fellous, anthropologue ayant
beaucoup travaillé sur le sujet, a ainsi
découvert de nouveaux rites, nés sur un
terrain où il existe un rite préexistant,
mais où celui-ci est récusé, car ressenti
comme vide de sens et incapable de
combler un besoin de rite. Elle a ainsi
observé un nouveau rite de naissance
aux États-Unis, élaboré par des
«professionnels du rite» à la demande de

parents soucieux de donner un cadre et

un sens au remaniement de relation qui
s'opère à ce moment. Ainsi, des parents
sont réunis pour accueillir, nommer

publiquement, faire un don symbolique
à leur enfant nouvellement né. Cette
cérémonie confère en retour aux
géniteurs une reconnaissance sociale de

leur nouveau statut de parents (Voir
encadré ci-dessous).

Mme Fellous a aussi étudié l'émergence

de rites nés du néant. Il en est
ainsi de rites d'accompagnement,
élaborés en milieu hospitalier, avec l'équipe
médicale, pour des parents d'enfants
morts in utero. L'enfant mort-né est
alors habillé, présenté, nommé, acquérant

ainsi une réalité. Une cérémonie
d'adieu avant son enterrement est
proposée, à laquelle sont conviés également

ceux qui le souhaitent. Ce rite est

apparu dans un contexte où il n'y avait
rien auparavant et est à mettre en lien
avec l'avancée de la médecine fœtale et
l'évolution de la perception du fœtus.

Dans certains cas, on assiste donc à

un désir d'élaborer des nouveaux rites.
Pourquoi? À quelle nécessité cette
démarche renvoie-t-elle? Michelle Fellous
avance quelques explications: «Chacun
a pris cette décision individuellement,
sans qu'elle soit imposée de l'extérieur
par un groupe d'appartenance; aucune
sanction n'est prise à rencontre de celui
qui ne s'y prête pas. C'est une contrainte
interne, ressentie comme un impératif.
Les individus qui font ce choix ne sont
ni marginaux ni en quête d'un gourou;
ce sont pour la plupart des personnes
issues de classes moyennes, en mutation

sociale, convaincues de la crise
culturelle et sociale du monde contemporain

dont ils souhaitent retrouver les
valeurs.

Théâtralité, mise en scène, déroulement

du rituel, fonction du groupe...,
l'analyse d'un rite se fait à partir de sa

Rite de présentation d'enfants aux USA
L'officiante est une professionnelle,

Sydney Metrick, et c'est elle qui a créé
ce rite de toute pièce. La présentation
d'enfant se déroule chez elle. Elle a
réuni quatre familles qui ne se connaissent

pas et l'ont contactée séparément.
Les couples sont venus entourés de

parents ou d'amis (en tout quinze
adultes). Les bébés sont là aussi. Ils ont
entre 3 mois et un an et ont été déposés
sur une sorte de pouf, au centre d'un
cercle formé par les adultes. Deux
musiciens avec leurs djembés se tiennent
au fond de la pièce.

Les musiciens frappent leurs
tambours en rythme, tandis que, tout à

tour, les familles chantonnent des

mélodies pour accueillir les bébés. Puis
les tambours se taisent. Chaque famille
a apporté une boîte, l'a décorée et y
dépose des objets en rapport avec les

qualités qu'ils souhaitent à leur bébé.
Pour ce rite, Sydney s'est inspirée
du conte de la Belle au bois dormant,
où douze fées sont invitées au baptême
du bébé, chacune apportant un
cadeau particulier. C'est ce que font les

parents, grands-parents et amis. Ils
donnent cet objet comme une sorte de

talisman.
Ensuite chaque personne dit le nom

de son enfant, s'en suit une discussion
sur la signification émotionnelle,
spirituelle, mythologique de chaque pré¬

nom. Puis l'officiante prend une
poignée de graines de tournesol, les écrase

dans un mortier et en donne une
bouchée à chaque bébé: les graines
représentent la semence de leur force et
de leur vitalité. Elle partage ensuite un
gâteau fourré de graines de pavot, qui
symbolise l'épanouissement de leurs
rêves et de leurs espérances.

Ensuite, Sydney prend une longue
corde blanche, qu'elle sectionne en
8 tronçons et fait un nœud avec chaque
morceau. Selon la tradition bouddhiste,
chaque nœud représente l'«âme
blanche» d'un ancêtre protecteur de
chacun des conjoints présents. Cette
âme revient participer aux joies et aux

Schweizer Hebamme
3U 4/2004 Sage-femme suisse



Couper le cordon: rite porteur de sens ou acte médical laissé au père, pour l'occuper,
le valoriser? Photo: Susanna Hufschmid

forme, de ses références et de
l'appréhension qu'en ont les sujets impliqués.
Les éléments repérés dans la plupart
des rites - un lieu consacré, un temps
répété, une assemblée, un célébrant, un
cérémonial, une symbolique commune
- se retrouvent dans les nouveaux rites
évoqués, avec cependant des codes
beaucoup plus souples: les lieux où se
déroulent les rites sont mobiles, leur
cérémonial est souvent éphémère, le
cadre est plus ou moins défini, laissant
place à l'imprévu».6

L'échographie: ritualisation
d'un acte médical

Dans un monde comme le nôtre,
malgré les progrès de l'obstétrique,
l'accouchement reste un acte à la fois
naturel et dangereux. C'est un moment
entre la vie et la mort, où le corps
s'ouvre et où entrent en jeu des forces
inouïes: c'est l'entrée d'un nouvel être
dans la communauté des vivants qui
devra y trouver sa place. Dans les
sociétés dites traditionnelles, divers rites
et coutumes donnent à la parturiente la
force d'affronter ce passage, en lien
avec celles qui l'entourent et l'ont
précédées dans cette épreuve. Face à cela,
nos cultures ayant perdu le lien à la
religion, seraient plutôt du type hyper-
réaliste. Dans ce contexte, l'émergence
de l'échographie est intéressante à plus
d'un titre. C'est un passage obligé, que
la médicalisation de la grossesse a

imposé aux femmes. Sous couvert de

cette obligation, non pas imposée par la
société, mais par 1a. médecine, il n'est
pas rare que la femme se rende à cette
«cérémonie» accompagnée par le futur
père, la future grand-mère ou la future

marraine, qui seront témoins de la lère

«apparition» du bébé. 11 y a un officiant
(l'échographiste), des gestes ritualisés
(gel sur la sonde, remise de la photo) et
à la fin, une «photo» qu'on pourra montrer

à ceux qui n'ont pu être présents et
placer dans l'album familial. La future
mère en parle à l'avance, elle se réjouit
et souvent perd de vue le caractère
purement médical de cet acte, dont
l'objectif au fond est de rechercher
d'éventuelles malformations, et non de

connaître le futur sexe de l'enfant,
comme trop de parents le pensent.
Michelle Fellous7 y a vu un autre
travers, le risque de dévaloriser les

perceptions internes de la maman, au
profit de ce qui est mesurable par
l'échographie. Il y a comme une perte
de l'enchantement, une dépossession.

Couper le cordon:
un rite dénué de sens

Dans le courant actuel de démédicalisation

de la naissance, perceptible à

travers la montée des maisons de

naissance, on perçoit chez certains parents
et certaines sages-femmes le besoin de

réhumaniser la grossesse et l'accouchement,

en ne la réduisant pas à leur réalité

biologique. Les couples éprouvent
le besoin de ressusciter quelque chose

qui est de l'ordre de l'émotion et de
l'humanité dans ce qu'ils sont en train
de vivre. Michelle Fellous parle d'un
problème, dans nos cultures industrialisées,

de linéarité du temps, mais aussi

d'un temps confus, avec des étapes
franchies solitairement, pas clairement
délimitées, de séparations jamais assurées.

Elle prend l'exemple du cordon
ombilical. Aujourd'hui, le père est de

plus en plus présent lors de l'accouchement.

L'équipe médicale lui tend volontiers

les ciseaux pour couper le cordon
ombilical entre la mère et l'enfant, geste

hautement symbolique de séparation.

Traditionnellement, c'était la sage-
femme qui effectuait ce geste, le père
n'intervenait que bien plus tard pour
séparer l'enfant de l'univers maternel
et l'introduire dans l'univers social,
plus masculin. Aujourd'hui, à quoi est-
ce que le père introduit son enfant en

coupant si tôt le cordon ombilical?
D'autant plus qu'il redonne immédiatement

l'enfant à sa mère. Il y a là une
illusion symbolique et une confusion
des temps... c'est peut-être tout simplement

une manière de donner un rôle au
(futur) père, qui assiste désormais à

l'accouchement, parce que les normes
sociales actuelles le lui imposent...

S'autoprodamer parents
De même un nouveau rite est apparu

parmi les couples ayant pratiqué l'hap-

5 Voir à ce sujet l'article de Gillian Simpson: «Une
alternative au baptême religieux» publié dans «Le
libre penseur», n° 109, 06/2001 http://www.Ubre-
pensee.ch/Art_10_LP_109.htm

6 Michelle Fellous, op. cit.
7 Michelle Fellous: La première image, éd. Nathan,

1991.

peines de la famille. Les musiciens
clôturent la fête en jouant sur leurs
djembés.

A l'issue de la cérémonie, les
parents, interrogés par Mme Fellous
étaient enthousiastes. Une mère a eu
l'impression de revivre sa grossesse et
la naissance et est heureuse d'avoir
pu, devant témoins, souhaiter la
bienvenue à sa fille et l'assurer de son
amour inconditionnel. Un jeune père,
mal accepté par sa belle-famille, se

sent valorisé, reconnu comme le père
de son enfant, un père désormais
responsable, aux yeux de tous. On
sent un débordement d'émotions dans
la plupart des récits des parents.

Schweizer Hebamme
Sage-femme suisse 4/2004 3 I



Après le bain, la photo traditionnelle et la pesée, le nouveau-né se voit sollicité pour
la confection de son premier «passeport» et la prise de son empreinte plantaire! Rite
OU folklore? Photo: Susanna Hufschmid

Disparition des rites
d'autrefois

Pourquoi?
Autrefois, nos sociétés avaient

instauré des rites profanes autour de la
naissance (enterrement du placenta,
époque des relevailles, etc.). Aujourd'hui

ces rites se sont perdus, ont été

oublié. Il est légitime de se demander
pourquoi. La réponse me semble
résider dans la médicalisation de la
naissance. Quand la femme accouchait

à la maison, entourée des siens,
de sa propre mère, voire de sa

propre grand-mère, dans son village,
les rites pouvaient avoir lieu, et c'est
souvent l'entourage qui s'en
chargeait, qui perpétuait la coutume. La

jeune mère accouchant désormais à

l'hôpital, loin des siens et de son
entourage social, au milieu d'inconnus, il
n'était tout simplement plus possible,
ni réaliste, de perpétuer ces rites.

En commission de rédaction, nous
nous sommes demandé si parmi les

maisons de naissance et les sages-
femmes effectuant des naissances à

domicile un regain en faveur de rites
autour de la naissance pouvait être
observé. Un sondage effectué par
nos soins n'a eu que très peu d'échos
de leur part. Les quelques rares
sages-femmes qui nous ont répondu
n'avaient pas à l'esprit de rites
particuliers liés à la naissance dans leur
pratique. Dommage! (fgl)

tonomie durant la grossesse. Il s'agit
d'un rite d'accueil du nouveau-né: sitôt
né, le père prend le nouveau-né à la
base et le présente à la mère et au
monde. L'idée est de conférer à l'enfant
une sécurité affective fondamentale, de
le reconnaître comme sujet, et de ce

fait, s'affirmer comme parents.
Traditionnellement, c'est la communauté qui
reconnaît les parents, au-delà de la réalité

biologique de l'enfantement. Chez

nous, en l'absence de communauté
structurante et de traditions, le couple
s'auto-confirme lui même comme
parent, s'auto-reconnaît comme sujet et
auto-reconnaît de même son enfant.
Les faire-parts de naissance, apparus
au cours de ce siècle, sont aussi participant

d'une même réalité: le besoin pour
les parents de s'autoproclamer parents
et de le faire savoir loin à la ronde, le

plus originalement possible. Le faire-
part est un passage obligé, imposé

par la société, un geste symbolique
d'annonce de l'entrée d'un enfant dans
la communauté des vivants, remplaçant
la sonnerie de cloches des siècles
précédents, désormais obsolète vu l'éclatement

géographique des familles et du
cercle d'amis. Les cadeaux offerts par
ceux qui ont reçu un faire-part sont un
autre rite: rite de reconnaissance et
d'accueil de l'enfant au sein de la
communauté des amis et des connaissances.

La poste fait la liaison entre les

différents protagonistes et le lien vivant
et réel au fil des kilomètres s'atténue...

En Suisse allemande, un autre type
de faire-part existe, dont je n'ai pu

reconstituer l'histoire ou la signification
profonde. Il est de coutume en effet
d'annoncer la venue d'une nouvelle
âme dans une maison en affichant à la
fenêtre, devant la porte d'entrée, dans
le jardin, parfois sur un long mat, un
panneau de bois, visible loin à la ronde,
sur lequel on a peint une image enfantine

ou une cigogne, avec le prénom de
l'enfant. Ainsi tout le voisinage est au
courant de la nouvelle, qu'il connaisse
ou non la nouvelle famille.

Nouvelle société - nouveaux
rituels

Parmi les nouveaux rituels propres à

notre société actuelle, on peut ajouter
des rituels dont on peut se demander
s'ils en sont réellement. Ainsi, aux
Etats-Unis et au Canada, le commerce
a imposé depuis longtemps la «baby-
shower» et ses cadeaux d'amies posés
sous le parapluie (voir plus loin). Des

échanges nombreux de vêtements et
d'objets destinés au métier de parent
raffermissent les liens des amis, des

fratries et des familles élargies. Préparer

la chambre de bébé, parfois un
nouveau logis, choisir le prénom à

partir de listes longuement examinées,
suivre des cours prénataux font aujourd'hui

partie des pseudo-rites de préparation

des futurs parents, rites auxquels
parfois d'autres membres de la famille
sont associés.

Notre société informatisée et aseptisée,

où l'on fait ses courses sur internet,
tout en gardant le contact avec ses amis
au travers de la toile, a perdu ses
repères sociaux et religieux en même
temps que les rituels qui y étaient liés.
Pourtant, cette perte de repère ne se fait
pas sans heurts et pousse certains à se
recréer leurs propres rituels. Ces

nouveaux rites traduisent la recherche
d'une inscription dans une nouvelle
communauté, choisie et non imposée.
Et ils fournissent un cadre sécurisant
dans nos sociétés désacralisées. Les

nouveaux rites montrent sans doute la
nécessité humaine de donner du sens à

nos existences, à se réinscrire dans
l'ordre naturel des choses. Ils font
partie de notre quotidien. M

Bibliographie:
Michèle Fellous: «À la recherche de nouveaux

rites: rites de passage et modernité avancée»,
L'Harmattan, logiques sociales, 2001.

P. Centlivres et J. Hainard dir.: «Les rites de

passage aujourd'hui, actes du Colloque de
Neuchâtel», 1981, L'Age d'Homme, 1986.

Monique Segré, dir.: «Mythes, rites, symboles
dans la société contemporaine», L'Harmattan,
logiques sociales, 1997.

Q"} Schweizer Hebamme
4/2004 Sage-femme suisse


	Rites autour de la naissance

