Zeitschrift: Schweizer Hebamme : offizielle Zeitschrift des Schweizerischen
Hebammenverbandes = Sage-femme suisse : journal officiel de

I'Association suisse des sages-femmes = Levatrice svizzera : giornale

ufficiale dell'’Associazione svizzera delle levatrici

Herausgeber: Schweizerischer Hebammenverband
Band: 102 (2004)

Heft: 4

Artikel: Rites autour de la naissance

Autor: gogniat Loos, Fabiene

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-950098

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-950098
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EDITORIAL

Le Petit Larousse définit le rite comme
un ensemble de régles et de cérémonies
qui se pratiquent dans une église ou
une communauté religieuse, mais aussi
comme une maniere d’agir propre

a quelqu’un ou & un groupe social et
revétant un caractere invariable.

g @ [l estintéressant de voir
qu’étymologiquement, les
mots «rite» et «ordre» ont
la méme racine indo-euro-
péenne, qui renvoie
| lordre du cosmos, des rap-
ports entre les dieux et
les hommes et a l'ordre
des hommes entre eux.
Réfléchissons a nos actes
de sages-femmes effectués a la naissan-
ce: sont-ils des rites ou des soins insti-
tutionnalisés devenus rites plus ou moins
conscients selon l'individu, selon la col-
lectivite? Quels sens leur donne-t-on?
Le premier bain du nouveau-né est le
geste le plus courant, effectué de fagon
systématique dans la plupart des
maternités romandes: est-ce un rite
ou un soin?

On peut parler de rite si l'on reprend
l'origine du sens du bain avec ses
vertus purificatrices et régénératrices,
utilisées dans beaucoup de religions ou
cultures. On parlera de l'intérét des
parents et en particulier du pere: cet
acte lui permet de prendre sa place
par rapport a Uenfant, d’étre enfin
reconnu dans son role de parent. Le
proposons-nous comme un rite? L'effec-
tuons-nous en lui donnant le sens d'un
acte rituel? Je ne pense pas.

Si l'on expliquait aux parents les autres
avantages qu'il y a a ne pas baigner
tout de suite ['enfant, peut-étre choisi-
raient-ils d'y renoncer, ce qui les met-
trait face a un choix éclairé, un choix
individuel. Peut-étre le bain prendrait-il
alors un autre sens, toujours avec la
complicité du pere, mais aussi avec une
maman plus présente, en famille.

Le rite permet de franchir une étape de
la vie. On parle de rite de passage. 1l
permet la séparation. Il est certain que
dans notre civilisation, le rite a perdu
de son sens. Pourtant [’humain a be-
soin de rites. Aux Etats-Unis, de nou-
veaux rites sont institués aux différents
passages de la vie et il existe meme des
professionnels du rite!

Le rite permet-il, dans notre société
moderne folle de stress, de retrouver le
lien d’ordre spirituel dans notre quoti-
dien, de symboliser l'impalpable, de
mettre du sacré dans une société ou la
religion prend moins de place que chez
nos grand-meres?

A chacune de trouver sa propre réponse
a cette question. Bonne lecture.

(EME—

Marie-Noélle Pierrel Birtschi

2 Schweizer Hebamme
4/2004 Sage-femme suisse

D O 55

En Suisse aujourd'hui

1 ER

Rites autour de

Dans nos sociétés occidentales, les rites qui existent encore sont essentiel-

lement religieux et marquent les étapes de passage qui jalonnent le cycle

de la vie: baptéme, communion, confirmation, mariage, déces. Il existe

pourtant d’autres rites, plus profanes et généralement moins connus. Nous

avons voulu en savoir plus sur ceux qui marquent la naissance et I’accueil

d’un nouveau-né, dans nos sociétés aujourd’hui.

Fabiéne Gogniat Loos

Traditionnellement, ce sont
les religions qui offrent un soutien lors
des étapes qui scandent le cycle de la
vie: naissance, adolescence, mariage,
mort. Elles proposent une structure
apaisante pour celui qui y adhere.
L’homme moderne et incroyant, quant
a lui, est supposé trouver en lui-méme
les ressources pour franchir les
épreuves de sa vie; en cas de crise, le
profane désorienté n’a d’autre recours
que de se tourner vers un psychothéra-
peute.

Ceux qui refusent le cadre religieux ou
l'accompagnement du «psy» restent
seuls avec le réel. Mais, refusant I'alter-
native «religion, psychothérapie, ou
rien», certains aujourd’hui innovent et
mettent en ceuvre de «nouveaux» rites
de passage.!

Définitions
A ce stade, il convient de nous poser
une question fondamentale: qu’est-ce
qu'un rite? La premieére définition qui
me vient a Uesprit est celle du «Petit
Prince»:
«— Il faut des rites, affirma le renard.
- Qu’est-ce qu’un rite? dit le petit prince.
- C’est quelque chose de trop oublié.
(...). C’est ce qui fait qu'un jour est
différent des autres jours, une heure
des autres heures.2»
En fait, en anthropologie, la notion
de «rite» est plus complexe. Dans les
sociétés traditionnelles, les rites mar-
quent une rupture du temps quotidien
et ils sont le fait de la société. Les rites
de passage sont un lieu de reproduction
de la société et de ses normes. Le rite
lie I'individu a la collectivité et la collec-
tivité a l'individu. De plus, le rite est
vécu comme une obligation: on n'y

échappe pas et cette obligation est
constitutive du rite, mais elle garde
toujours un sens. Ce qui fait aussi le
rite, c’est sa dimension théatrale, sa
mise en scene: les gestes symboliques
qu'on y accomplit ou les paroles qu’on
y prononce et qui donnent sa structure
au rite. En anthropologie, les travaux
d’Arnold Van Gennep sur les rites de
passage?® sont souvent cités. Au début
du 20eme siecle, I’ethnologue francais a
révélé une structure universelle des
rites de passage, en mettant a jour trois
étapes: la séparation de I'état antérieur,
la marginalisation et I'agrégation a un
état supérieur. Il a montré aussi que le
passage a I’étape suivante du cycle de
la vie n’est pas de 'ordre biologique,
mais bien de I'ordre du langage et de la
culture.

On trouve dans un autre ouvrage une
définition des rites plus simple et peut-
étre plus appropriée a nos sociétés:
«Les rites sont a considérer comme un
ensemble de conduites individuelles
(ex. maquillage, squash) ou collectives
(par ex. match de football, repas de
famille), relativement codifiées, ayant
un support corporel (verbal, postural,
gestuel), a caractere plus ou moins
répétitif, a forte charge symbolique
pour les acteurs et habituellement pour
les témoins, fondée sur une adhésion,
éventuellement inconsciente, a des
valeurs relatives a des choix sociaux
jugés importants».4

Fort de ces définitions demandons-
nous quels sont les rites qu’on peut
observer chez nous aujourd’hui, autour
de la naissance.

Le baptéme:
rite d’accueil par excellence

Naturellement, on ne peut passer
sous silence les rites religieux, qui



«Les rituels permettent d’exprimer I'importance de certaines étapes (...), de dire «¢a nous est arrivé et ca nous touche beaucoup, c’est

important pour nous), ce qui est en totale contradiction avec la facon dont beaucoup de gens vivent.» Une mére américaine lors de la
cérémonie de présentation de son enfant, citée par Michéle Fellous (op. cit.)

correspondent tout-a-fait a ces dé-
finitions. Le rituel du baptéme en est
un exemple typique. Il y a la passage
d’'un état a un autre (celui de simple
enfant a celui de membre de la com-
munauté religieuse), des gestes (signe
de la croix, onction avec de I'huile,
baptéme dans l'eau, cierge), des
témoins (la famille, l'officiant), des
acteurs (I'enfant et ses parrain et
marraine), une forte charge symbo-
lique, un passage obligé, au moins
dans I'ancien temps, ou I'acte de bap-
téme faisait office d’acte de naissance et
d’entrée officielle dans la communauté

villageoise.
Autrefois, le baptéme se faisait tres
rapidement aprés la naissance,

quelques jours apres, souvent sans meé-
me la présence de la mere, car celle-ci
n’avait pas encore passé le cap des re-
levailles (un autre rite traditionnel au-
jourd’hui perdu). Les rites de baptéme,
alors quasi uniformément observés,
étaient peu accompagnés de célébra-
tions profanes.

Tout de méme, les volées de cloches
propageaient la nouvelle d’une nais-
sance dans la communauté (on se
souvient de la chanson des «Trois
cloches» de Jean Villard-Gilles immor-

talisée par Edith Piaf). Autrefois encore,
il n’était pas rare qu’on donne a I'enfant
le prénom de son parrain si c’était
un garcon ou de sa marraine si c¢’était
une fille. Ce type de coutume se pro-
page encore, en ce sens quon donne
parfois a 'enfant comme second pré-
nom celui de son parrain ou de sa mar-
raine. Le trousseau de baptéme était
cousu main et souvent transmis de
générations en générations au sein de
la méme famille. Tout comme d’ailleurs
le berceau ou le petit lit. Mes propres
enfants ont d’ailleurs dormi dans le
petit lit confectionné par mon arriere-
arriere-grand-pere pour son premier
enfant...

Malgré la baisse de fréquentation des
églises, le baptéme reste étonnament
fort chez nous, défiant théologiens et
statisticiens... Pourquoi? Il est difficile
de le dire. Peut-étre est-ce simplement
faute d’alternative. Pour les croyants, le
rituel va de soi. On veut transmettre
ce quon a soi-méme recu, la foi ou
I'appartenance a une religion.

Quelques parents se disent athées
mais font baptiser I’enfant pour faire
plaisir aux grands-parents ou méme
aux arriere-grands-parents, voire pour
éviter que I'enfant ne se trouve mar-

Photo: Guillerey

ginalisé a I’école. Certains veulent célé-
brer un rite de passage, lui donner un
parrain, une marraine, des roles sym-
boliques appréciés dans leur enfance
ou l'assurance d’'une prise en charge
g’il leur arrivait quelque chose. Dans
quelques cas, le baptéme célébré en
présence des deux familles remplace le
mariage qu’'on a toujours reporté et
il fait figure d’alliance. Aujourd’hui,
chez les couples croyants qui con-
tinuent a pratiquer ce rite, il n’est pas
rare que le baptéme se fasse beaucoup
plus tard, lorsque I'enfant a un an ou
deux.

D’autres parents, et ils ne sont
certainement pas une minorité, refu-
sent ce rite, pour (c’est I'argument
le plus souvent entendu) «laisser a
I'enfant le choix de sa religion, plus
tard». En France, il existe une alter-

1 C’est a ces rites qu’est consacré le livre qu’a publié
Michéle Fellous, chercheur au CNRS en 2001: «A la
recherche de nouveaux rites: rites de passage et
modernité avancée», éd. L'Harmattan. Ce livre
constitue la base de notre article.

2 «Le Petit Prince» d’Antoine de St-Exupéry, éd. Galli-
mard, 1946.

3 «Les rites de passage», éditions Picard, Paris, 1981
(1%re éd. 1909).

4 «Mythes, rites, symboles dans la société contempo-
raine», 1997, p. 102.

Schweizer Hebamme
Sage-femme suisse 4/2004 29




Faire-part de naissance original dans le canton de Lucerne: tout le voisinage est au
courant de la naissance de Mauricio!

native laique a ce rite: le baptéme
civil. A cette occasion, les parents
présentent leur enfant et le placent
sous la «protection de I'autorité civile
et républicaine». Ils s’engagent, avec
les parrain et marraine, a poursuivre
I'éducation de leur enfant, «hors de
tous préjugés d’ordre social et philo-
sophique et dans le culte de la raison,
de la solidarité et de la défense des
intéréts du peuple francais». Instauré a
I'occasion de la Révolution francaise,
en 1789, ce baptéme laique tend a
renaitre et dans certaines communes, il
est plus fréquent que le baptéme reli-
gieux.>

Photo: F. Gogniat Loos

Les nouveaux rites

Michelle Fellous, anthropologue ayant
beaucoup travaillé sur le sujet, a ainsi
découvert de nouveaux rites, nés sur un
terrain ot il existe un rite préexistant,
mais ol celui-ci est récusé, car ressenti
comme vide de sens et incapable de
combler un besoin de rite. Elle a ainsi
observé un nouveau rite de naissance
aux Etats-Unis, élaboré par des «pro-
fessionnels du rite» a la demande de
parents soucieux de donner un cadre et
un sens au remaniement de relation qui
s’opére a ce moment. Ainsi, des parents
sont réunis pour accueillir, nommer

publiquement, faire un don symbolique
a leur enfant nouvellement né. Cette
cérémonie confere en retour aux géni-
teurs une reconnaissance sociale de
leur nouveau statut de parents (voir en-
cadré ci-dessous).

Mme Fellous a aussi étudié 1'émer-
gence de rites nés du néant. Il en est
ainsi de rites d’accompagnement, éla-
borés en milieu hospitalier, avec I'équipe
médicale, pour des parents d’enfants
morts in utero. L'enfant mort-né est
alors habillé, présenté, nommé, acqué-
rant ainsi une réalité. Une cérémonie
d’adieu avant son enterrement est pro-
posée, a laquelle sont conviés égale-
ment ceux qui le souhaitent. Ce rite est
apparu dans un contexte ou il n’y avait
rien auparavant et est a mettre en lien
avec 'avancée de la médecine feetale et
I'évolution de la perception du feetus.

Dans certains cas, on assiste donc a
un désir d’élaborer des nouveaux rites.
Pourquoi? A quelle nécessité cette dé-
marche renvoie-t-elle? Michelle Fellous
avance quelques explications: «Chacun
a pris cette décision individuellement,
sans qu’elle soit imposée de I'extérieur
par un groupe d’appartenance; aucune
sanction n’est prise a I’encontre de celui
qui ne s’y préte pas. C’est une contrainte
interne, ressentie comme un impératif.
Les individus qui font ce choix ne sont
ni marginaux ni en quéte d’'un gourou;
ce sont pour la plupart des personnes
issues de classes moyennes, en muta-
tion sociale, convaincues de la crise cul-
turelle et sociale du monde contempo-
rain dont ils souhaitent retrouver les
valeurs.

Théatralité, mise en scéne, déroule-
ment du rituel, fonction du groupe...,
I'analyse d’un rite se fait a partir de sa

Rite de présentation d’enfants aux USA

Lofficiante est une professionnelle,
Sydney Metrick, et c’est elle qui a créé
ce rite de toute piece. La présentation
d’enfant se déroule chez elle. Elle a
réuni quatre familles qui ne se connais-
sent pas et 'ont contactée séparément.
Les couples sont venus entourés de
parents ou d’amis (en tout quinze
adultes). Les bébés sont 1a aussi. Ils ont
entre 3 mois et un an et ont été déposés
sur une sorte de pouf, au centre d’un
cercle formé par les adultes. Deux mu-
siciens avec leurs djembés se tiennent
au fond de la piece.

Les musiciens frappent leurs tam-
bours en rythme, tandis que, tout a
tour, les familles chantonnent des

3 Schweizer Hebamme
4/2004 Sage-femme suisse

mélodies pour accueillir les bébés. Puis
les tambours se taisent. Chaque famille
a apporté une boite, I'a décorée et y
dépose des objets en rapport avec les
qualités qu’ils souhaitent a leur bébé.
Pour ce rite, Sydney s’est inspirée
du conte de la Belle au bois dormant,
ou douze fées sont invitées au baptéme
du bébhé, chacune apportant un ca-
deau particulier. C'est ce que font les
parents, grands-parents et amis. Ils
donnent cet objet comme une sorte de
talisman.

Ensuite chaque personne dit le nom
de son enfant, s’en suit une discussion
sur la signification émotionnelle, spiri-
tuelle, mythologique de chaque pré-

nom. Puis l'officiante prend une poi-
gnée de graines de tournesol, les écra-
se dans un mortier et en donne une
bouchée a chaque bébé: les graines
représentent la semence de leur force et
de leur vitalité. Elle partage ensuite un
gateau fourré de graines de pavot, qui
symbolise I’épanouissement de leurs
réves et de leurs espérances.

Ensuite, Sydney prend une longue
corde blanche, qu’elle sectionne en
8 troncons et fait un nceud avec chaque
morceau. Selon la tradition bouddhiste,
chaque nceud représente I'«ame
blanche» d'un ancétre protecteur de
chacun des conjoints présents. Cette
ame revient participer aux joies et aux



forme, de ses références et de I'appré-
hension qu’en ont les sujets impliqués.
Les éléments repérés dans la plupart
des rites — un lieu consacré, un temps
répété, une assemblée, un célébrant, un
cérémonial, une symbolique commune
- se retrouvent dans les nouveaux rites
évoqués, avec cependant des codes
beaucoup plus souples: les lieux ou se
déroulent les rites sont mobiles, leur
cérémonial est souvent éphémere, le
cadre est plus ou moins défini, laissant
place a I'imprévu».¢

L'échographie: ritualisation
d'un acte médical

Dans un monde comme le notre,
malgré les progres de ['obstétrique,
I'accouchement reste un acte a la fois
naturel et dangereux. C’est un moment
entre la vie et la mort, ou le corps
s’ouvre et ou entrent en jeu des forces
inouies: c¢’est 'entrée d’'un nouvel étre
dans la communauté des vivants qui
devra y trouver sa place. Dans les so-
ciétés dites traditionnelles, divers rites
et coutumes donnent a la parturiente la
force d’affronter ce passage, en lien
avec celles qui I'entourent et I'ont pré-
cédées dans cette épreuve. Face a cela,
nos cultures ayant perdu le lien a la
religion, seraient plutot du type hyper-
réaliste. Dans ce contexte, I'émergence
de I’échographie est intéressante a plus
d’un titre. C’est un passage obligé, que
la médicalisation de la grossesse a
imposé aux femmes. Sous couvert de
cette obligation, non pas imposée par la
société, mais par la médecine, il n’est
pas rare que la femme se rende a cette
«cérémonie» accompagnée par le futur
pere, la future grand-mere ou la future

peines de la famille. Les musiciens
cloturent la féte en jouant sur leurs
djembés.

A Tissue de la cérémonie, les pa-
rents, interrogés par Mme Fellous
étaient enthousiastes. Une mere a eu
I'impression de revivre sa grossesse et
la naissance et est heureuse d’avoir
pu, devant témoins, souhaiter la bien-
venue a sa fille et 'assurer de son
amour inconditionnel. Un jeune pére,
mal accepté par sa belle-famille, se
sent valorisé, reconnu comme le pere
de son enfant, un pere désormais
responsable, aux yeux de tous. On
sent un débordement d’émotions dans

la plupart des récits des parents.

Couper le cordon: rite porteur de sens ou acte médical laissé au pére, pour I'occuper,

le valoriser?

marraine, qui seront témoins de la 1¢re
«apparition» du bébé. Il y a un officiant
(I'échographiste), des gestes ritualisés
(gel sur la sonde, remise de la photo) et
ala fin, une «photo» qu’on pourra mon-
trer a ceux qui n’ont pu étre présents et
placer dans I'album familial. La future
mere en parle a 'avance, elle se réjouit
et souvent perd de vue le caractere
purement médical de cet acte, dont
I'objectif au fond est de rechercher
d’éventuelles malformations, et non de
connaitre le futur sexe de lenfant,
comme trop de parents le pensent.
Michelle Fellous” y a vu un autre tra-
vers, le risque de dévaloriser les
perceptions internes de la maman, au
profit de ce qui est mesurable par
I'échographie. Il y a comme une perte
de I’enchantement, une dépossession.

Couper le cordon:
un rite dénué de sens

Dans le courant actuel de démédica-
lisation de la naissance, perceptible a
travers la montée des maisons de nais-
sance, on percoit chez certains parents
et certaines sages-femmes le besoin de
réhumaniser la grossesse et I'accouche-
ment, en ne la réduisant pas a leur réa-
lité biologique. Les couples éprouvent
le besoin de ressusciter quelque chose
qui est de 'ordre de I'émotion et de
I'humanité dans ce qu’ils sont en train
de vivre. Michelle Fellous parle d’un
probleme, dans nos cultures industria-
lisées, de linéarité du temps, mais aussi

Photo: Susanna Hufschmid

d’'un temps confus, avec des étapes
franchies solitairement, pas clairement
délimitées, de séparations jamais assu-
rées. Elle prend I'exemple du cordon
ombilical. Aujourd’hui, le pere est de
plus en plus présent lors de I'accouche-
ment. L’équipe médicale lui tend volon-
tiers les ciseaux pour couper le cordon
ombilical entre la mére et I'enfant, ges-
te hautement symbolique de sépara-
tion. Traditionnellement, ¢’était la sage-
femme qui effectuait ce geste, le pere
n’intervenait que bien plus tard pour
séparer I'enfant de I'univers maternel
et l'introduire dans l'univers social,
plus masculin. Aujourd’hui, a quoi est-
ce que le pére introduit son enfant en
coupant si tot le cordon ombilical?
D’autant plus qu’il redonne immédiate-
ment I'enfant & sa mere. Il y a la une
illusion symbolique et une confusion
des temps... ¢’est peut-étre tout simple-
ment une maniere de donner un role au
(futur) pere, qui assiste désormais a
I'accouchement, parce que les normes
sociales actuelles le lui imposent...

S’autoproclamer parents

De méme un nouveau rite est apparu
parmi les couples ayant pratiqué I’hap-

5 Voir a ce sujet I'article de Gillian Simpson: «Une al-
ternative au baptéme religieux» publié dans «Le
libre penseur», n° 109, 06/2001 http://www.libre-
pensee.ch/Art_10_LP_109.htm

6 Michelle Fellous, op. cit.

7 Michelle Fellous: La premiere image, éd. Nathan,
1991.

Schweizer Hebamme 31
Sage-femme suisse 4/2004




Aprés le bain, la photo traditionnelle et la pesée, le nouveau-né se voit sollicité pour
la confection de son premier «passeport» et la prise de son empreinte plantaire! Rite
ou folklore?

Disparition des rites
d’autrefois

Pourquoi?

Autrefois, nos sociétés avaient ins-
tauré des rites profanes autour de la
naissance (enterrement du placenta,
époque des relevailles, etc.). Aujour-
d’hui ces rites se sont perdus, ont été
oublié. Il est1égitime de se demander
pourquoi. La réponse me semble ré-
sider dans la médicalisation de la
naissance. Quand la femme accou-
chait a la maison, entourée des siens,
de sa propre mere, voire de sa
propre grand-mere, dans son village,
les rites pouvaient avoir lieu, et c¢’est
souvent I'entourage qui s’en char-
geait, qui perpétuait la coutume. La
jeune mere accouchant désormais a
I'hopital, loin des siens et de son en-
tourage social, au milieu d’inconnus, il
n’était tout simplement plus possible,
ni réaliste, de perpétuer ces rites.

En commission de rédaction, nous
nous sommes demandé si parmi les
maisons de naissance et les sages-
femmes effectuant des naissances a
domicile un regain en faveur de rites
autour de la naissance pouvait étre
observé. Un sondage effectué par
nos soins n’a eu que tres peu d’échos
de leur part. Les quelques rares
sages-femmes qui nous ont répondu
n’avaient pas a I'esprit de rites parti-
culiers liés a la naissance dans leur
pratique. Dommage! (fol)

3 Schweizer Hebamme
4/2004 Sage-femme suisse

Photo: Susanna Hufschmid

tonomie durant la grossesse. Il s’agit
d’un rite d’accueil du nouveau-né: sitot
né, le pere prend le nouveau-né a la
base et le présente a la mere et au
monde. L'idée est de conférer a I’enfant
une sécurité affective fondamentale, de
le reconnaitre comme sujet, et de ce
fait, s’affirmer comme parents. Tradi-
tionnellement, c¢’est la communauté qui
reconnait les parents, au-dela de la réa-
lité biologique de I'enfantement. Chez
nous, en l'absence de communauté
structurante et de traditions, le couple
s’auto-confirme lui méme comme pa-
rent, s’auto-reconnait comme sujet et
auto-reconnait de méme son enfant.
Les faire-parts de naissance, apparus
au cours de ce siecle, sont aussi partici-
pant d’'une méme réalité: le besoin pour
les parents de s’autoproclamer parents
et de le faire savoir loin a la ronde, le
plus originalement possible. Le faire-
part est un passage obligé, imposé
par la société, un geste symbolique
d’annonce de I'entrée d’un enfant dans
la communauté des vivants, remplacant
la sonnerie de cloches des siécles pré-
cédents, désormais obsoléte vu I'éclate-
ment géographique des familles et du
cercle d’amis. Les cadeaux offerts par
ceux qui ont recu un faire-part sont un
autre rite: rite de reconnaissance et
d’accueil de 'enfant au sein de la com-
munauté des amis et des connais-
sances. La poste fait la liaison entre les
différents protagonistes et le lien vivant
et réel au fil des kilomeétres s’atténue...

En Suisse allemande, un autre type
de faire-part existe, dont je n’'ai pu

reconstituer 'histoire ou la signification
profonde. Il est de coutume en effet
d’annoncer la venue d'une nouvelle
ame dans une maison en affichant a la
fenétre, devant la porte d’entrée, dans
le jardin, parfois sur un long mat, un
panneau de bois, visible loin a la ronde,
sur lequel on a peint une image enfan-
tine ou une cigogne, avec le prénom de
I'enfant. Ainsi tout le voisinage est au
courant de la nouvelle, qu’il connaisse
ou non la nouvelle famille.

Nouvelle société — nouveaux
rituels

Parmi les nouveaux rituels propres a
notre société actuelle, on peut ajouter
des rituels dont on peut se demander
s’ils en sont réellement. Ainsi, aux
Etats-Unis et au Canada, le commerce
a imposé depuis longtemps la «baby-
shower» et ses cadeaux d’amies posés
sous le parapluie (voir plus loin). Des
échanges nombreux de vétements et
d’objets destinés au métier de parent
raffermissent les liens des amis, des
fratries et des familles élargies. Prépa-
rer la chambre de bébé, parfois un
nouveau logis, choisir le prénom a
partir de listes longuement examinées,
suivre des cours prénataux font aujour-
d’hui partie des pseudo-rites de prépa-
ration des futurs parents, rites auxquels
parfois d’autres membres de la famille
sont associés.

Notre société informatisée et asepti-
sée, ouI’on fait ses courses sur internet,
tout en gardant le contact avec ses amis
au travers de la toile, a perdu ses re-
peéres sociaux et religieux en méme
temps que les rituels qui y étaient liés.
Pourtant, cette perte de repeére ne se fait
pas sans heurts et pousse certains a se
recréer leurs propres rituels. Ces nou-
veaux rites traduisent la recherche
d’une inscription dans une nouvelle
communauté, choisie et non imposée.
Et ils fournissent un cadre sécurisant
dans nos sociétés désacralisées. Les
nouveaux rites montrent sans doute la
nécessité humaine de donner du sens a
nos existences, a se réinscrire dans
I'ordre naturel des choses. Ils font
partie de notre quotidien. |

Bibliographie:

Micheéle Fellous: «A la recherche de nouveaux
rites: rites de passage et modernité avancéey,
L'Harmattan, logiques sociales, 2001.

P. Centlivres et J. Hainard dir.: «Les rites de
passage aujourdhui, actes du Colloque de
Neuchatel», 1981, L'Age d’Homme, 1986.

Monique Segré, dir.: «Mythes, rites, symboles
dans la société contemporaine», 'Harmattan,
logiques sociales, 1997.



	Rites autour de la naissance

