
Zeitschrift: Schweizer Hebamme : offizielle Zeitschrift des Schweizerischen
Hebammenverbandes = Sage-femme suisse : journal officiel de
l'Association suisse des sages-femmes = Levatrice svizzera : giornale
ufficiale dell'Associazione svizzera delle levatrici

Herausgeber: Schweizerischer Hebammenverband

Band: 102 (2004)

Heft: 4

Artikel: Wirkungsvolles Ritual

Autor: Davis-Floyd, Robbie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-950096

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-950096
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

EDITORIAL
Was genau ist ein Ritual? Eine
Frage, die mir auch einige
Gesprächspartnerinnen während meiner
telefonischen Umfrage zu aktuell ge¬

pflegten Geburtsritualen
gestellt haben. Das (be-
wusste) Wissen um Form
und Bedeutung von
Ritualen und das intuitive
Erkennen ihrer vielfältigen

Gestalt ist uns
Heutigen etwas abhanden
gekommen. So halten es

auch die Hebammen in Ausbildung
aus Lausanne in ihrer Diplomarbeit
fest (s. S. 33). Sie befragten junge
Eltern nach der Bedeutung, die das

erste Baden ihres Neugeborenen für
sie hatte. Die häufigste Antwort
lautete, etwas ernüchternd, das sei

für die Hygiene gut und gehöre
einfach zum Geburtsprotokoll.
Dennoch nicht überraschend förderte

meine Befragung eine berührende
Vielzahl an Ritualen zu Tage, wie sie
heute in Geburtshäusern, in Spitälern

und von Hausgeburtshebammen
gepflegt, variiert oder neu erfunden
werden, zur Feier und zur Vertiefung
des ausserordentlichen Ereignisses
Geburt.
Einen ungewöhnlichen und kritischen
Ansatz wählte die amerikanische
Anthropologin Robbie Davis-Floyd.
Aufgeschreckt von der zunehmenden
Technisierung und Medikalisierung
der Spitalgeburt schaute sie näher
hin, sprach mit vielen Frauen. Sie
entdeckte zu ihrem eigenen Erstaunen,

dass der in ihrem Land (und in
vielen Industrieländern) übliche
Geburtsablauf mit seinen standardisierten

Interventionen sämtliche
Kriterien eines Rituals erfüllt. Was

sich wie eine Negativliste aus dem

WHO-Leitfaden «Betreuung der
normalen Geburt» liest, wird unter
Davis-Floyds Scharfblick zu weit
mehr: zu einem machtvollen
Initiationsritual der technologiegläubigen
Gesellschaftfür Mutter und Kind.
Eine extreme Position, vielleicht,
die Floyd-Davis einnimmt, aber
dennoch anregend und erhellend zu
lesen.

Gerlinde Michel

Geburtshilfliche Interventionen

Wirkungsvolles
In ihrer Forschung unterzieht die amerikanische Anthropologin Robbie

Davis-Floyd die standardisierten routinemässigen Handlungen und

Interventionen der technisierten Spitalgeburt einer kritischen Analyse.

Ihre überraschende Schlussfolgerung: Die geburtshilfliche Spitalroutine

übernimmt die Funktion von Ritualen, dient somit der Eingliederung von

Mutter und Kind in die Gesellschaft. Auch wenn sich die amerikanischen

nicht den schweizerischen Verhältnissen gleichsetzen lassen - der

kulturkritische Ansatz regt zum Denken an.

Robbie Davis-Floyd

WARUM wird mit der Geburt, einer
so einzigartigen und individuellen
Erfahrung der Frau, in den Vereinigten
Staaten in so stark standardisierter
Weise umgegangen? Ungeachtet dessen,

ob eine Geburt kurz oder
lange dauert, ob sie leicht
oder schwierig ist, die grosse
Mehrheit der Frauen hängt
man an ein CTG, steckt ihnen
ein Venflon, sie werden zur
Einnahme von schmerzstillenden

Medikamenten ermutigt

und man schneidet ihnen
eine Episiotomie.

Viele Frauen bekommen
Wehen fördernde Medikamente,

und fast ein Viertel
gebären mit Kaiserschnitt. Viele
Amerikaner, mit eingeschlossen

die meisten Ärzte und
Pflegenden, die bei der Geburt
dabei sind, betrachten diese
Massnahmen als medizinische

Notwendigkeit.
Anthropologinnen hingegen berichten
regelmässig von anderen, weit weniger
technischen Gebärmethoden. Wie dann
lässt sich die Standardisierung und
ausgeklügelte Technisierung des
hierzulande üblichen Geburtsprozesses
erklären?

Eine Antwort findet sich in der
symbolischen Anthropologie. Zu Beginn des
20. Jahrhunderts fiel A. van Gennep
auf, dass in vielen Gesellschaften rund
um den Globus die grossen
Lebensübergänge ritualisiert werden. Solche

Robbie Davis-Floyd
PhD, medizinische
Anthropologin und
Wissenschaftlerin an der
Universität von Texas Austin,

ist Autorin zahlreicher

Bücher und Artikel.
Sie forscht auf dem
Gebiet der Reproduktionsanthropologie

und
interessiert sich für globale
Trends und Veränderungen

in der Geburtshilfe.

druck, dass es die Gesellschaft ist, die
den Übergang des Individuums
bewirkt. Ich bin der Meinung, dass diese
Sichtweise auch die standardisierte
Geburt erklären kann.

Zu dieser Schlussfolgerung kam ich
nach einer Studie über die Geburt in

Amerika. Ich befragte dazu
über 100 Mütter und viele
Geburtshelfer, Hebammen,
Krankenschwestern und Ge-

burtsvorbereiterinnen.
Während ich mich über die
vielen Interviews beugte,
dämmerte es mir, dass die
Kräfte, welche die westliche
Spitalgeburt geformt haben,
für uns unsichtbar bleiben,
weil sie ganz tief liegenden
Grundwerten unserer Gesellschaft

entstammen. Das

Wertsystem unserer Gesellschaft

gruppiert sich um
Werte wie Wissenschaft,
Technologie, Patriarchat und
die Institutionen, welche diese

Werte kontrollieren und
verbreiten. Deshalb ist eine bessere
Vermittlung dieser Werte und Überzeugungen

als über die Spitalgeburtsroutine
kaum denkbar.

Übergangsriten

«Übergangsrituale» erwecken den Ein-

Ein Ritual ist ein strukturierter,
wiederholter und symbolischer Vollzug
einer kulturellen Überzeugung oder
eines Werts; sein primärer Zweck ist es,
ein individuelles Wertsystem nach dem
kollektiven Wertsystem der Gesellschaft
auszurichten.

Schweizer Hebamme
4/2004 Sage-femme suisse



ner, unterstütze es, dass die Teilnehmer
allmählich für eine tiefgehende innerliche

Veränderung offen werden. In
vielen Initiationsriten, die grössere
Übergänge in eine andere soziale Rolle
begleiten (wie z.B. die Rekrutenschule),
dienen ritualisierte körperliche und
mentale Schwerstanforderungen dazu,
das Wertesystem der Teilnehmenden
aufzubrechen, so dass sie neue Werte
erlernen und sich neuen kognitiven
Kategorien gegenüber öffnen.

Die Geburt eignet sich ideal für eine
solche Ritualisierung. Viele Gesellschaften

brauchen sie auch als Modell und
strukturieren andere Übergangsriten
analog. Indem eine Gesellschaft den

von Natur aus schon transformativen
Geburtsprozess zu einem Übergangsritus

erhebt, kann sie sicherstellen, dass
ihre Grundwerte den drei bei der
Geburt anwesenden Menschen vermittelt
werden: dem Neugeborenen, der Frau,
die in die neue soziale Rolle der Mutter
wiedergeboren wird, und dem Mann,
der als Vater wiedergeboren wird. Vor
allem der jungen Mutter muss dieses

Wertesystem ganz klar werden. Ist sie
doch vor allem dafür verantwortlich,
ihren Kindern als neuen Mitgliedern
der Gesellschaft diese Werte dann
beizubringen.

Charakteristika eines Rituals

Symbolik
Rituale sind vor allem symbolisch.

Ein Ritual funktioniert dann, wenn es

eine Botschaft in symbolischer Form an
Teilnehmende und Beobachter vermittelt.

Ein Symbol ist ein Objekt, eine Idee

oder eine Handlung, beladen mit
kultureller Bedeutung. Die linke Hirnhälfte
decodiert und analysiert verbale
Botschaften und ermöglicht es dem
Empfänger, den Inhalt entweder zu akzeptieren

oder zu verwerfen. Komplexe
rituelle Symbole hingegen werden von
der rechten Hirnhälfte aufgenommen
und ganzheitlich interpretiert. Die
symbolisch übermittelte Botschaft wird
nicht intellektuell analysiert, sondern
körperlich und emotionell erfühlt. Auch
wenn die Empfänger der Botschaft sich
nicht bewusst sind, dass sie sich deren
Inhalt aneignen, kann die Wirkung
äusserst stark sein.

Routinemässige geburtshilfliche
Eingriffe sind höchst symbolhaft. Ein
gestecktes Venflon enthält eine machtvolle

symbolische Aussage: die Frau ist
durch eine Nabelschnur mit der Klinik
verbunden. Das Röhrchen, das die Frau
mit dem flüssigkeitsgefüllten Beutel
verbindet, schaltet die Beziehung Frau

- Spital gleich mit der Beziehung Frau -
Kind in der Gebärmutter. So wie das
Leben des Kindes von ihr, hängt das
Leben der Frau von der Klinik ab. So

wird der Gebärenden eine der am
tiefsten gehenden Botschaften während
ihrer Initiation vermittelt: in dieser
Gesellschaft hängt unser Leben an Institutionen.

Und nicht sie, die Frau, ermöglicht

neues Leben, sondern die Institu-

Unter einem Übergangsritus verstehen

wir eine Reihe von Ritualen, die
einzelne Menschen von einem bestimmten
sozialen Stand oder Status in einen
anderen führen, beispielsweise vom Status
des Mädchens zu dem der Frau.
Übergangsriten transformieren sowohl die

Wahrnehmung des Individuums durch
die Gesellschaft als auch die Wahrnehmung

des Individuums von sich selbst.

Drei Phasen

Übergangsriten laufen im Allgemeinen

in drei Phasen ab (nach van Gen-

nep): 1. Trennung des Individuums von
seinem früheren sozialen Status, 2.

Übergangsperiode, während der das
Individuum weder den früheren noch
den kommenden Status innehat; 3.

Integrationsphase, in der der einzelne
mit verschiedenen Ritualen im neuen
Sozialstatus aufgenommen wird. In
dem etwa ein Jahr dauernden Schwan-
gerschafts/Geburts-Übergangsritus der
amerikanischen Gesellschaft beginnt
die Trennphase mit dem Entdecken der
Schwangerschaft durch die Frau. Die
Übergangsphase dauert bis mehrere
Tage nach der Geburt; die Integrationsphase

endet allmählich nach den ersten
Lebensmonaten des Neugeborenen.

Übergangsbereich öffnet
Der Anthroploge Victor Turner hat

auf die Wichtigkeit hingewiesen, dass
ein Übergangsritus seine Teilnehmer in
einen Übergangsbereich hineinführt,
der möglichst wenig mit dem früheren
oder kommenden Zustand gemeinsam
hat. Der Aufenthalt in einem so
ungewohnten Bereich, so argumentiert Tur-

Unsere Fotos aus dem
Geburtsabteilung des Spitals Interlaken
zeigen auch ein Ritual: Das Neugeborene

wird gewogen, gemessen,
versorgt, bekleidet, gekämmt und
so in die Gemeinschaft der
Menschen aufgenommen.

Fotos: Susanna Hufschmid

Schweizer Hebamme
Sage-femme suisse 4/2004



tion. Auch wenn in Wirklichkeit weder
Gesellschaft noch Institutionen existieren

könnten, wenn die Frauen keine
Kinder gebären würden.

Das technokratische Modell
Eine Matrix (von lat. «mater») ist wie

die Gebärmutter etwas, aus dem heraus
etwas anderes entsteht. Rituale sind
nicht zufällig; sie entstehen aus dem
Wertsystem einer Gruppe. Ihre wichtigste

Funktion ist es, dieses Wertsystem
in Gefühle, Gedanken und Körper der
Gruppenmitglieder zu übertragen.
Deshalb kann uns die Analyse der Rituale
einer Kultur zu einem besseren Verstehen

ihres Wertsystems führen.
Analysieren wir die Rituale der

Spitalgeburt, dann erkennen wir, dass ihre
kognitive Matrix das technokratische
Realitätsmodell ist, das als philosophische

Basis der westlichen Schulmedizin
und der amerikanischen Gesellschaft
zu Grunde liegt. Alle Kulturen
entwickeln Technologien. Aber die meisten
haben ihre Technologien nicht so
überbewertet wie die unsrige es tut: Wir
korrigieren die Natur, indem wir sie
durch Kultur kontrollieren.

Das technokratische Modell liefert die

Anleitung dazu. Descartes, Bacon und
Flobbes entwickelten neben anderen
um 1600 seine frühen Ausprägungen.
Dieses Modell geht davon aus, dass das
Universum mechanistischen und
voraussehbaren Gesetzen gehorcht, die
wissenschaftlich analysiert und technologisch

manipuliert werden können. So

lässt sich die Abhängigkeit des
Menschen von der Natur vermindern. Dieses

Modell sieht den menschlichen Körper

als Maschine, die auseinander
genommen und wieder zusammengesetzt
werden kann, damit sie richtig funktioniert.

Im 17.Jahrhundert wurde das
Modell weiter verfeinert und Körper,
Geist und Seele von einander getrennt.
Die Seele konnte der Religion überlas¬

sen werden, der Geist den Philosophen
und der Körper der wissenschaftlichen
Forschung.

Mangelhafter Frauenkörper
Die dominierenden religiösen

Glaubenssätze im Westeuropa der damaligen

Zeit hielten die Unterlegenheit der
Frauen gegenüber den Männern fest.
Frauen waren näher an der Natur und
schwächer an Körper und Geist.
Logisch, dass der männliche Körper zum
Prototyp des «Körpers-als-Maschine»
erhoben wurde. Und dass der weibliche
Körper, der ja vom männlichen
Standardmodell abwich, als unnormal,
fehlerhaft und von Natureinflüssen gefährdet

galt.
Dieses Körperbild der Frau beeinflus-

ste das philosophische Fundament der
modernen Geburtshilfe. Breite kulturelle

Akzeptanz dieses Modells und dieser
Metapher begleitete das Zurückweichen

der Hebammen und den
Aufschwung der von Männern betreuten
und technisch manipulierten Geburt.
Ihre eigenen Grundkonzepte auferlegten

der Geburtshilfe, Technologien und
Werkzeuge zu entwickeln, welche den

von Natur aus mit Fehlern behafteten
und deshalb unnormalen und gefährlichen

Geburtsprozess korrigieren
konnten. Die zunehmend wichtig
werdende medizinische Geburtshilfe
erreichte ihr Ziel, indem sie die Flies-
sbandproduktion zu ihrem Modell für
die Spitalgeburt erhob. So formulierte
ein befragter Assistenzarzt: «Es ist
schwierig, das ganze Prozedere nicht
als Fliessband zu sehen.»

Wiederholung und Redundanz
Ein Ritual zeichnet sich durch

Wiederholung und Redundanz aus. Um
eine maximale Wirkung zu erzielen,
vermittelt das Ritual die zentrale
Botschaft wiederholt und in wechselnder
Form. Die Spitalgeburt verläuft als Se¬

rie ritueller Interventionen, und viele
von ihnen vermitteln auf unterschiedliche

Weise dasselbe. Identifizierungsarmband,

intravenöser Tropf, Spitalbett,

sie alle kommunizieren der Frau,
dass sie von der Institution abhängig
ist. Mit zahlreichen Hinweisen erinnert
man die Frau dann die potentiellen
Mängel ihrer Geburtsmaschine. Hierzu
gehören die periodische und oft permanente

elektronische Überwachung dieser

Maschine, häufige manuelle
Untersuchungen der Zervix, um sicher zu
stellen, dass die Eröffnung nach Fahrplan

abläuft, andernfalls werden
Wehenmittel verabreicht, um die Geburt
zu beschleunigen. Alle diese Interventionen

vermitteln dasselbe: «Zeit ist
wichtig, Sie müssen termingerecht
gebären, und Sie können das nicht ohne
technologische Unterstützung, weil Ihre
Maschine Mängel aufweist.»

Kognitive Reduktion
In jeder Kultur existiert eine grosse

Spannbreite der intellektuellen Fähigkeiten

ihrer Angehörigen. Es ist jedoch
nicht praktisch, dass eine Gesellschaft
unterschiedliche, je an die intellektuellen

Fähigkeiten angepasste Rituale
entwirft. Deshalb verwendet ein Ritual
spezifische Techniken wie rhythmische
Repetition, Verwirrung, Verfremdung
und symbolische Umkehrung, um alle
Teilnehmer am Ritual auf dieselbe Ebene

kognitiven Funktionierens
einzustimmen. Diese Ebene ist bestimmt
durch ein Denken in Mustern und
erlaubt keine Überlegungen zu alternativen

Möglichkeiten oder abweichenden
Ansichten.

Kognitive Stabilisierung
Wenn Menschen extremen Stress und

Schmerzen erleben, dann verlieren sie
oft den Bezug zu Realität und Vernunft.
Rituale mildern diesen Zustand, indem
sie den Betroffenen eine konzeptuelle

Schweizer Hebamme
4/2004 Sage-femme suisse



Stütze in die Hand geben und sie so vor
dem Zusammenbruch bewahren. Das

Ritual vermittelt zwischen Erkenntnis
und Chaos und lässt die Realität mit
akzeptierten Kategorien konform erscheinen.

Oder anders ausgedrückt: Angesichts

des Chaos ein Ritual durchzuführen,

bringt die Ordnung in die Welt
zurück.

Die Geburt setzt die meisten Frauen
extremen Schmerzen aus, oft noch
verstärkt durch die fremde und manchmal
bedrohliche Spitalatmosphäre. Die
Frauen suchen Halt in Klinikritualen,
um Stress und Leiden zu mildern. Sie

wenden erlernte Atemrituale an, greifen

zu Schmerzmitteln und zur beruhigenden

medizinischen Technologie, um
von Ängsten befreit zu werden. Eine
Frau drückte dies so aus: «Ich hatte solche

Angst, als meine Tochter zur Welt
kam. Ich dachte nur noch, ich zerreisse
und verblute hier aufder Stelle, und sie
kam so schnell, dass niemand irgend
etwas tun konnte... Ich finde einen
Kaiserschnitt gut, denn dann muss man
keine Angst haben.»

Wer sich mit einem Wertsystem
identifiziert, wird in seinen Ritualen Ruhe
und Trost finden. Entsprechend drückten

auch diejenigen Frauen in meiner
Studie Zufriedenheit mit ihrer Klinikgeburt

aus, die vor dem Spitaleintritt das

technokratische Geburtsmodell gutge-
heissen hatten (70%).

Ordnung, Formalität
Rituale unterscheiden sich von anderen

Formen sozialer Interaktion durch
ihre betonte und genaue Ordnung und
Formalität. Es entsteht eine
Atmosphäre von Unausweichlichkeit und
Unverletzbarkeit, die jeden einzelnen
durch die Gefahr hindurch ans sichere
Ufer trägt. So wie Naturvölker an die
Wirksamkeit ihrer Rituale glauben, so

glauben Geburtshelfer und viele
gebärende Frauen, dass die korrekte

Durchführung der standardisierten
Massnahmen in der Geburt eines
gesunden Babys resultieren wird. Solche
Rituale erzeugen in den Menschen ein
Gefühl des Vertrauens und lassen
Herausforderungen und Launen der Natur
leichter bewältigen. Klinikrituale wie
die elektronische Überwachung geben
der gebärenden Frau das Gefühl, das

Beste, das in dieser Gesellschaft zur
Verfügung steht - der volle Einsatz
ihrer Technologie -, werde für sie
angewendet und garantiere unausweichlich
eine sichere Geburt.

Wenn jedoch die ganzen Rituale
einmal in Bewegung sind, dann gibt es oft
kein Zurück. Gerade die Unausweichlichkeit

der Klinikmassnahmen
bewirkt, dass sie sozusagen quer zur
Möglichkeit einer normalen, natürlichen
Geburt stehen. Eine Interventionskaskade

kann folgen, wenn eine geburtshilfliche

Massnahme in den natürlichen
Geburtsprozess eingreift, eine Komplikation

hervorruft und so unausweichlich

die nächste und wieder die nächste
Intervention notwendig macht. Viele
Frauen in meiner Studie erlebten eine
solche Kaskade, nachdem sie eine
Epiduralanästhesie bekommen hatten und
sich als Folge der Geburtsprozess
verlangsamte. Sie bekamen dann ein
Wehenmittel verordnet, um den
Geburtsprozess wieder in Gang zu bringen.

Nach noch stärkeren Wehen, mehr
Schmerzmitteln, Rückenlage wegen der
elektronischen Überwachung und
Abfallen der kindlichen Herztöne folgte
zum Schluss die Notfallsectio.

Kognitive Transformation
Ziel der meisten Initiations- oder

Übergangsriten ist die kognitive
Transformation. Sie geschieht, wenn die
symbolischen Botschaften des Rituals mit
den individuellen Gefühlen und
Überzeugungen verschmelzen und sich die

gesamte kognitive Struktur des Einzel¬

nen um den verinnerlichten
Symbolkomplex neu strukturiert. Die werdende

Mutter erlebt das so, dass die vom
technokratischen Modell präsentierte
Realität und ihre eigene erlebte Realität
allmählich identisch werden.

Nehmen wir als Beispiel, wie eine
Frau das CTG erlebt. Das CTG ist zu
dem Symbol für die technologische
Spitalgeburt geworden. Beobachter wie
Betroffene berichten übereinstimmend,
dass der Monitor, sobald er läuft, zum
Mittelpunkt einer Geburt wird. Hebammen,

Ärzte, Väter und sogar die
Gebärende richten ihre Aufmerksamkeit
und ihr Denken vor allem auf diese
Maschine, die dann ihre Wahrnehmung
und Interpretation des Geburtsgeschehens

formt. Eine Mutter schildert diese

Erfahrung: «Sobald ich am Monitor
angehängt war, starrten alle nur noch auf
ihn. Die Schwestern schauten gar nicht
mehr mich an, wenn sie ins Zimmer
kamen, sie gingen sofort zum Monitor.
Ich bekam das höchst seltsame Gefühl,
dass er es war, der das Baby bekam,
und nicht ich.»

Diese Aussage illustriert die erfolgreiche

konzeptionelle Verschmelzung
zwischen dem Geburtserlebnis der Frau
und dem technokratischen Modell. Das
Modell hatte sich so nachhaltig in ihr
Erleben eingeprägt, dass sie zu fühlen
begann, dass die Maschine ihr Baby
bekam und sie blosse Zuschauerin blieb.
Bald darauf wünschte sie einen
Kaiserschnitt, da es «keinen Sinn mehr hatte,
zu versuchen». Indem die Frauen das
technokratische Modell verinnerlichen,
akzeptieren sie gleichzeitig den mit
Mängeln behafteten Frauenkörper als
Faktum.

Affektivität und Intensivierung
Rituale tendieren dazu, sich immer

mehr zu steigern, bis ein Höhepunkt
erreicht ist. Verhaltenspsychologen wis-
sen seit langem, dass Ereignisse sich
dann am stärksten in der Erinnerung
einprägen, wenn sie von starken
Gefühlen begleitet sind. Die Ordnung und
Stilisierung eines Rituals, begleitet von
rhythmischen und intensivierten
Wiederholungen, schaffen genau die affekt-
beladene Atmosphäre, die sich
nachhaltig ins Gedächtnis einprägt.

Rückt der Zeitpunkt der Geburt näher,
dann intensiviert sich auch die Anzahl
Interventionen. Um Beispiele zu nennen:

Bei voller Eröffnung von 10 cm
ermahnen viele Betreuende die Frau, sie

solle bei jeder Wehe pressen, auch wenn
sie noch gar keinen Pressdrang
verspürt. Oft wird die Frau noch kurz vor
der Austreibungsphase, nicht selten mit

Schweizer Hebamme
Sage-femme suisse 4/2004



viel Aufregung und Drama, aus ihrem
Zimmer den Korridor hinunter in den
Gebärsaal transportiert. Und damit das

Baby nicht etwa unterwegs zur Welt
kommt, sagt man nun der Frau, sie dürfe

keinesfalls pressen. Solche Befehle
missachten den natürlichen Körperrhythmus

der Gebärenden vollständig. Sie

signalisieren, dass ihre Geburt ein
mechanisches Ereignis ist und dass sie sich
den Erwartungen und der Routine der
Institution zu unterziehen hat. Ähnlich
dramatische Abläufe werden den Rest
ihres Geburtserlebnisses durchziehen.

Status quo erhalten
Eine wichtige Funktion des Rituals ist

die Erhaltung einer Kultur. Wird das

Wertsystem einer Kultur explizit inszeniert

und durchgespielt, dann dient dies
ihrer Verfestigung und Weitergabe. Als
weiterer Effekt festigt sich auch die
Machtstruktur der Kultur, denn in der
Regel kontrollieren die Machtträger
einer Kultur auch deren Rituale. Sie
gebrauchen die Wirksamkeit von Ritualen,

um ihre eigene und die Bedeutung
des sie legitimierenden Wertsystems zu
konsolidieren.

Trotz grössten Fortschritten in
Sachen Gleichstellung der Geschlechter
sind die Vereinigen Staaten noch immer
ein Patriarchat. Es ist kein kultureller
Zufall, dass 99 % der Amerikanerinnen
in Spitälern gebären, wo allein die
ärztlichen Geburtshelfer, die meisten von
ihnen Männer, über die Durchführung
der Geburtsrituale bestimmen. Diese
alleinige Zuständigkeit zementiert die
kulturelle Dominanz des Patriarchats
über Mütter wie über Nachwuchsmediziner.

Besonders deutlich zelebriert das
Schneiden der Episiotomie durch den
Arzt die Erhaltung des Status quo. Diese

Intervention drückt den Wert und die
Wichtigkeit eines der fundamentalen
Charakteristika unserer technokratischen

Gesellschaft aus, nämlich das der
geraden Linie. Die Mediziner lernen
(unzutreffend), dass ein gerader, sauberer

Schnitt rascher heilt als ein kleiner,
unregelmässiger Riss, wie er manchmal
während einer Geburt geschieht. Sie

lernen, dass ein gerader Schnitt solche
Risse verhindert. Tatsächlich begünstigt

eine Episiotomie manchmal tiefe
Risse, die sonst nicht passiert wären.
Solche Lehrinhalte unterstreichen den
Glauben unserer westlichen
Gesellschaften an die Überlegenheit von Kultur

über Natur. Die gerade Linie, die in
der Natur nicht vorkommt, hilft uns
dabei, uns immer weiter von der Natur
zu entfernen.

Veränderungen fördern
Gerade ein Ritual, trotz seiner

Betonung von Kontinuität und Ordnung,
kann paradoxerweise ein wichtiger
Faktor nicht nur für die individuelle
sondern auch für eine gesellschaftliche
Veränderung sein. Neue Glaubens- und
Wertinhalte lassen sich sehr wirkungsvoll

durch entsprechende Rituale
verbreiten. Tief verwurzelte Wertvorstellungen

werden am nachhaltigsten
durch Veränderungen in den
entsprechenden Ritualen umgeformt.

Neun Prozent der von mir befragten
Frauen gingen ins Spital mit dem festen
Vorsatz, technischen Ritualen aus dem
Weg zu gehen und eine «vollkommen
natürliche Geburt» zu erleben. Alle
erlebten eine technokratische Geburt.
Jede dieser Frauen erfuhr eine extreme
kognitive Dissonanz zwischen ihrem
früheren Selbstbild und dem Selbstbild,
das sie in der Klinik verinnerlichte. Die
meisten reagierten darauf mit emotionalem

Schmerz und einer kürzeren
postpartalen Depression.

15 Prozent der Frauen waren
Geburtsaktivistinnen und setzten auch in der
Klinik ihre Vorstellung von einer
selbstbestimmten Geburt durch. Ihre Weigerung,

die üblichen rituellen Prozedere
mitzumachen, ist ein äusserst
wirkungsvoller Weg, um Änderungen herbei

zu führen. Aber einfach ist er nicht,
und oft wird als Antwort auf solche

Bewegungen der Einsatz von Hightech
noch intensiviert, nicht zuletzt mit dem
Hinweis auf drohende zunehmende
Schadensersatzforderungen. Aus einer
makro-kulturellen Perspektive kann die
Zunahme der Malpractice-Prozesse als
das Bemühen der Gesellschaft gesehen
werden, das technokratische Wertsystem

auch im Gebiet der Geburtshilfe
bleibend festzuschreiben. Dass dies
geschieht, ist zwingend, denn die Technologie

verspricht uns auf vielen Gebieten
den möglichen Durchbruch bei allen

möglichen Grenzen: schon jetzt ersetzen

wir Körperteile mit
computergesteuerten Hilfsmitteln, wir zeugen
Kinder im Labor, bauen Raumstationen
und vergiften die Umwelt weiter in der
Hoffnung, dass schon jemand die
Technologie erfinden wird, welche die Natur
wieder entgiftet.

Descartes und PDA
Die heutigen Frauen der Mittelklasse

können zwar wesentlich mehr bei den
Geburten mitreden als noch ihre Mütter,
die in den Fünfziger- und Sechzigerjahren

oft in Vollnarkose gebären mussten.
Solange, das, was sie wünschen, im
Einklang steht mit den technokratischen
Werten, dann bekommen sie viel mehr
als die Frauen, die natürlich gebären
möchten. Die Spitalgeburt reflektiert die
grössere Autonomie der Frauen, indem
sie ihnen erlaubt, ihr Bewusstsein von
ihrem mangelhaften Körper zu trennen.

Etwa 80% der Spitalgeburten in den
USA werden mit Periduralanästhesie
durchgeführt. Die PDA betäubt die
Schmerzempfindung der gebärenden
Frau und demonstriert der Schwangeren

am lebenden Exempel die Wahrheit
der cartesianischen Maxime von der
Körper-Geist Dualität. Sie beweist der
Frau, dass der biologische Bereich völlig

von Intellekt und Emotionen getrennt
werden kann. Die PDA ist deshalb das

perfekte technokratische Werkzeug, es

dient sowohl dem technokratischen
Modell als auch den Frauen, die sich
entscheiden, innerhalb dieses Modells
zu gebären. Denn mit Hilfe dieser
Schmerzbekämpfung können sie sich
von ihrer Biologie abkoppeln. Für viele
Frauen ist die PDA ein Mittel, aktiv ihre
Geburt zu erleben, ohne in ihre «Biologie

zu fallen». So wie es Joanne
ausdrückte: «Ich habe es nicht besonders

gerne, daran erinnert zu werden, dass
ich ein biologisches Wesen bin - ich ziehe

es vor zu denken, ich sei ein intellek-

Schweizer Hebamme
4/2004 Sage-femme suisse



tuelles und emotionales Wesen». Frauen

wie sie neigen dazu, ihren Körper als

Werkzeug, als Vehikel ihres Bewusst-
seins zu sehen. Sie konnten den
«biologischen» Zustand des Schwangerseins
nicht gemessen und waren froh,
während der Geburt von der Biologie
befreit zu werden. Und sie begrüssten
die Errungenschaften der Geburtstechnologie

als verlängerten Arm ihrer eigenen

Fähigkeit, Kontrolle über die Natur
auszuüben.

Das ganzheitliche Modell
In dramatischem Gegensatz dazu

wiesen sechs meiner Interviewpartnerinnen

das technokratische Modell
vollständig zurück. Sie entschieden sich zu
einer Hausgeburt unter einem
alternativen, nämlich dem ganzheitlichen
Modell. Dieses Modell betont die Ver-
lässlichkeit des weiblichen Körpers,
den natürlichen Rhythmus des

Geburtsvorgangs, die Integrität der Familie und
die Selbstverantwortlichkeit. Für diese

Hausgeburtsaktivistinnen ist die
Sicherheit des Neugeborenen und das
emotionale Bedürfnis der Frau ein und
dasselbe. Die sicherste Geburt für das

Baby ist diejenige, die in grösster
Geborgenheit für die Mutter abläuft.

Obwohl nur etwa ein Prozent aller
Amerikanerinnen zu Hause gebären, ist
ihr Geburtskonzept von grösster
Wichtigkeit. Mit ihrem alternativen Geburtsritual

setzen sie ein Schwangerschaftsund

Geburtsparadigma um - und
gewährleisten somit sein Weiterleben -,
das auf dem Prinzip der Verbindung
basiert, so wie das technokratische Modell
auf dem Prinzip der Trennung beruht.
Technokratisches und ganzheitliches
Modell verkörpern zwei völlig
gegensätzliche Extreme im Spektrum der
Wertvorstellungen von Geburt und Kultur.

Diese Gegensätze finden wir auch
im ideologischen Konflikt zwischen

Schulmedizin und komplementärem
Heilen, oder zwischen Verfechtern des

ungebremsten Wirtschaftswachstums
und Umweltschützern. Diese Gruppen
tragen einen Kampf um die
zukunftsbestimmenden Grundwerte aus, ein
Kampf, der sich auch in den
grundverschiedenen Ritualen der gegensätzlichen

Lager spiegelt.

Schlussfolgerungen
Jede Gesellschaft in dieser Welt

braucht Sozialisationsprozesse, welche
ihre Mitglieder zur Anpassung an ihre
Normen führt. Es wäre nicht praktikabel,

das gesellschaftskonforme
Verhalten jedes Einzelnen mit Polizisten
sicherzustellen. Es ist wesentlich einfacher

für menschliche Gesellschaften,
Wege zu finden, um ihre Mitglieder von
innen her sozialisieren, so dass diese

von sich aus den Wunsch nach Konformität

verspüren. Rituale sind ein wichtiger

Weg zur Sozialisierung.
Die geburtshilflichen Massnahmen in

unserer Gesellschaft können als Rituale
verstanden werden, mit deren Hilfe
kulturelle Wertvorstellungen verinnerlicht
werden. Diese Massnahmen sind
strukturiert, repetitiv und zutiefst symbolisch;

sie kommunizieren als Botschaft
die unserer Gesellschaft zugrunde
liegende Überzeugung, dass natürliche
Prozesse mit Hilfe von Kultur und
Technologie kontrolliert werden müssen. Sie

legen eine geordnete Struktur über
den chaotischen Ablauf des natürlichen
Geburtsprozesses.

Geburtshilfliche Eingriffe beabsichtigen

Transformationen. Sie versuchen,
den der Geburt innewohnenden Verän-
derungsprozess in Schach zu halten, zu
kontrollieren und gleichzeitig die
gebärende Frau in eine Mutter zu
verwandeln, welche die zentralen Werte
der amerikanischen (westlichen) Kultur
verinnerlicht hat. Eine solche Mutter

glaubt an die Wissenschaft, verlässt
sich auf die Technologie, anerkennt be-
wusst oder unbewusst ihre Unterlegenheit

und akzeptiert so die Prinzipien
des Patriarchats. Eine solche Frau neigt
zu konformem Verhalten gegenüber
gesellschaftlichen Zwängen und dazu,
sich den Anforderungen der öffentlichen

Institutionen zu unterziehen.
Auch wird sie ihre Kinder im gleichen
Geist erziehen.

Hier gilt es festzuhalten, dass die
Menschen keine Automaten sind.
Menschliches Verhalten zeigt auch
innerhalb der auferlegten kulturellen
Restriktionen eine grosse Variationsbreite,

Rituale mit eingeschlossen.
Mit Hilfe von rituellen Prozeduren

dekonstruiert die Geburtshilfe die Geburt
und re-konstruiert sie als technokratischen

Prozess. Im Gegensatz jedoch
zu den meisten Transformationen, die
durch Rituale herbeigeführt werden,
geschieht die Geburt einfach, unabhängig

von der Durchführung eines Rituals.
Der physiologische Prozess der Geburt
bringt die gebärende Frau in einen
natürlichen und affektgeladenen
Übergangsbereich. Die Routinemassnahmen
im Spital nützen diese emotionsbe-
frachtete Situation aus, um der
gebärenden Frau die Kernwerte der
amerikanischen Gesellschaft nahe zu bringen.

Aus der Perspektive der Gesellschaft

ist der Geburtsprozess erst dann
erfolgreich, wenn die Frau und das
Kind durch die Erfahrung ausreichend
sozialisiert werden, transformiert
ebenso sehr durch die Rituale wie
durch den physiologischen Vorgang der
Geburt. -4

Dieser Artikel erschien (ungekürzt) in: Conformity
and Conflict: Readings in Cultural Anthropology,
8th ed., David McCurdy, ed., Harper Collins, New
York, 1994, pp. 323-340
Übersetzung und redaktionelle Bearbeitung, mit
freundlicher Genehmigung der Autorin: Gerlinde
Michel

Vollständiger Text in: www.davis-floyd.com

Schweizer Hebamme
Sage-femme suisse 4/2004


	Wirkungsvolles Ritual

