
Zeitschrift: Schweizer Hebamme : offizielle Zeitschrift des Schweizerischen
Hebammenverbandes = Sage-femme suisse : journal officiel de
l'Association suisse des sages-femmes = Levatrice svizzera : giornale
ufficiale dell'Associazione svizzera delle levatrici

Herausgeber: Schweizerischer Hebammenverband

Band: 101 (2003)

Heft: 1

Artikel: Die Heilmittel der Hildegard von Bingen

Autor: Lappé, Andrée

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-950490

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-950490
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FOKUS

Etwas Medizingeschichte

Die Heilmittel der
Hildegard von Bingen

Hildegard von Bingen - die Seherin.

Hildegard benützt bei der Beschreibung

von Heilpflanzen, Nahrungsmitteln

und heilkräftigen Edelsteinen

die Begriffe aus der damals

bekannten und anerkannten

Säftelehre. Damit griff Hildegard auf ein

System zurück, welches in der

Antike entwickelt wurde und bis

zur Neuzeit in allen Ländern, die

unter dem Einfluss der griechischrömischen

Kultur standen, Gültigkeit

hatte.

Andrée Lappé

Hebammen neben
«Philosophen»

Diese griechisch-römische Medizin
hatte, im Gegensatz zu einer mehr
empirischen, einer naturverbundenen
oder gar einer religiös-magischen
Medizin, eine ausgeprägte philosophische

Komponente. Ursprünglich
wird sich wohl auch diese Medizin auf
Beobachtungen an gesunden und kranken

Menschen abgestützt haben. Doch

spätestens seit der Zeit der Römer be-
fassten sich die Weisen und Forscher,
die sich der Medizin widmeten, vor
allem mit einem komplexen System
von Zuweisungen und Entsprechungen,

welches sowohl die Elemente wie
auch Zeitabläufe und astronomische
Gegebenheiten miteinander in Verbindung

brachte. Von Bedeutung für die

«Volksgesundheit», insbesondere jene
der Frauen, war aber stets und vor
allem die Tätigkeit der Hebammen
(bereits im Alten Testament, 2. Buch
Mose, ist von den Hebammen Shifra
und Pua die Rede). Doch damals wie
heute fiel die Tätigkeit der Hebammen
nicht unter den Begriff der Medizin!

Schutz vor Kritik

Als gebildeter Klosterfrau und späterer

Äbtissin war Hildegard die zu ihrer
Zeit gängige Lehre bekannt. Doch hat
sie keine Medizinschule besucht. Ihr
Heilwissen im weitesten Sinne des

Wortes wurde ihr «eingegeben».
Jedoch musste sie das Gehörte und Gesehene

und wohl auch in ihrem Kloster

Erprobte in verständliche Worte
fassen. Dass sie dafür die damals bekannten

Begriffe benützte, ist naheliegend.
Ich vermute, dass Hildegard mindestens

zum Teil auch von der Säftelehre
geprägt war.

Doch diese praktischen Erwägungen
scheinen mir für den sehr häufigen
Gebrauch der für die Säftelehre typischen
Begriffe nicht zu genügen. Ich denke,

Schweizer Hebamme
Sage-femme suisse 1/2003



Die wichtigsten
Aussagen der
klassischen Lehre:
Die Gesundheit beruht auf dem
Gleichgewicht der vier Säfte (Blut,
Schleim, helle und schwarze Galle);
Krankheit ist Ausdruck des fehlenden

Gleichgewichts.

Das Betrachten des Urins (Harnschau)

gibt Auskunft über den
Zustand der Säfte und erlaubt die
Diagnose.

Die Behandlung umfasst vor allem
Aderlass, Darmklistier und Schröpfen;

damit wird die Reinigung oder
die Entfernung der verdorbenen,
krankmachenden oder überschüssigen

Säfte erreicht. Schädlich sind
nicht die Säfte an sich, sondern das
Übermass (abundantia) oder die
Verdorbenheit (corruptio) der Säfte.

Die vier Lebenssäfte stehen in Beziehung

zu den physikalischen
Eigenschaften: warm, kalt, feucht und
trocken. Das Blut ist warm und
feucht, der Schleim feucht und kalt,
die Schwarzgalle kalt und trocken,
die helle Galle trocken und warm.

Laut einem Text herrscht je nach
Alter einer der Säfte vor.
Unterschiedlich ist auch ihre jahreszeitliche

Mischung: im Frühjahr ist das
Blut im Überschuss vorhanden, im
Sommer die rote Galle, im Herbst die
schwarze Galle, im Winter der
Schleim.

Das Vorherrschen eines Saftes
bestimmt auch das seelische Temperament

des Menschen: Blut -
Element Luft - der fröhliche Sanguiniker,

Schleim - Element Wasser - der
träge Phlegmatiker, Schwarzgalle -
Element Erde - der schwermütige
Melancholiker, helle Galle - Element
Feuer - der aufbrausende Choleriker.

Gesondert nach den vier Temperamenten

wird das sexuelle Verhalten
von Männern und Frauen beschrieben.

Eine ausführliche Typenlehre
dieser Art wird Hildegard
zugeschrieben; doch die Quellenlage dieses

Werkes ist unsicher. Aus der
Säftelehre werden auch die Frauenleiden

erklärt. So galt die Menstruation

bereits in der arabischen
Heilkultur als normaler Prozess der
Säftereinigung.

dass Hildegard sich darüber hinaus
möglicherweise gegen eine latent
gefährliche Kritik abschirmte, indem
sie ihre völlig unorthodoxen, auf keinen

medizinischen Theorien fussenden
Ratschläge mit dem Rückgriff auf
anerkannte Begriffe abzusichern suchte.
Auf jeden Fall gab sie damit ihren
Anweisungen einen zeitgemässen
Bezugsrahmen.

Frühe Hochkulturen,
Antike

Mesopotamien, das Zweistromland,
war und blieb bis in unsere Zeit
ein Brut- und Durchgangsgebiet

von Seuchen und
Infektionskrankheiten. Der
Prävention und Heilkunde
kam daher grosse Bedeutung
zu. In Sumer wurden
Tontafeln gefunden, die als eine
Art ärztliches Handbuch
bezeichnet werden könnten -
das bisher älteste, das auf uns
zugekommen ist, entstanden
gegen Ende des 3. Jahrtausends

vor Chr. Die Sumerer
und später die Babylonier
wussten eine grosse Zahl von
Krankheiten zu diagnostizieren und zu
behandeln.

Es gab offenbar schon damals eine
praktische, auf Beobachtung und
Erfahrung fussende Heilkunde, neben der
magischen Heilkunde, welche
versuchte, durch magische Prozeduren,
Zaubersprüche und Riten die von
Unglück Geschlagenen von der Macht
bösartiger Dämonen zu befreien und das
Mitleid der den Menschen gut gesinnter

Götter zu erwecken.
Geisterbeschwörung, Gebet, Magie und
Wahrsagekunst scheinen in der Beurteilung
und Behandlung von Krankheiten
ebenso bedeutsam gewesen zu sein wie
das praktische, medizinische Können
der Ärzte, Ärztinnen und Hebammen.

Zur Zeit der Pharaonen in Ägypten
gab es offenbar ebenfalls zwei
grundsätzlich verschiedene Heilverfahren:
einerseits was auch in unserem Sinne
als «Schulmedizin», anderseits als
«Paramedizin» im weitesten Sinne
bezeichnet werden könnte. Die Priester
standen in einem engen Verhältnis zu
beiden Arten von Heilwissen. Das Wissen

wurde im Tempelbezirk gehütet,
weiterentwickelt und an Auserwählte
weitergegeben.

Der bedeutendste griechische Arzt,
von dem uns Informationen überliefert
sind, ist Hippokrates von Kos (460-377
v.Chr.) Er und seine Schüler haben

Andrée Lappé, dipl.
PR-Beraterin, seit 1959
Mitarbeiterin und bis
2000 Projektleiterin
für die Förderung des

Stillens bei der UNICEF.

beim Beobachten und Behandeln der
Kranken Grosses geleistet, sind aber
ebenso für ihre ethischen Gesinnung
zu bleibendem Ruhm gekommen. Der
hippokratische Arzt ist kein Priester,
sondern ein wissenschaftlich und
handwerklich ausgebildeter Fachmann.

Heilkunde war im alten Orient und
im alten Griechenland und Rom auch
immer ein Wissen um gesunde
Lebensführung und die Pflege einer gesunden,
massvollen, ausgewogenen Lebensordnung.

Das war mit ars vivendi, mit
Lebenskunst, gemeint!

Die Römer übernehmen die Medizin
der Griechen. Zur Kaiserzeit wirkt in

Rom der ursprünglich
griechische Arzt Galen (seit 162
n.Chr.). Er fasst das gesamte
medizinische Wissen seiner
Zeit in einem System zusammen.

Seine Vier-Säfte-Lehre,
wonach im Menschen Blut,
Schleim, helle und dunkle
Galle ausgewogen vorhanden
sein müssen, besticht durch
Symmetrie und Einfachheit.

Die Säfte korrespondieren
mit den vier Elementen und
den vier Himmelsrichtungen.
In der Schweiz scheint es unter

römischer Herrschaft in Aventicum
(Avenches) auch eine Art
Medizinakademie gegeben zu haben. So ist der
Name eines Ärztes aus gallo-römischer
Zeit, der im nahe gelegenen Eburodun-
um (Yverdon) wirkte, auf uns gekommen:

Caius Sentius Diadumenus.

Mittelalter
Um 400 n.Chr. zerfällt die

griechisch-römischen Macht und die darauf

abgestützte Kultur. Doch das Wissen

aus der Zeit der Antike (und die
Kenntnisse der von den Römern
besiegten Kelten) wird von den christlichen

Mönchen mindestens teilweise
erhalten. Medizin und Krankenpflege
werden zu einer Aufgabe der Klöster;
sie entspricht den christlichen Geboten
der Nächstenliebe. Diese Form und
Organisation der Krankenpflege führt zur
Gründung erster Hospize und
Krankenasyle [1],

[1] Zum Krankenhaus mit Schwerpunkt Chirurgie, wie
es sich seit dem 19. Jahrhundert entwickelt hat, führt
noch ein völlig anderer Entwicklungsstrang: Er geht
aus vom Barbier, der mit Messer und Schere umzugehen

weiss und daher oft zum Wund- und Zahnarzt
mutierte. Darüber hinaus befassten sich Barbiere
und weitere Personen mit den Hieb- und Stichwunden

jener, die das Schlachtfeld lebend zurückliess.
Das moderne Akutspital, meist immer noch streng
hierarchisch organisiert, hat mit dem Lazarett und
den in Hauptstädten oft pompösen Militärspitälern
auch eine militärische Vergangenheit!

Schweizer Hebamme
I vi 1 /2003 Sage-femme suisse



Die medizinischen und botanischen
Kenntnisse der Antike werden vor
allem von den Arabern übernommen,
erweitert und gepflegt. Sie verbreiten
dieses Wissen im 12. und 13. Jahrhundert

in den ersten europäischen
Medizinschulen und Universitäten. Nach
und nach kommen zur ursprünglichen
Säftelehre weitere Zuweisungen und
theoretische Konstrukte.

So werden zum Beispiel die einzelnen

Körperteile den zwölf Tierkreiszeichen

zugeordnet. Das Buchwissen
wurde wichtiger als praktisches Können.

Die scholastische Medizin forschte
in der Bibliothek und nicht am
Krankenbett. Die Klassifikation der Krankheiten

vor allem auf Grund ihrer
Ursachen, wie wir sie heute kennen,
beginnt erst am Ausgang des 18.
Jahrhunderts.

Heilkundige Araber,
Frauen und Mönche

An Universitäten ausgebildete Ärzte

waren im Mittelalter nicht die einzigen
Heilkundigen. Der Arzneimittelschatz,
wohl schon im Altertum im Volk
bekannt, wurde von arabischen Pharma-
kologen systematisch erweitert. An der
Entwicklung eigentlicher Herbarien,
an illustrierten Büchern über Heilkräuter

und Gewürze waren diese stark
beteiligt. Eine Arbeit, die in vielen Klöstern

weitergeführt wurde.

Hildegard von Bingen (1098-1179)
Visionärin, Dichterin, Komponistin,
Naturforscherin, Heilerin und
Äbtissin, gründete Klöster,
korrespondierte mit weltlichen und geistlichen

Führern sowie mit unzähligen
weiteren Menschen, profilierte sich
als klösterliche Trouble-Shooterin,
Exorzismus-Beraterin und Wander-
predigerin. Für eine Frau ihrer Zeit
produzierte sie ein aussergewöhn-

Der Mensch liegt quer zur Schöpfung -
in Hildegards Sicht eine Ursache für
Krankheiten.

Doch Kräuter wuchsen auch in den

Bauerngärten. Das Wissen um deren
Heilkraft, die sog. Volksmedizin, war
vor allem eine Medizin der Frauen und
Mütter, die sie in ihren Familien
erprobten und weitergaben, eine Medizin
auch der Hebammen [2], Das Sammeln
heilkräftiger Kräuter und Pflanzen ging
oftmals mit der Nahrungssuche einher.

Zur Volksmedizin kam vom 7.
Jahrhundert an jene hinzu, die von den
zahlreichen Klöstern aufgrund der
alltäglichen Erfahrungen mit Kranken
ausging. Sie wird sich vermutlich
gegenseitig befruchtet haben. Die Regel
des Benedikt von Nursia, um 530,
verpflichtete die Mönche zur Hygiene
und zur Pflege von Leib und Seele.

Jedes Kloster musste seit Karl dem
Grossen (Capitulare de villis von 795)
einen Kräutergarten mit Heilpflanzen
pflegen.

Der genaue Klosterplan von St. Gallen

aus dem Jahr 829 zeigt einen

ganzen «Spitalkomplex» mit Stationen
für die Kranken, Schlafräumen, Ärztehaus,

Aderlass- und Laxierhaus und
Heilkräutergarten.

Krötenfleisch und Mist
Eine ungünstige Auswirkung auf die

Wahl der Rohstoffe für Arzneimittel
hatte zweifellos die offenbar in
Männerklöstern entwickelte Theorie:
«Alles was in der Natur nicht der
Ernährung dient, ist ein Heilmittel.»

Diese Ansicht, die blindlings wie ein
Dogma befolgt wurde, führte zu sehr
merkwürdigen Rohstoffen wie zum
Beispiel Schlangen- und Krötenfleisch,
Mist und Kot. Mäusedreck soll laut
einer Rezeptsammlung von 1488 aus
München gegen Verstopfung hilfreich
sein (das ist wohl nicht auszuschlies-
sen!).

Noch 1761 führte ein Rezeptbuch für
Apotheker Menschenfett, Wolfsleber
und gebrannte Maulwürfe auf.

lieh umfangreiches geschriebenes
Werk.
Es umfasste von Naturkunde und
Medizin bis zu Kosmologie, Musik,
Dichtung und Theologie mehr
Bereiche als das der meisten männlichen

Zeitgenossen und ist zudem
voller Schönheit und intellektuellem
Scharfsinn.
Quelle: www.Hildegard.org

Leib und Seele

Die Benediktinerregel ist nicht
leibfeindlich, die Pflege von Leib und Seele

wird nicht auseinandergerissen. Hildegard,

die diese Regel befolgt und mit
Überzeugung zu erklären weiss, führt in
ihrem zweiten theologischen Hauptwerk
Liber Vitae Meritorum (Der Mensch in
der Verantwortung, 1158-1163 entstanden)

35 Tugenden auf, die sie ebenso wie
deren Gegenspieler anschaulich
personifiziert. Die Tugenden sind bei Hildegard

Kräfte, die nicht nur die Laster
überwinden, sondern auch Wohlbefinden

auslösen. Die Laster, als
unterschiedliche Fehlverhalten, sind als ein

Mangel an Tugend zu verstehen, was
seelische und körperliche Krankheiten
begünstigt. Hildegard beschreibt gerade
nicht einen strafenden Gott, der Sünder
und Sünderinnen mit Krankheiten
bestraft. Hingegen betont sie, auch im Sinne

der Würde des Menschen, seinen Ein-
fluss auf das eigene Schicksal und das
Schicksal seiner Mitwelt. Der Mensch
soll sich mit Mass um eine geistig,
seelisch und körperlich gesunde
Lebensführung bemühen.

Bemerkenswert ist Hildegards
kosmische Sicht der Dinge. Vor dem Hintergrund

einer ursprünglich heilen Schöpfung

befindet sich der Mensch in einem
Missstand, in einem Missverhältnis zu
sich selbst und zur Natur. Aus dieser
Sicht ist die gesamte Menschheit für den
Zustand der Welt, für das Auftreten von
Krankheiten mitverantwortlich. -4

[2] Zitat aus «Der Garten der Gesundheit» von Heinrich
Schipperges: «Eine kaum zu überschätzende Rolle
dürften im mittelalterlichen Alltag die Hebammen
gespielt haben, Ammen, denen auch das so elementare

Geschäft der Geburtshilfe anvertraut war. Um
das Jahr 1400 ziehen namhafte Ärzte in Paris
geschulte Hebammen zu Konsultationen hinzu.
Hebammen werden zur Ausführung des Kaiserschnittes
an der unter der Geburt gestorbenen Mutter
verpflichtet, um dem Kind das Leben zu retten, und sei

es nur für die Nottaufe. Auch kleinere operative
Eingriffe wurden von Hebammen ausgeführt, die Eröffnung

von Abszessen etwa.».

Schweizer Hebamme 4
Sage-femme suisse 1 /2003 I


	Die Heilmittel der Hildegard von Bingen

