Zeitschrift: Schweizer Hebamme : offizielle Zeitschrift des Schweizerischen
Hebammenverbandes = Sage-femme suisse : journal officiel de

I'Association suisse des sages-femmes = Levatrice svizzera : giornale

ufficiale dell'’Associazione svizzera delle levatrici

Herausgeber: Schweizerischer Hebammenverband

Band: 96 (1998)

Heft: 3

Artikel: Vom "enfant sans ame" zum "enfant du ciel"
Autor: Ulrich-Bochsler, Susi

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-950191

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-950191
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PO S S I ER

Die mittelalterlichen Totgeburten von Oberbiiren

EDIT ORILAL

Unsere Mdrznummer ist kultur-
historischen Aspekten rund um die
Geburt gewidmet. Meine franzisisch-
sprachige Kollegin hat in eigenen
Recherchen einen Beitrag iiber die

Hebammen im antiken Rom erarbei-
tet, und unser Dossier
erdffnet einen faszinieren-
den, aber auch beklem-
menden Blick ins Mittel-
alter. Beklemmend, weil
sich leicht erahnen ldsst,

. in welche Verzweiflung
die rigide kirchliche Heilslehre Eltern
von Friih- und Totgeburten gestiirzt
haben muss. Ohne Taufe keine Selig-
keit, hiess (heisst?) die frohe Bot-
schaft. Wen erstaunt es, dass Tricks
und «Wunder» eine Hochbliite
erlebten, um solchem Dogma ein
Schnippchen zu schlagen? Taufe post
mortem unter der Kirchendachtraufe
hiess eine dieser Massnahmen,
welche iibrigens auch in Katharina
Zimmermanns Roman «Die Furgge»
tiber die Tduferverfolgungen um
1700 im Emmental noch gepflegt
wird. Hier ldsst sich eine weitere,
recht weltliche Funktion der Taufe
entdecken. In einer doch eher unhei-
ligen Allianz mit der offiziellen
Kirche sicherte sich der Staat Bern
so den Fortbestand seiner Armee:
Die FEintragungen in den Taufrédeln
halfen der Obrigkeit beim Aufspiiren
Junger Mdnner fiir den Kriegsdienst.
Es iiberrascht nicht, dass unter
diesen Vorzeichen die Taufe kleiner
Mddchen — auch fiir die Kirchen-
behorden — wesentlich unwichtiger
war.

Gliicklicherweise leben wir nach
dem Zeitalter der Aufkldrung, aber
auch heute noch gilt es, Dogmen und
rigiden Einstellungen mit Mut ent-
gegenzutreten. Der Blick in die
Vergangenheit kann uns dabei helfen.

\fww W

4 Schweizer Hebamme
3/98 Sage-femme suisse

y ,
R toantIsans

In der Marienkapelle im mittelalterlichen Ober-

biiren herrschte Hochbetrieb: Allein bis 1486 sol-

len hier zweitausend totgeborene Kinder oder

Friihgeburten auf wunderbare Weise kurz ins

Leben zuriickgeholt, getauft und dann bestattet

worden sein. Die Furcht vor dem elenden Schick-

sal, welches die Kirche ungetauft verstorbenen

Kindern verhiess, liess die verzweifelten Eltern zu

jedem Mittel greifen.

Susi Ulrich-Bochsler

«WENN es nur getauft gewesen
wdre, so wollte ich nichts sagen...»
FEine andere: «Es sind mir auch vier
Kinder gestorben, gottlob; aber gottlob
keines vor der Taufe... Em liebe Gott
ma me se wohl gonne, aber em Tiifel de
nadischbott nit, vor dem grusets mr, u
wen ih zweu Dotze King miiesst bhalte.
Mi seyt zwar, si chome nid i di hinge-
risti Holl, aber es wird vornache o no
heiss gnue sy. Die arme Tropf»

So ldasst Jeremias Gotthelf eine Frau
sprechen, die im Emmental des 19.
Jahrhunderts ihre Meinung zum Tod
eines kleinen Kindes im Dorf kundtat.
Starb ein Sdugling erst nach der Taufe,
so begliickwiinschte man die Eltern

zum  «Engelein»,
das jetzt im Himmel
fiir sie bete.

In Oberbiiren im
bernischen Seeland
konnte  ungetauft
verstorbenen Kin-
dern geholfen wer-
den. Im Spétmittel-
alter entwickelte
sich hier namlich

Susi Ulrich-Bochs-
ler, Dr. phil. nat., Bio-

login, Leiterin  der

eine  Wunderstitte
besonderer Art:
Totgeburten — wur-
den fiir kurze Zeit
zum Leben erweckt

Arbeitsgruppe Histo-
rische Anthropologie
am Medizinhistori-
schen Institut der Uni-
versitdt Bern.

und anschliessend getauft. Die Gescheh-
nisse an diesem Ort wie auch die obigen
Ausserungen der Frauen kann man nur
im Umfeld der religiosen und volks-
kundlichen Aspekte verstehen - ein
spannendes Thema, welches in bezug
auf die Regelungen zum Begribnis Tot-
geborener noch heute Aktualitit besitzt.

Bedeutung und Zeitpunkt
der Taufe

Was bedeutete die Taufe fiir den Men-
schen des Mittelalters (in katholischen
Gebieten bis heute) und welche Konse-
quenzen hatte sie? Kernpunkt der Glau-
bensauffassung ist, dass das Kind in
Siinde geboren werde und deshalb von
der Siinde seiner Empfangnis und der
Erbsiinde gereinigt werden miisse. Kir-
chenrechtlich gesehen gehorte ein un-
getauftes Kind zu den Heiden. Eine
kirchliche Beisetzung kam nicht in
Frage.

Im Urchristentum war die Kinder-
taufe noch nicht iiblich. Allméahlich ging
man dazu iiber, auch Neugeborene zu
taufen, obwohl die Meinungen zum
Taufalter noch wiahrend Jahrhunderten
uneinheitlich blieben. Auch fanden
noch im 11. Jahrhundert Taufen nur
an Ostern und Pfingsten statt. Erst im
12. Jahrhundert dnderte man diese



Praxis allméahlich und taufte im 13. und

14. Jahrhundert hédufiger. Angesichts
der hohen Neugeborenensterblichkeit
und der Konsequenzen, die das Unge-
tauftsein hatte, war dies unbedingt not-
wendig.

Jenseitsvorstellungen

Uber die Zeit nach dem Tod finden sich
schon in der Bibel unterschiedliche Auf-
fassungen: Im Matthdus-Evangelium
miissen alle Menschen vor dem Richter
antreten — es gibt aber nur zwei Katego-
rien, Gute und Bose. Am Jiingsten Tag
werden sie von Christus gerichtet. Die
Guten gelangen in den Himmel, die B6-
sen fiir immer in die Holle. Das Weltge-
richt nach Johannes kennt neben den
Guten und Bésen auch noch die Halb-
guten. Am Jiingsten Tag miissen nur die
Bésen und die Halbguten vor den Rich-
ter, wobei letzteren die Chance bleibt, in
den Himmel zu kommen.

Das Fegefeuer - eine geniale
Marketing-ldee

Amerikanische Wirtschaftsexperten
haben das Fegefeuer unlingst als das
erste multinationale Grossgeschift und
als eine der brillantesten Marketing-
Ideen der Geschichte bezeichnet: ein
Musterbeispiel dafiir, wie mit gering-
stem Einsatz hochste Gewinne erzielt
werden konnen. Mit dem Fegefeuer-
glaube war ndmlich die Vorstellung
verkniipft, die Lebenden konnten den
Verstorbenen mit Messen, Gebeten und
Almosen helfen und ihre Leidenszeit
verkiirzen. Von dieser Praxis profitier-
ten die ungetauft verstorbenen Kinder
allerdings nicht, da sie nicht zu den
Christen zéhlten und nicht ins Fege-
feuer kamen (Abb. 1).

Das Schicksal der
Ungetauften
Verfolgen wir die Ausserungen der

Kirchenvéiter zum Schicksal der unge-

tauft verstorbenen Kinder, so zeichnet
sich nicht nur ein Meinungswandel,
sondern eine gewisse Unsicherheit ab.

Noch Augustinus, Bischof von Hippo
(354-430), hielt es fiir ausgeschlossen,
dass ungetaufte Kinder ins Paradies
oder auch nur in eine Zwischenstitte
der Ruhe und Gliickseligkeit eingehen
konnten. Fiir sie gab es nur das Hollen-
feuer. Ab dem 12. Jahrhundert tauchte
dann die Moglichkeit einer Zwischen-
welt und der Bewahrung vor den Hol-
lenflammen auf. Spéter finden sich
Entwiirfe einer eigentlichen Jenseits-
geographie mit dem hoher als die Holle
gelegenen Limbus puerorum, dem zwar
finsteren, aber sonst quallosen Ort fiir
die ungetauft verstorbenen Kinder. Wie
aus der Holle ist aber auch aus dem
Limbus ein Aufstieg in seligere Gefilde
fir alle Zeiten nicht moglich. Im 17.
Jahrhundert wollte Kardinal Coelestin
Sfrondati den ohne Taufe gestorbenen
Kindern eine Art natiirliche Seligkeit
zuerkennen. Der amtierende Papst
Innozenz XII. setzte eine achtkipfige
Kommission zur Untersuchung dieser
umstrittenen Frage ein, die jedoch nie
zu einem Ergebnis kam.

Noch bis heute ist die Meinung, dass
ungetaufte Kinder in den Limbus ké-
men, ein Grundbestandteil der katholi-
schen Lehre. Auf ihr Schicksal konnen
die Lebenden keinen Einfluss nehmen.
Fiir sie gibt es keine Hilfe und keine
Aussicht, jemals ins Himmelreich zu
kommen.

Die Meinung des Volkes

Das Kind ist ohne Taufe ambivalent:
bedroht und bedrohlich zugleich. Be-
droht, weil es im Limbus keine Aussicht
auf Erlosung hat, bedrohlich, weil es
gemadss weitverbreiteten Vorstellungen
zu einem Wiederginger oder schad-
bringenden Wesen werden kann. Im
Gegensatz zum getauften Kind, welches
ohne Umwege direkt als Engel in den
Himmel eingeht und damit, wie die Hei-
ligen, zu einem Fiirbitter fiir die Leben-
den wird, findet ein ungetauftes keine
Ruhe. Es wird zu einem Kobold oder
Irrlicht, welches néichtliche Wanderer
in Stimpfe lockt. Weiterhin fiirchtet

| Die Seele verlisst Y/
den Korper

Schweizer Hebamme
Sage-femme suisse 3/98

|



man sich vor seiner Rache, wie auch,
dass es zum Ausloser von Seuchen wer-
den konnte - fiir das Emmental wird
diesbeziiglich die Pest genannt (als
Strafe fiir die Auslieferung eines un-
getauften Kindes an den Bosen). Die
Schuld fiir solche Ereignisse ging an die
Adresse der Eltern. In fritheren Zeiten
sollen ungetaufte Kinder deshalb man-
cherorts mit einem Pfahl durchs Herz
begraben worden sein. So an der Erde
festgeheftet, sollten sie an der Wieder-
kehr gehindert werden.

Bestattungsorte Ungetaufter

Nichtgetaufte Kinder gehorten nicht
zur christlichen Gemeinschaft und wa-
ren von der Beisetzung in geweihtem
Boden ausgeschlossen. Nach einer Vor-
schrift aus dem 13. Jahrhundert sollten
sie an einem locus secretus ausserhalb
des Friedhofs begraben werden. Als
Folge dieser Regelung kam es zu heim-
lichen und «wilden» Bestattungen. Um
heidnischem Brauchtum vorzubeugen,
wurde die Praxis im Laufe der Zeit libe-
ralisiert. Man schuf ungeweihte Platze —
hédufig an der Innenseite der Friedhofs-
mauern gelegen und als «Heidenfried-
hof», «unschuldiger Kinder-Friedhof»,
«elendiger Friedhof» bezeichnet — fiir
das Bestatten Ungetaufter. Den getauft
verstorbenen Sduglingen stand der
«Engelgarten» zur Verfiigung. Obwohl
die Reformatoren die Taufe nicht mehr
als heilsnotwendig erachteten, blieb im
Volk eine Unsicherheit iiber das Schick-
sal dieser Kinder bestehen. Mancher-
orts bestattete man sie in der Erde un-
ter der Dachtraufe der (reformierten)
Kirche im Glauben, dass das herabrin-
nende Regenwasser die darunterlie-
genden Kinder nachtréglich taufe.

Dieses Umfeld mag miterkldren, wes-
halb es fiir die Eltern von nachgeordne-
ter Bedeutung war, ein Kind am Leben
zu erhalten, gegeniiber der Pflicht, fiir
die Taufe und damit fiir das Seelenheil
besorgt zu sein. Wir kénnen die Not der
verdngstigten Eltern nachempfinden,
und es wird verstidndlich, weshalb man
auf innovative Ideen kam, um ein Kind
nicht ungetauft begraben zu miissen.
Nottaufe, Kaiserschnitt an der toten
Mutter und Taufe im Mutterleib, aber
auch die Wallfahrt mit Totgeburten wa-
ren solche Massnahmen.

Nottaufe

Bereits Augustinus (354-430) be-
zeichnete die Nottaufe eines noch nicht
ganz geborenen Kindes als Gewohnheit
der Kirche. Bei schwichlichen Neuge-

6 Schweizer Hebamme
3/98 Sage-femme suisse

borenen durfte sie bedingungsweise
vorgenommen werden, sei es durch
den Vater, die Hebamme oder sonst ei-
nen anwesenden Christen, in spéteren
Jahrhunderten dann auch durch die
Mutter. Nach katholischem Glauben
kann jeder getaufte Christ in Notfédllen
eine Taufe spenden; ja, er ist sogar dazu
verpflichtet.

Die Taufe von Fehlgeburten war noch
im letzten Jahrhundert in katholischen
Gebieten durchaus gingig. 1827 wurde
ein von einem Gemeindepfarrer im
Wallis abgefasstes Lehrbuch fiir Heb-
ammen herausgegeben. Darin wird
eine Nottaufe selbst dann empfohlen,
wenn es keineswegs sicher war, ob die
«Fehlgeburt» tatsdchlich ein Embryo
sei oder nicht: «... on peut croire alors
que c’est un feetus et on doit le baptiser
sous condition si es capax (Si tu en es
digne).»

Taufe im Mutterleib

Die Taufe des ungeborenen Kindes
erscheint uns heute ziemlich absonder-
lich (Abb. 2). Uber sie informieren neu-
zeitliche Quellen. So nennen beispiels-
weise luzernische Sterbebiicher eine
Reihe von Féllen, in denen Kinder in
katholischen Gegenden noch im 18.
Jahrhundert wihrend der Geburt oder
noch im Mutterleib getauft worden
sind. Bei der Ausbildung der Hebam-
men legte man grosses Gewicht auf In-
struktionen beziiglich der Taufe gefihr-
deter Kinder. «Bei allen Geburten wider
die Natur muss man dem Kind, sobald
man im Geburtsgang eines Fusses hab-
haft wird, die Taufe erteilen, bevor man
noch den zweiten Fuss holt. Die Zeit,

Abb. 2: Durch die Erﬁnduyng der
Mutterspritze wurde die Taufe im
Mutterleib technisch erleichtert.

die man braucht, um ihn zutage zu for-
dern, konnte das Kind um die ewige Se-
ligkeit bringen.»

Sectio

Gemadss der Synode von Trier 1310
soll einer Frau, die wédhrend des Ge-
bédrens stirbt, sofort der Leib geoffnet
werden, damit das Kind, falls es noch
lebt, getauft werden konne. Der Bischof
von Lausanne ordnete 1788 an, es diir-
fe keine Schwangere eingesegnet oder
beerdigt werden, bevor nicht ein Kai-
serschnitt durchgefiihrt sei. Unter Be-
rufung auf medizinische Werke glaubte
er, so Kinder sterbender Miitter (oder
mindestens deren Seelen) retten zu
konnen.

Wallfahrt

Selbst fiir Totgeburten gab es im Mit-
telalter — in katholischen Gebieten bis
ins 19. Jahrhundert - noch eine letzte
Moglichkeit der Taufe, indem man tote
Kinder an bestimmte Wallfahrtsorte
brachte, wo sie angeblich fiir kurze Zeit
zum Leben erweckt und anschliessend
getauft werden konnten. Solche Orte —
iberwiegend Marienwallfahrtsorte -
kennen weite Teile Europas. Ihre Bliite-
zeit scheint in der zweiten Hélfte des
15. Jahrhunderts zu liegen. In den
katholisch gebliebenen Gegenden folgte
im Zuge der Gegenreformation ein wei-
terer Hohepunkt im 16. und 17. Jahr-
hundert. Zu den bertihmtesten solcher
Wallfahrtsorte in der Schweiz zéhlte
Oberbiiren.

Die Ausgrabungen von
Oberbiiren

In Oberbiiren fithrt der Archdologi-
sche Dienst des Kantons Bern seit 1993
Untersuchungen durch, von Beginn
an begleitet durch die Arbeitsgruppe
Historische Anthropologie des Medizin-
historischen Instituts der Universitit
Bern. Wir zeichnen verantwortlich ftir
die [n-situ-Untersuchung der Gréber
und die Bearbeitung der Skelettreste im
Labor. Die Ausgrabung ist mit ihren
unverhofft reichen Funden fiir uns eine
eigentliche Wunsch(Not)grabung, denn
wir werten seit vielen Jahren Daten zu
Séduglingsgrdbern mit Blick auf ihr so-
ziokulturelles Umfeld aus.

Quellen und Legenden (?)

Oberbiiren besass bereits 1302 eine

Marienkapelle, fiir 1470 ist ein Neubau
— die Wallfahrtskirche - tiberliefert. Im



=40.6cm

Zeichnung: D. Ruttimann, Histor. Anthropologie

~Abb. 3: In den Gruben

letzten Viertel des 15. Jahrhunderts er-
eigneten sich verschiedene Wunder,
worauf bald eine Wallfahrt in grossem
Umfang einsetzte. Das wundertitige
Marienbild von Oberbiiren ermdéglichte
namlich auch die Wiedererweckung
totgeborener Kinder.

In einem Brief an den Papst be-
schreibt der Bischof von Konstanz 1486
die Vorgdnge in Oberbiiren: «..dass
sich in der Stadt Biiren ...ein Bild der
Heiligen Jungfrau befindet, zu welchem
die Christgldubigen beiderlei Ge-
schlechts und besonders die Ungebilde-
ten unter dem Scheine der Frommigkeit
die Friihgeburten und die verstorbenen
Kinder, sogar bisweilen solche, welche
noch nicht ausgebildete Glieder haben,
sondern nur Klumpen bilden, ...in gros-
ser Zahl bringen. Sie glauben, diese
Kinder und Friihgeburten, deren einige
offenbar noch kein Leben im Mutterleib
empfangen haben, wiirden dort auf
wunderbare Weise vom Tode zum Leben
erweckt und zwar auf folgende Art: Ge-
wisse ... Frauen erwdrmen die todten
(!) Kinder zwischen gliihenden Kohlen
und ringsum hingestellten brennenden
Kerzen und Lichtern. Dem warmgewor-
denen todten (!) Kinde oder der Friih-

n die Kinder,,:e:’ng tiber- und nebeneinander.

geburt wird eine ganz leichte Feder
iiber die Lippen gelegt und wenn die
Feder zufillig durch die Luft oder
durch die Wéirme der Kohlen von den
Lippen weg bewegt wird, so erkliren
die Weiber, die Kinder und die Friihge-
burten atmeten und lebten und sofort
lassen sie dieselbige taufen unter
Glockengeldute und Lobgescdngen. Die
Kérper der angeblich lebendig gewor-
denen und sofort wieder verstorbenen
Kinder lassen sie dann kirchlich beer-
digen... Und obgleich Euer Diener sich
bemiiht, diesen Aberglauben...auszu-
reuten (!) und solche Weiber, deren in
den letzten Zeiten mehr als 2000 todte
(!) Kinder in jene Kapelle gebracht ha-
ben, mit kirchlichen Strafen belegt
hat...»

Bis 1528 soll das wundertétige Bild
Mariéd dank der Taufe totgeborener und
abortiver Kinder tiber 30 000 Pfund ein-
gebracht haben. Mit der Reformation
kam das Ende der Wallfahrt, allerdings
nicht so abrupt, wie Bern das wiinsch-
te. 1528 beschloss der bernische Rat,
dass das Marienbild, Altar und andere
Gotzen zu entfernen seien. Da dieser
Aufforderung nicht Folge geleistet wur-
de, reiste ein bernischer Ratsherr nach

Biiren, um die Muttergottes von Ober-
biiren eigenhdndig zu verbrennen.
Nach der Uberlieferung ging die Wall-
fahrt trotzdem weiter. Mehr als zwei
Jahre spéter wurde deshalb verordnet,
die Kirche sei abzureissen. Selbst nach
der Zerstorung der Kirche sollen die
Wallfahrten angedauert haben. Die
Leute hétten ihre Gaben einfach um
den noch iibriggebliebenen Turm auf
den Boden gelegt. 1532 schliesslich ge-
bot der Berner Rat, der Turm sei eben-
falls bis «uff der wiirtzen» zu schleifen.

Anthropologische Befunde

Fiir uns standen bisher folgende Fra-
gen im Vordergrund: Wie weit konnen
die naturwissenschaftlichen Befunde
die Vorgédnge in Oberbiiren bestitigen
oder zumindest erhellen? Sind die Be-
schreibungen des Bischofs von Kon-
stanz iibertriebene Ausserungen oder
gar nur mirakulése Uberlieferungen?
Also: Legende oder Wahrheit?

Unterziehen wir einige Quellenanga-
ben einer Uberpriifung:
Die Zahl: Bis 1486 sollen in Oberbiiren
iber zweitausend Totgeburten zum Le-
ben erweckt worden sein. Diese Zahl
scheint geméss unserer Hochrechnung
maoglich, denn das Bistum Konstanz —
von Ulm bis an die Stadt Bern reichend
- war gross. Gefunden wurden bisher
erst rund 200 Kinder (siehe Abb. 3).
Trotz der Diskrepanz zwischen der ge-
fundenen und der {iberlieferten Zahl
kann die Angabe des Bischofs zum
jetzigen Zeitpunkt nicht als widerlegt
gelten. Zum einen konnte nicht die
gesamte Umgebung der Kirche archéo-
logisch untersucht werden. Zum an-
dern konnen Grédber bei den Abbruch-
arbeiten zerstort worden sein, denn die
Skelette dieser Kleinstkinder lagen nur
knapp unter der Grasnarbe.

Friihgeburten: In diesem Punkt konnen
wir den Bischof weitgehend bestétigen.
Er erwihnt Kinder, «deren einige noch
kein Leben im Mutterleib empfangen»
hdtten. Dazu muss man wissen, dass
der Embryo damals erst nach seiner
Beseelung als Mensch galt. Die Anima-
tio soll bei Knaben am 40. und bei
Médchen am 80. Tag eingetreten sein.
Demzufolge brachten die Eltern auch
sehr friih abortierte Stadien zur Wie-
derbelebung. Die kleinsten Feten, die
wir fanden, weisen eine Korperlinge
von 18-19 cm auf (Entwicklungsalter
von etwa 4-5 Lunarmonaten). Noch
kleinere oder jlingere Stadien kdnnen
wir nicht nachweisen, da bei diesen

Schweizer Hebamme 7
Sage-femme suisse 3/98




das Skelett zuwenig verknochert ist,
um sich lange im Boden erhalten zu
konnen.

Fortdauer der Wallfahrten auch nach
Abbruch der Kirche: Die merkwiirdigen
Bestattungen in den geleerten Funda-
mentgruben bestitigen diese Uberliefe-
rung. Da diese Skelette in Abbruchma-
terial lagen, konnen sie erst nach 1528
in den Boden gekommen sein. In einer
der beiden Gruben fanden sich minde-
stens 20 Kinder begraben, Korper an
Korper, die Gesichter fast schindelartig
aneinandergelegt. Ein minutitses Vor-
gehen widerlegte die Annahme, es
handle sich um unbestattete Leichentei-
le. Zum einen sind es vollstindige Ske-
lette, zum andern: Wiirde man Leichen-
teile mit gefalteten Hdnden und Blick
gen Osten in die Erde legen? Die Kapel-
le galt also im Volksbewusstsein noch
lange als Gnadenstéitte. Auch hier gilt:
Nicht Legende, sondern Wirklichkeit.

Offene Fragen

Eine der interessantesten Beobach-
tungen betrifft die unterschiedliche Be-
gribnisweise der Totgeburten. Es gab

Depuis le début du christianisme jusqu’a
nos jours — a tout le moins dans les régions
catholiques, une croyance a perduré, celle
que les nouveau-nés morts avant le bapté-
me, les enfants mort-nés ou les foetus nés
aprés une fausse-couche n'auraient jamais
accés au royaume des cieux. En fait, ils
n'étaient pas condamnés a se languir en
enfer, mais a rester jusqu’a la nuit des
temps dans un monde intermédiaire, pas
vraiment effrayant, mais sombre: les limbes
(limbus puerorum). Dans la croyance popu-
laire, de tels enfants revenaient aussi par-
fois sur terre sous la forme de lutins ou de
feux follets, occasionnant toutes sortes de
dégats. Il n’est donc pas étonnant que des
parents désespérés, au haut Moyen Age,
aient fait en foule le pelerinage d'Ober-
buren, ol une image miraculeuse de Marie
(avec un peu d'aide humaine) ramenait a la
vie, pour une courte période, les enfants
morts sans avoir été baptisés. lls pouvaient
ainsi étre baptisés et reposaient ensuite en
paix dans la terre sainte du cimetiere.

Des fouilles menées a Oberbren (BE) ont
permis de mettre a jour prés de 200 sque-
lettes d’enfants mort-nés ou de foetus. Les
trouvailles corroborent ainsi les légendes et
les conjectures sur le lieu de pélerinage et
son importance pendant le haut Moyen
Age. Elles permettent aussi de tirer
d'intéressantes conclusions d'ordre socio-
culturel sur cette époque.

8 Schweizer Hebamme
3/98 Sage-femme suisse

Neben dem Skelett eines Neugebo-
renen (rechts) das kleinste in Ober-
biiren aufgefundene Skelett einer

~ Frithgeburt (17 cm).

Kinder, die in reihenweise angelegten
Einzelgribern begraben wurden. An-
dererseits fanden sich Gruben, in de-
nen viele Kinder dicht tiber- und ne-
beneinander gebettet waren. Vorldufig
kennen wir den Grund fiir die unter-
schiedliche Bestattungsart nicht. Sind
es soziale Unterschiede? Hing der Be-
griabnisaufwand vom Spendenaufwand
ab? In Genf praktizierten die Augusti-
nermonche ebenfalls Wiederbelebun-
gen von Totgeburten. IThnen warf man
vor, den Preis fiir die Erweckung je
nach Vermogen der Eltern hinaufge-
trieben zu haben! Eine andere, nahe-
liegende Erkldrung konnte sein, dass
jeweils dann Einzelgrdber geschaufelt
wurden, wenn nur wenige oder einzel-
ne Kinder zu bestatten waren. Bei gros-
sem Andrang von Wallfahrern mit toten
Kindern wich man auf Sammelbegréb-
nisse aus. Ob in einem Einzel- oder
Gemeinschaftsgrab beigesetzt - alle
Kinder waren nach Osten ausgerichtet.
Indirekt bestétigt die Einhaltung dieses
christlichen Brauchs, dass die Wieder-
erweckung gelungen und die Taufe da-
durch moglich geworden ist.

Weitere wissenschaftliche Fragen
stellen sich: Wurde die Wiederer-
weckung mehr Knaben als Madchen
zuteil oder entsprechen die Anteile
einem natiirlichen Geschlechterverhélt-
nis? Wie verhilt es sich mit der Krank-
heitshelastung bei diesen Totgeburten?
Besonders bei den sehr kleinen Friih-
geburten konnen Anomalien, Entwick-

lungsstorungen und verschiedene ge-
netische Schidden als Grund fiir die
Fehlgeburt vermutet werden. Die Be-
antwortung solcher Fragen wird in na-
her Zukunft eher mdoglich sein, wenn
die hier gefragten molekularbiologi-
schen Methoden (DNA-Analysen) fiir
historische Knochen geniigend praxis-
erprobt sind.

Mit Oberbiiren kdnnen wir nun erst-
mals definieren, was unter einer Tot-
geburt im Mittelalter iiberhaupt zu ver-
stehen ist. Dies ermdoglicht fiir viele
andere Fundkomplexe Riickschliisse
auf Totgeburten und Ungetaufte und auf
ihre soziokulturelle Stellung in der Ge-
meinschaft. Oberbiiren zeigt, dass die
Wallfahrt mit totgeborenen Kindern ei-
nem Bediirfnis vieler und nicht nur ein-
zelner entsprach. Ebenso eindrucksvoll
veranschaulicht werden die Sorge und
der personliche Einsatz der Eltern wie
auch der tiefe, bedingungslose Glaube
dieser Menschen an die allein durch
ihre Sakramente seligmachende Kir-
che. Man nahm einiges auf sich, um ein
totes, ungetauftes Kind vor einem unge-
wissen Schicksal und einer Sonderstel-
lung sowie gleichzeitig die Eltern vor
dem sozialen Ausschluss aus der Ge-
meinschaft zu bewahren.

Und heute?

«Es war neun Monate in mir, dann
war es tot», berichtet eine Frau im Be-
obachter im Herbst 1994. Erst verlor
sie ihr Kind wéhrend der Wehen — die
Nabelschnur war viermal um den Hals
gewickelt —, dann folgten traumatische
Erfahrungen mit den Behorden: Als
Totgeborenes hatte ihr Kind kein An-
recht auf ein eigenes Grab, und es durf-
te nur namenlos im Familienbiichlein
eingetragen werden.

Eine Revision vom 1. Juli 1994 er-
laubt es den Eltern nun, dem Kind
einen Namen zu geben. Eine Bestattung
auf gewissen Feldern der Friedhofe
ist in verschiedenen Kantonen eben-
falls moglich (Anm. der Redaktion:
zur Rechtslage s. SH 12/96, Seite 6).
Allerdings gilt noch immer eine
Einschrdnkung: Die Altersbegrenzung
von sechs Schwangerschaftsmonaten
ersetzt die bisherige 30-cm-Kérper-
lingen-Regelung. Totgeburten unter
diesem Grenzwert sind nicht melde-
pflichtig. Solche Vorschriften kannte
Oberbiiren nicht! <

Quelle: UNI PRESS Nr. 92, April 97. Abdruck
der leicht gekiirzten Fassung mit freundlicher
Genehmigung der Autorin. Eine Liste der ver-
wendeten Literatur kann bei der Autorin bezo-
gen werden (Adresse tiber Redaktion).



	Vom "enfant sans âme" zum "enfant du ciel"

