
Zeitschrift: Schweizer Hebamme : offizielle Zeitschrift des Schweizerischen
Hebammenverbandes = Sage-femme suisse : journal officiel de
l'Association suisse des sages-femmes = Levatrice svizzera : giornale
ufficiale dell'Associazione svizzera delle levatrici

Herausgeber: Schweizerischer Hebammenverband

Band: 96 (1998)

Heft: 3

Artikel: Vom "enfant sans âme" zum "enfant du ciel"

Autor: Ulrich-Bochsler, Susi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-950191

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-950191
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

EDITORIAL
Unsere Märznummer ist
kulturhistorischen Aspekten rund um die

Geburt gewidmet. Meine französisch ¬

sprachige Kollegin hat in eigenen

Recherchen einen Beitrag über die

Hebammen im antiken Rom erarbei¬

tet, und unser Dossier

eröffnet einen faszinierenden,

aber auch
beklemmenden Blick ins Mittelalter.

Beklemmend, weil
sich leicht erahnen lässt,

in welche Verzweiflung
die rigide kirchliche Heilslehre Eltern

von Früh- und Totgeburten gestürzt
haben muss. Ohne Taufe keine Seligkeit,

hiess (heisst?) die frohe
Botschaft. Wen erstaunt es, dass Tricks

und «Wunder» eine Hochblüte

erlebten, um solchem Dogma ein

Schnippchen zu schlagen? Taufe post
mortem unter der Kirchendachtraufe
hiess eine dieser Massnahmen,

welche übrigens auch in Katharina

Zimmermanns Roman «Die Furgge»

über die Täuferverfolgungen um

1700 im Emmental noch gepflegt
wird. Hier lässt sich eine weitere,

recht weltliche Funktion der Taufe

entdecken. In einer doch eher unheiligen

Allianz mit der offiziellen
Kirche sicherte sich der Staat Bern

so den Fortbestand seiner Armee:

Die Eintragungen in den Taufrödeln

halfen der Obrigkeit beim Aufspüren

junger Männer für den Kriegsdienst.
Es überrascht nicht, dass unter
diesen Vorzeichen die Taufe kleiner
Mädchen - auch für die
Kirchenbehörden - wesentlich unwichtiger

war.

Glücklicherweise leben wir nach

dem Zeitalter der Aufklärung, aber

auch heute noch gilt es, Dogmen und

rigiden Einstellungen mit Mut
entgegenzutreten. Der Blick in die

Vergangenheit kann uns dabei helfen.

ZJ&'as/ju tCfc/uJÜ,

Die mittelalterlichen Totgeburten von Oberbürer

Vom

In der Marienkapelle im mittelalterlichen

Oberbüren herrschte Hochbetrieb: Allein bis 1486 sollen

hier zweitausend totgeborene Kinder oder

Frühgeburten auf wunderbare Weise kurz ins

Leben zurückgeholt, getauft und dann bestattet

worden sein. Die Furcht vor dem elenden Schicksal,

welches die Kirche ungetauft verstorbenen

Kindern verhiess, liess die verzweifelten Eltern zu

jedem Mittel greifen.

Susi U I r i c h - B o c h s I e r

«WENN es nur getauft gewesen
wäre, so wollte ich nichts sagen...»
Eine andere: «Es sind mir auch vier
Kinder gestorben, gottlob: aber gottlob
keines vor der Taufe... Em liebe Gott
ma me se wohl gönne, aber em Tüfel de
nadischbott nit, vor dem grusets mr, u

wen ih zweu Dotze King müesst bhalte.
Mi seyt zwar, si chôme nid i di hinge-
risti Holl, aber es wird vornache o no
heiss gnue sy. Die arme Tropf»

So lässt Jeremias Gotthelf eine Frau
sprechen, die im Emmental des 19.
Jahrhunderts ihre Meinung zum Tod
eines kleinen Kindes im Dorf kundtat.
Starb ein Säugling erst nach der Taufe,
so beglückwünschte man die Eltern
zum «Engelein»,
das jetzt im Himmel
für sie bete.

In Oberbüren im
bernischen Seeland
konnte ungetauft
verstorbenen
Kindern geholfen werden.

Im Spätmittelalter

entwickelte
sich hier nämlich
eine Wunderstätte
besonderer Art:
Totgeburten wurden

für kurze Zeit
zum Leben erweckt

und anschliessend getauft. Die Geschehnisse

an diesem Ort wie auch die obigen
Äusserungen der Frauen kann man nur
im Umfeld der religiösen und
volkskundlichen Aspekte verstehen - ein
spannendes Thema, welches in bezug
auf die Regelungen zum Begräbnis
Totgeborener noch heute Aktualität besitzt.

Bedeutung und Zeitpunkt
der Taufe

Susi Ulrich-Bochs-
ler, Dr. phil. nat.,
Biologin, Leiterin der
Arbeitsgruppe
Historische Anthropologie
am Medizinhistorischen

Institut der
Universität Bern.

Was bedeutete die Taufe für den
Menschen des Mittelalters (in katholischen
Gebieten bis heute) und welche
Konsequenzen hatte sie? Kernpunkt der
Glaubensauffassung ist, dass das Kind in
Sünde geboren werde und deshalb von
der Sünde seiner Empfängnis und der
Erbsünde gereinigt werden müsse.
Kirchenrechtlich gesehen gehörte ein un-
getauftes Kind zu den Heiden. Eine
kirchliche Beisetzung kam nicht in
Frage.

Im Urchristentum war die Kindertaufe

noch nicht üblich. Allmählich ging
man dazu über, auch Neugeborene zu
taufen, obwohl die Meinungen zum
Taufalter noch während Jahrhunderten
uneinheitlich blieben. Auch fanden
noch im 11. Jahrhundert Taufen nur
an Ostern und Pfingsten statt. Erst im
12. Jahrhundert änderte man diese

Schweizer Hebamme
3/98 Sage-femme suisse



(S

Praxis allmählich und taufte im 13. und
14. Jahrhundert häufiger. Angesichts
der hohen Neugeborenensterblichkeit
und der Konsequenzen, die das Unge-
tauftsein hatte, war dies unbedingt
notwendig.

Jenseitsvorstellungen
Über die Zeit nach dem Tod finden sich

schon in der Bibel unterschiedliche
Auffassungen: Im Matthäus-Evangelium
müssen alle Menschen vor dem Richter
antreten - es gibt aber nur zwei Kategorien,

Gute und Böse. Am Jüngsten Tag
werden sie von Christus gerichtet. Die
Guten gelangen in den Himmel, die
Bösen für immer in die Hölle. Das Weltgericht

nach Johannes kennt neben den
Guten und Bösen auch noch die
Halbguten. Am Jüngsten Tag müssen nur die
Bösen und die Halbguten vor den Richter,

wobei letzteren die Chance bleibt, in
den Himmel zu kommen.

Das Fegefeuer - eine geniale
Marketing-Idee

Amerikanische Wirtschaftsexperten
haben das Fegefeuer unlängst als das

erste multinationale Grossgeschäft und
als eine der brillantesten Marketing-
Ideen der Geschichte bezeichnet: ein
Musterbeispiel dafür, wie mit geringstem

Einsatz höchste Gewinne erzielt
werden können. Mit dem Fegefeuerglaube

war nämlich die Vorstellung
verknüpft, die Lebenden könnten den
Verstorbenen mit Messen, Gebeten und
Almosen helfen und ihre Leidenszeit
verkürzen. Von dieser Praxis profitierten

die ungetauft verstorbenen Kinder
allerdings nicht, da sie nicht zu den
Christen zählten und nicht ins Fegefeuer

kamen (Abb. 1).

Das Schicksal der
Ungetauften

Verfolgen wir die Äusserungen der
Kirchenväter zum Schicksal der ungetauft

verstorbenen Kinder, so zeichnet
sich nicht nur ein Meinungswandel,
sondern eine gewisse Unsicherheit ab.

Noch Augustinus, Bischof von Hippo
(354-430), hielt es für ausgeschlossen,
dass ungetaufte Kinder ins Paradies
oder auch nur in eine Zwischenstätte
der Ruhe und Glückseligkeit eingehen
könnten. Für sie gab es nur das Höllenfeuer.

Ab dem 12. Jahrhundert tauchte
dann die Möglichkeit einer Zwischenwelt

und der Bewahrung vor den
Höllenflammen auf. Später finden sich
Entwürfe einer eigentlichen
Jenseitsgeographie mit dem höher als die Hölle
gelegenen Limbus puerorum, dem zwar
finsteren, aber sonst quallosen Ort für
die ungetauft verstorbenen Kinder. Wie
aus der Hölle ist aber auch aus dem
Limbus ein Aufstieg in seligere Gefilde
für alle Zeiten nicht möglich. Im 17.

Jahrhundert wollte Kardinal Coelestin
Sfrondati den ohne Taufe gestorbenen
Kindern eine Art natürliche Seligkeit
zuerkennen. Der amtierende Papst
Innozenz XII. setzte eine achtköpfige
Kommission zur Untersuchung dieser
umstrittenen Frage ein, die jedoch nie
zu einem Ergebnis kam.

Noch bis heute ist die Meinung, dass

ungetaufte Kinder in den Limbus
kämen, ein Grundbestandteil der katholischen

Lehre. Auf ihr Schicksal können
die Lebenden keinen Einfluss nehmen.
Für sie gibt es keine Hilfe und keine
Aussicht, jemals ins Himmelreich zu
kommen.

Die Meinung des Volkes

Das Kind ist ohne Taufe ambivalent:
bedroht und bedrohlich zugleich.
Bedroht, weil es im Limbus keine Aussicht
auf Erlösung hat, bedrohlich, weil es

gemäss weitverbreiteten Vorstellungen
zu einem Wiedergänger oder
schadbringenden Wesen werden kann. Im
Gegensatz zum getauften Kind, welches
ohne Umwege direkt als Engel in den
Himmel eingeht und damit, wie die
Heiligen, zu einem Fürbitter für die Lebenden

wird, findet ein ungetauftes keine
Ruhe. Es wird zu einem Kobold oder
Irrlicht, welches nächtliche Wanderer
in Sümpfe lockt. Weiterhin fürchtet

Die Seele verlässt
den Körper

Abb. 1: Im Hochmittelalter wurde die Jenseitstopographie zunehmend
komplizierter.

Schweizer Hebamme
Sage-femme suisse 3/98



man sich vor seiner Rache, wie auch,
dass es zum Auslöser von Seuchen werden

könnte - für das Emmental wird
diesbezüglich die Pest genannt (als
Strafe für die Auslieferung eines un-
getauften Kindes an den Bösen). Die
Schuld für solche Ereignisse ging an die
Adresse der Eltern. In früheren Zeiten
sollen ungetaufte Kinder deshalb
mancherorts mit einem Pfahl durchs Herz
begraben worden sein. So an der Erde
festgeheftet, sollten sie an der Wiederkehr

gehindert werden.

Bestattungsorte Ungetaufter
Nichtgetaufte Kinder gehörten nicht

zur christlichen Gemeinschaft und waren

von der Beisetzung in geweihtem
Boden ausgeschlossen. Nach einer
Vorschrift aus dem 13. Jahrhundert sollten
sie an einem locus secretus ausserhalb
des Friedhofs begraben werden. Als
Folge dieser Regelung kam es zu
heimlichen und «wilden» Bestattungen. Um
heidnischem Brauchtum vorzubeugen,
wurde die Praxis im Laufe der Zeit libe-
ralisiert. Man schuf ungeweihte Plätze -
häußg an der Innenseite der Friedhofsmauern

gelegen und als «Heidenfriedhof»,

«unschuldiger Kinder-Friedhof»,
«elendiger Friedhof» bezeichnet - für
das Bestatten Ungetaufter. Den getauft
verstorbenen Säuglingen stand der
«Engelgarten» zur Verfügung. Obwohl
die Reformatoren die Taufe nicht mehr
als heilsnotwendig erachteten, blieb im
Volk eine Unsicherheit über das Schicksal

dieser Kinder bestehen. Mancherorts

bestattete man sie in der Erde unter

der Dachtraufe der (reformierten)
Kirche im Glauben, dass das herabrinnende

Regenwasser die darunterliegenden

Kinder nachträglich taufe.
Dieses Umfeld mag miterklären, weshalb

es für die Eltern von nachgeordneter
Bedeutung war, ein Kind am Leben

zu erhalten, gegenüber der Pflicht, für
die Taufe und damit für das Seelenheil
besorgt zu sein. Wir können die Not der
verängstigten Eltern nachempfinden,
und es wird verständlich, weshalb man
auf innovative Ideen kam, um ein Kind
nicht ungetauft begraben zu müssen.
Nottaufe, Kaiserschnitt an der toten
Mutter und Taufe im Mutterleib, aber
auch die Wallfahrt mit Totgeburten waren

solche Massnahmen.

Nottaufe
Bereits Augustinus (354-430)

bezeichnete die Nottaufe eines noch nicht
ganz geborenen Kindes als Gewohnheit
der Kirche. Bei schwächlichen Neuge-

6 Schweizer Hebamme
3/98 Sage-femme suisse

borenen durfte sie bedingungsweise
vorgenommen werden, sei es durch
den Vater, die Hebamme oder sonst
einen anwesenden Christen, in späteren
Jahrhunderten dann auch durch die
Mutter. Nach katholischem Glauben
kann jeder getaufte Christ in Notfällen
eine Taufe spenden; ja, er ist sogar dazu
verpflichtet.

Die Taufe von Fehlgeburten war noch
im letzten Jahrhundert in katholischen
Gebieten durchaus gängig. 1827 wurde
ein von einem Gemeindepfarrer im
Wallis abgefasstes Lehrbuch für
Hebammen herausgegeben. Darin wird
eine Nottaufe selbst dann empfohlen,
wenn es keineswegs sicher war, ob die
«Fehlgeburt» tatsächlich ein Embryo
sei oder nicht: «... on peut croire alors
que c'est un fœtus et on doit le baptiser
sous condition si es capax (si tu en es

digne).»

Taufe im Mutterleib
Die Taufe des ungeborenen Kindes

erscheint uns heute ziemlich absonderlich

(Abb. 2). Über sie informieren
neuzeitliche Quellen. So nennen beispielsweise

luzernische Sterbebücher eine
Reihe von Fällen, in denen Kinder in
katholischen Gegenden noch im 18.
Jahrhundert während der Geburt oder
noch im Mutterleib getauft worden
sind. Bei der Ausbildung der Hebammen

legte man grosses Gewicht auf
Instruktionen bezüglich der Taufe gefährdeter

Kinder. «Bei allen Geburten wider
die Natur muss man dem Kind, sobald
man im Geburtsgang eines Fusses habhaft

wird, die Taufe erteilen, bevor man
noch den zweiten Fuss holt. Die Zeit,

Abb. 2: Durch die Erfindung der
Mutterspritze wurde die Taufe im
Mutterleib technisch erleichtert.

die man braucht, um ihn zutage zu
fördern, könnte das Kind um die ewige
Seligkeit bringen.»

Sectio

Gemäss der Synode von Trier 1310
soll einer Frau, die während des
Gebärens stirbt, sofort der Leib geöffnet
werden, damit das Kind, falls es noch
lebt, getauft werden könne. Der Bischof
von Lausanne ordnete 1788 an, es dürfe

keine Schwangere eingesegnet oder
beerdigt werden, bevor nicht ein
Kaiserschnitt durchgeführt sei. Unter
Berufung auf medizinische Werke glaubte
er, so Kinder sterbender Mütter (oder
mindestens deren Seelen) retten zu
können.

Wallfahrt
Selbst für Totgeburten gab es im

Mittelalter - in katholischen Gebieten bis
ins 19. Jahrhundert - noch eine letzte
Möglichkeit der Taufe, indem man tote
Kinder an bestimmte Wallfahrtsorte
brachte, wo sie angeblich für kurze Zeit
zum Leben erweckt und anschliessend
getauft werden konnten. Solche Orte -
überwiegend Marienwallfahrtsorte -
kennen weite Teile Europas. Ihre Blütezeit

scheint in der zweiten Hälfte des
15. Jahrhunderts zu liegen. In den
katholisch gebliebenen Gegenden folgte
im Zuge der Gegenreformation ein
weiterer Höhepunkt im 16. und 17.
Jahrhundert. Zu den berühmtesten solcher
Wallfahrtsorte in der Schweiz zählte
Oberbüren.

Die Ausgrabungen von
Oberbüren

In Oberbüren führt der Archäologische

Dienst des Kantons Bern seit 1993
Untersuchungen durch, von Beginn
an begleitet durch die Arbeitsgruppe
Historische Anthropologie des
Medizinhistorischen Instituts der Universität
Bern. Wir zeichnen verantwortlich für
die Z/z-s/fM-Untersuchung der Gräber
und die Bearbeitung der Skelettreste im
Labor. Die Ausgrabung ist mit ihren
unverhofft reichen Funden für uns eine

eigentliche Wunsch(Not)grabung, denn
wir werten seit vielen Jahren Daten zu
Säuglingsgräbern mit Blick auf ihr so-
ziokulturelles Umfeld aus.

Quellen und Legenden
Oberbüren besass bereits 1302 eine

Marienkapelle, für 1470 ist ein Neubau

- die Wallfahrtskirche - überliefert. Im



Abb. 3: In den Gruben lagen die Kinder eng über- und nebeneinander.

letzten Viertel des 15. Jahrhunderts
ereigneten sich verschiedene Wunder,
worauf bald eine Wallfahrt in grossem
Umfang einsetzte. Das wundertätige
Marienbild von Oberbüren ermöglichte
nämlich auch die Wiedererweckung
totgeborener Kinder.

In einem Brief an den Papst
beschreibt der Bischof von Konstanz 1486
die Vorgänge in Oberbüren: «...dass
sich in der Stadt Büren ...ein Bild der
Heiligen Jungfrau befindet, zu welchem
die Christgläubigen beiderlei
Geschlechts und besonders die Ungebildeten

unter dem Scheine der Frömmigkeit
die Frühgeburten und die verstorbenen
Kinder, sogar bisweilen solche, welche
noch nicht ausgebildete Glieder haben,
sondern nur Klumpen bilden, ...in grosser

Zahl bringen. Sie glauben, diese
Kinder und Frühgeburten, deren einige
offenbar noch kein Leben im Mutterleib
empfangen haben, würden dort auf
wunderbare Weise vom Tode zum Leben
erweckt und zwar auffolgende Art:
Gewisse Frauen erwärmen die todten

Kinder zwischen glühenden Kohlen
und ringsum hingestellten brennenden
Kerzen und Lichtern. Dem warmgewordenen

todten Kinde oder der Früh-

o
Q.
o

O

if
c
ro

geburt wird eine ganz leichte Feder
über die Lippen gelegt und wenn die
Feder zufällig durch die Luft oder
durch die Wärme der Kohlen von den

Lippen weg bewegt wird, so erklären
die Weiber, die Kinder und die Frühgeburten

atmeten und lebten und sofort
lassen sie dieselbige taufen unter
Glockengeläute und Lobgesängen. Die
Körper der angeblich lebendig gewordenen

und sofort wieder verstorbenen
Kinder lassen sie dann kirchlich
beerdigen Und obgleich Euer Diener sich
bemüht, diesen Aberglauben...auszu-
reuten und solche Weiber, deren in
den letzten Zeiten mehr als 2000 todte

Kinder in jene Kapelle gebracht
haben, mit kirchlichen Strafen belegt
hat...»

Bis 1528 soll das wundertätige Bild
Mariä dank der Taufe totgeborener und
abortiver Kinder über 30000 Pfund
eingebracht haben. Mit der Reformation
kam das Ende der Wallfahrt, allerdings
nicht so abrupt, wie Bern das wünschte.

1528 beschloss der bernische Rat,
dass das Marienbild, Altar und andere
Götzen zu entfernen seien. Da dieser
Aufforderung nicht Folge geleistet wurde,

reiste ein bernischer Ratsherr nach

Büren, um die Muttergottes von
Oberbüren eigenhändig zu verbrennen.
Nach der Überlieferung ging die Wallfahrt

trotzdem weiter. Mehr als zwei
Jahre später wurde deshalb verordnet,
die Kirche sei abzureissen. Selbst nach
der Zerstörung der Kirche sollen die
Wallfahrten angedauert haben. Die
Leute hätten ihre Gaben einfach um
den noch übriggebliebenen Turm auf
den Boden gelegt. 1532 schliesslich
gebot der Berner Rat, der Turm sei ebenfalls

bis «uff der würtzen» zu schleifen.

Anthropologische Befunde

Für uns standen bisher folgende Fragen

im Vordergrund: Wie weit können
die naturwissenschaftlichen Befunde
die Vorgänge in Oberbüren bestätigen
oder zumindest erhellen? Sind die
Beschreibungen des Bischofs von
Konstanz übertriebene Äusserungen oder
gar nur mirakulöse Überlieferungen?
Also: Legende oder Wahrheit?

Unterziehen wir einige Quellenangaben

einer Überprüfung:
Die Zahl: Bis 1486 sollen in Oberbüren
über zweitausend Totgeburten zum
Leben erweckt worden sein. Diese Zahl
scheint gemäss unserer Hochrechnung
möglich, denn das Bistum Konstanz -
von Ulm bis an die Stadt Bern reichend
- war gross. Gefunden wurden bisher
erst rund 200 Kinder (siehe Abb. 3).
Trotz der Diskrepanz zwischen der
gefundenen und der überlieferten Zahl
kann die Angabe des Bischofs zum
jetzigen Zeitpunkt nicht als widerlegt
gelten. Zum einen konnte nicht die

gesamte Umgebung der Kirche archäologisch

untersucht werden. Zum
andern können Gräber bei den Abbrucharbeiten

zerstört worden sein, denn die
Skelette dieser Kleinstkinder lagen nur
knapp unter der Grasnarbe.

Frühgeburten: In diesem Punkt können
wir den Bischof weitgehend bestätigen.
Er erwähnt Kinder, «deren einige noch
kein Leben im Mutterleib empfangen»
hätten. Dazu muss man wissen, dass
der Embryo damals erst nach seiner
Beseelung als Mensch galt. Die Anima-
tio soll bei Knaben am 40. und bei
Mädchen am 80. Tag eingetreten sein.
Demzufolge brachten die Eltern auch
sehr früh abortierte Stadien zur
Wiederbelebung. Die kleinsten Feten, die
wir fanden, weisen eine Körperlänge
von 18-19 cm auf (Entwicklungsalter
von etwa 4-5 Lunarmonaten). Noch
kleinere oder jüngere Stadien können
wir nicht nachweisen, da bei diesen

Schweizer Hebamme
Sage-femme suisse 3/98



das Skelett zuwenig verknöchert ist,
um sich lange im Boden erhalten zu
können.

Fortdauer der Wallfahrten auch nach
Abbruch der Kirche: Die merkwürdigen
Bestattungen in den geleerten
Fundamentgruben bestätigen diese Überlieferung.

Da diese Skelette in Abbruchmaterial

lagen, können sie erst nach 1528
in den Boden gekommen sein. In einer
der beiden Gruben fanden sich mindestens

20 Kinder begraben, Körper an
Körper, die Gesichter fast schindelartig
aneinandergelegt. Ein minutiöses
Vorgehen widerlegte die Annahme, es
handle sich um unbestattete Leichenteile.

Zum einen sind es vollständige
Skelette, zum andern: Würde man Leichenteile

mit gefalteten Händen und Blick
gen Osten in die Erde legen? Die Kapelle

galt also im Volksbewusstsein noch
lange als Gnadenstätte. Auch hier gilt:
Nicht Legende, sondern Wirklichkeit.

Offene Fragen
Eine der interessantesten Beobachtungen

betrifft die unterschiedliche
Begräbnisweise der Totgeburten. Es gab

Résumé

Depuis le début du christianisme jusqu'à
nos jours - à tout le moins dans les régions
catholiques, une croyance a perduré, celle

que les nouveau-nés morts avant le baptême,

les enfants mort-nés ou les fœtus nés

après une fausse-couche n'auraient jamais
accès au royaume des deux. En fait, ils

n'étaient pas condamnés à se languir en
enfer, mais à rester jusqu'à la nuit des

temps dans un monde intermédiaire, pas
vraiment effrayant, mais sombre: les limbes
(limbus puerorum). Dans la croyance populaire,

de tels enfants revenaient aussi parfois

sur terre sous la forme de lutins ou de
feux follets, occasionnant toutes sortes de
dégâts. Il n'est donc pas étonnant que des

parents désespérés, au haut Moyen Age,
aient fait en foule le pèlerinage d'Ober-
büren, où une image miraculeuse de Marie
(avec un peu d'aide humaine) ramenait à la

vie, pour une courte période, les enfants
morts sans avoir été baptisés. Ils pouvaient
ainsi être baptisés et reposaient ensuite en
paix dans la terre sainte du cimetière.

Des fouilles menées à Oberbüren (BE) ont
permis de mettre à jour près de 200 squelettes

d'enfants mort-nés ou de fœtus. Les

trouvailles corroborent ainsi les légendes et
les conjectures sur le lieu de pèlerinage et
son importance pendant le haut Moyen
Age. Elles permettent aussi de tirer
d'intéressantes conclusions d'ordre
socioculturel sur cette époque.

Neben dem Skelett eines Neugeborenen

(rechts) das kleinste in
Oberbüren aufgefundene Skelett einer
Frühgeburt (17 cm).

Kinder, die in reihenweise angelegten
Einzelgräbern begraben wurden.
Andererseits fanden sich Gruben, in
denen viele Kinder dicht über- und
nebeneinander gebettet waren. Vorläufig
kennen wir den Grund für die
unterschiedliche Bestattungsart nicht. Sind
es soziale Unterschiede? Hing der
Begräbnisaufwand vom Spendenaufwand
ab? In Genf praktizierten die
Augustinermönche ebenfalls Wiederbelebungen

von Totgeburten. Ihnen warf man
vor, den Preis für die Erweckung je
nach Vermögen der Eltern hinaufgetrieben

zu haben! Eine andere,
naheliegende Erklärung könnte sein, dass

jeweils dann Einzelgräber geschaufelt
wurden, wenn nur wenige oder einzelne

Kinder zu bestatten waren. Bei grossem

Andrang von Wallfahrern mit toten
Kindern wich man auf Sammelbegräbnisse

aus. Ob in einem Einzel- oder
Gemeinschaftsgrab beigesetzt - alle
Kinder waren nach Osten ausgerichtet.
Indirekt bestätigt die Einhaltung dieses
christlichen Brauchs, dass die
Wiedererweckung gelungen und die Taufe
dadurch möglich geworden ist.

Weitere wissenschaftliche Fragen
stellen sich: Wurde die Wiedererweckung

mehr Knaben als Mädchen
zuteil oder entsprechen die Anteile
einem natürlichen Geschlechterverhältnis?

Wie verhält es sich mit der
Krankheitsbelastung bei diesen Totgeburten?
Besonders bei den sehr kleinen
Frühgeburten können Anomalien, Entwick¬

lungsstörungen und verschiedene
genetische Schäden als Grund für die

Fehlgeburt vermutet werden. Die

Beantwortung solcher Fragen wird in
naher Zukunft eher möglich sein, wenn
die hier gefragten molekularbiologischen

Methoden (DNA-Analysen) für
historische Knochen genügend
praxiserprobt sind.

Mit Oberbüren können wir nun
erstmals definieren, was unter einer
Totgeburt im Mittelalter überhaupt zu
verstehen ist. Dies ermöglicht für viele
andere Fundkomplexe Rückschlüsse
auf Totgeburten und Ungetaufte und auf
ihre soziokulturelle Stellung in der
Gemeinschaft. Oberbüren zeigt, dass die
Wallfahrt mit totgeborenen Kindern
einem Bedürfnis vieler und nicht nur
einzelner entsprach. Ebenso eindrucksvoll
veranschaulicht werden die Sorge und
der persönliche Einsatz der Eltern wie
auch der tiefe, bedingungslose Glaube
dieser Menschen an die allein durch
ihre Sakramente seligmachende
Kirche. Man nahm einiges auf sich, um ein
totes, ungetauftes Kind vor einem
ungewissen Schicksal und einer Sonderstellung

sowie gleichzeitig die Eltern vor
dem sozialen Ausschluss aus der
Gemeinschaft zu bewahren.

Und heute?
«Es war neun Monate in mir, dann

war es tot», berichtet eine Frau im
Beobachter im Herbst 1994. Erst verlor
sie ihr Kind während der Wehen - die
Nabelschnur war viermal um den Hals
gewickelt -, dann folgten traumatische
Erfahrungen mit den Behörden: Als
Totgeborenes hatte ihr Kind kein
Anrecht auf ein eigenes Grab, und es durfte

nur namenlos im Familienbüchlein
eingetragen werden.

Eine Revision vom 1. Juli 1994
erlaubt es den Eltern nun, dem Kind
einen Namen zu geben. Eine Bestattung
auf gewissen Feldern der Friedhöfe
ist in verschiedenen Kantonen ebenfalls

möglich (Anm. der Redaktion:
zur Rechtslage s. SH 12/96, Seite 6).

Allerdings gilt noch immer eine
Einschränkung: Die Altersbegrenzung
von sechs Schwangerschaftsmonaten
ersetzt die bisherige 30-cm-Körper-
längen-Regelung. Totgeburten unter
diesem Grenzwert sind nicht
meldepflichtig. Solche Vorschriften kannte
Oberbüren nicht! -4

Quelle: UNI PRESS Nr. 92, April 97. Abdruck
der leicht gekürzten Fassung mit freundlicher
Genehmigung der Autorin. Eine Liste der
verwendeten Literatur kann bei der Autorin bezogen

werden (Adresse über Redaktion).

Schweizer Hebamme
3/98 Sage-femme suisse


	Vom "enfant sans âme" zum "enfant du ciel"

